Philosophia Moysaica. In qua sapientia et scientia creationis et creaturarum sacra veréque Christiana (vt pote cujus basis sive fundamentum est unicus ille Lapis Angularis Iesus Christus) ad amussim et enucleaté explicatur / Authore Rob. Flud, alias De Fluctibus.

#### Contributors

Fludd, Robert, 1574-1637. Fludd, Robert, 1574-1637. Responsum ad Hoplocrisma-spongsum.

#### **Publication/Creation**

Gouda: Excudebat Petrus Rammazenius, biliopola, 1638.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/dyjdt7gs

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

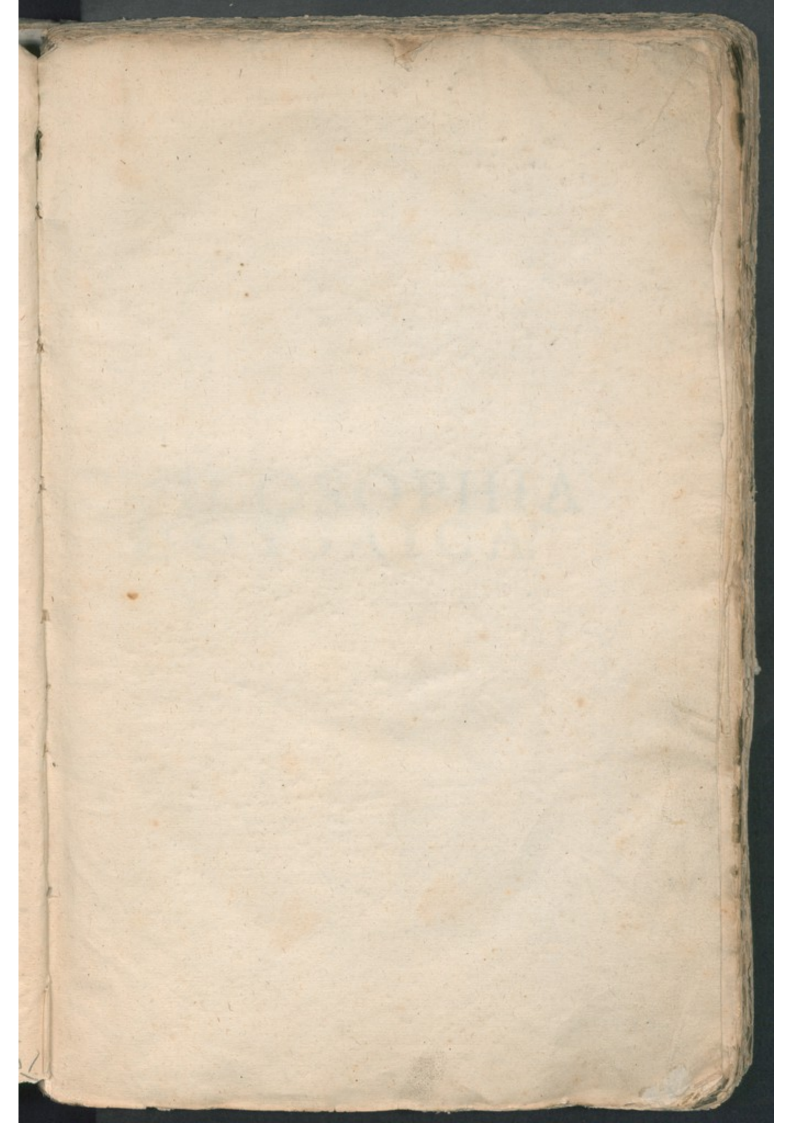
You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.

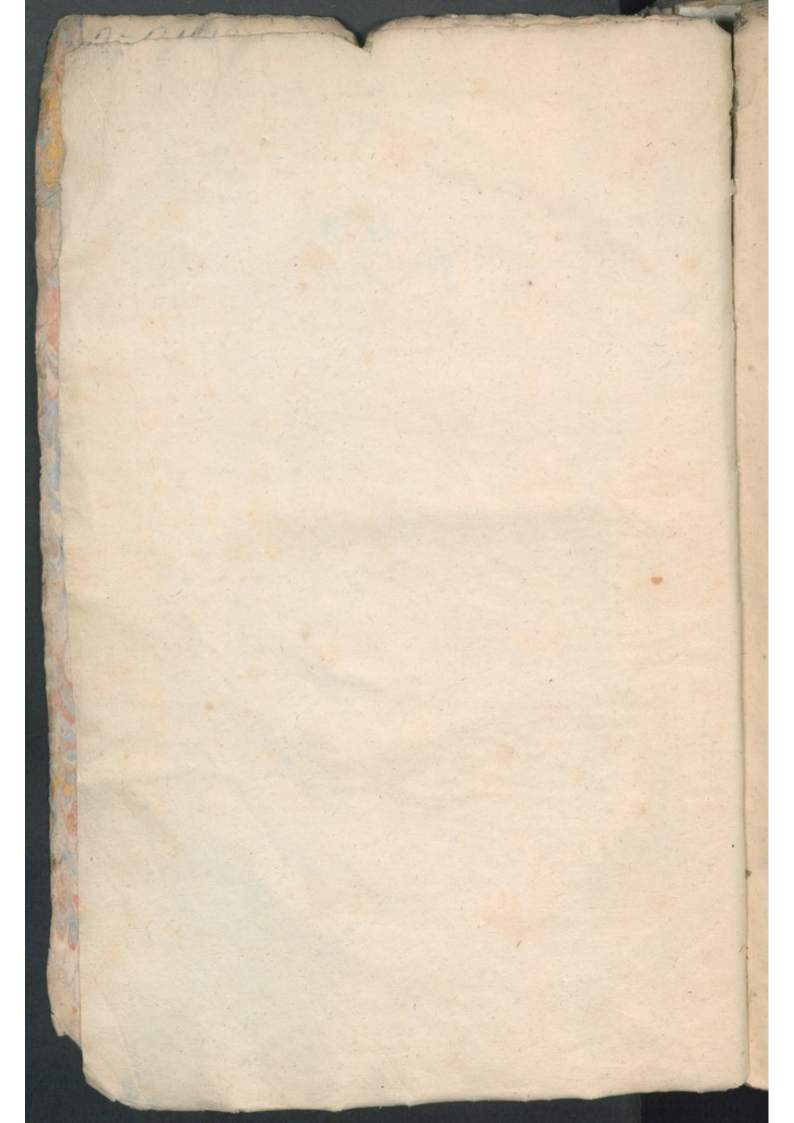


Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



2333 NVIL





# PHILOSOPHIA MOYSAICA.

# Hieroglyphica Figura seu Emblematis oppositi descriptio.

Enotat Deum quatenus Alephtam tenebrofum quam Lucidum à Cabaliftis dictitatur, Videlicet in proprietate fua tenebrofa & occulta ac latente & Lucida manifesta & patente. Vnde Psaltes : Sicut tenebræ ejus ita lux ejus : Atque ita dicitur Sol gratiam & gloriam dans: Et ipfe ponit tenebras in circuitu fuo latibulum. Denique si vult revelat naturam suam lucidam, seu gratiam suam præbet mundo: Si non vult creantur tenebræ, juxta istud Prophetæ: Ego Dominus formans Lucem,

creans tenebras, faciens bonum creans malum & cat: Tenebræ fuerunt fuper faciem abyssi. Gen. 1. Et Hermes. Erat Vmbrainfinita in abysfo, aqua autem & Spiritus tenuis in abysfo inerant & cæt. Et David: Fecit tene-

bras locum foum fecretum:

Ffil.138.12, Ffil.SI,

Ifai.45.67.

Pfel,18.11.

Sap.7.

Efri. 44.24.

Tim. 3.

Sap. 11. 18. 10b 12,22.

Gen.1. 2.pet.3. 15i.44-24. pfal.74-16. pfal.19,4-

Hic, Deus (qui est lux in qua non sunt tenebræ ullæ) revelat se ex tenebris: & dicitur ista emanatio a sapiente, Candor lucis æternæ & emanatio quædam claritatis Lichin.I. omnipotentis Dei fincera, quæ splendore est ipso sole preciosior & super omnem difpositionem stellarum luce comparata invenitur prior : In hoc statu pro essentia seu actu divino per se hoc est sine ulla cum materia mundana mixtione accipitur, diciturque à Cabalistis Aleph in Lucidum a tenebroso mutatum : de quo Apostolus : Tenebræ jam transierunt, & verum lumen omnia illustrans jam lucet : In hoc verbo lucido erat omnium rerum vita. Hoc omnia fecit, extendit cælos folus, stabilivit terram I.Iohan.I.

D.E. Vbiex tenebris seu potentia divina & luce sive actu divino unicus ad imaginem monadis divinæ conflatur mundus: Nam ex immensa tenebrarum abysso. B. egressæ funt aquæ juxta istud Hermetis. V mbra infinita in abysto, aqua autem & Spiritus ejus in abylfo inerant, floruit autem splendor sanctus & caet, ex qua aqua mundi existentia est orta,ut è regione ex fonte incomprehensibili. C. derivata est illa essentia quae aqueam mundi existentiam informat. Vnde textus facer: Manus omnipotentis creavit mundum ex materia informi. Et alibi. Revelat fundamenta é tenebris & educit in lucem Vmbram Lethalem : Et Moyfes. Spiritus Dei ferebatur super aquas. Denique Apostolus. Cœli erant prius & terra de aqua & per Aquam affistente verbo: Hoc enim extendit Iehova cœlos stabilivit terram, privativa & tenebrosa ipsius proprie-

tatis effectus eft nox, lucidæ vero & positivædies, ipse auroram & solem est fabricatus & in copositi suum tabernaculum.

F. Denique denotans diurnum mundi hemisphærium & G-noctumum duplices illos arguunt effectus contrarios quos Deus unicus sub duobus nominibus in mundum hunc typicum producit : nam juxta mysticam Orphei , Hesiodi, Euripidis atque Æschyli theologiam (quorum erat fabulis mysteria quæ à divinis personis didicerunt in volvere.) Sol in Archetypo divinus (a quo omnis ornatus & pulchritudo, numerofam Vitæ harmoniam comprehendens, derivatur) dicitur habere in dextra pietatem & benevolentiam in finistra sæveritatem & punitionem. Hinc solem hunc creatum feu mundanum (in quo ille archetypicus posuit tabernaculum) vocarunt uno respe-Etu Apollinem, quem fingunt habere in dextra gratiam, vitam & fanitatem, in fini-ftra vero Portare arcum & fagittam: at alia ratione eum Bacchum & Dionysium dixerunt. Sub nomine Apollinis diurnam ipsi proprietatem assignarunt, cujus est omnia ex septem partibus conflare eaque præservare, hinc inde ipsum vitæ generationis, multiplicationis, & fanitatis authorem imtimantes. Per nomen Dionyfij nocituram ejus naturam intendunt, in qua creaturas ex feptem partibus diurno tempore ab Apolline conflatas destruit, dilacerat atque diffipat, hincarguentes ipsum mortis, corruptionis, & decrementi esse causam. Ob istam rationem eum vocarunt Athenienfes sub nomine Apollinis Alexicacon id est mali pulsatorem, & veteres Apellin loco Apellinis quafi malorum discussorem, & Homerus Vlion hoc est fanitatis authorem: Er David Deo dante creaturis vitam colligunt: recipiente Spiritum eorum expirant, emittente Spiritum fuum recreantur. Et Iob: Ad hominem apponit Deus flatum fuum, quem si reciperet expiraret omnis caro. Ego occidam (ait Dominus) & ego viverefaciam. Et Salomon-Vitæ & mortis habet Deus potestatem qui deducit ad portas mortis & reducit: Denique ait Deus-Ego Domnius & non est alter, formans lucem, creans tenebras, faciens bonum & creans malum. Ego Dominus faciens hæc

Pro Vlteriori bajus Emblematis descriptione vide in Principio Medicinæ meæ

Catholica.

pfilm 104. 19. 10b.34.13. Dent. 23. Sip. 6.13. Lin. 45.674

PHILO

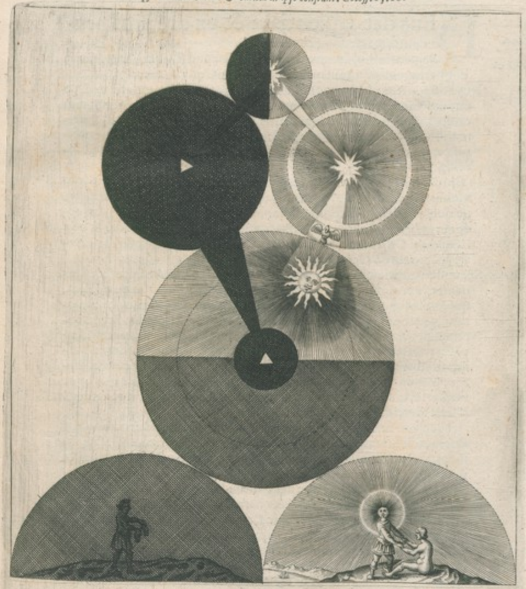
# PHILOSOPHIA

Sapientia & fcientia creationis & creaturarum Sacra veréque Christiana (vt pote cujus basis sive Fundamentum est unicus ille Lapis Angularis Iesus Christus) ad amussim & enucleaté explicatur.

AVTHORE,

# ROB. FLVD, alias DE FLVCTIBVS, Armigero & in Medicina Doctore Oxonienfi.

Christus est imago Dei invisibilis, primo genitus omnis creatura, quoniam in ipso condita sunt universam colis & in terra visibilia & invisibilia, sive Throni, sive Dominationes, sive Principatus, sive potestates, Omnia per ipsum & in ipso creata sunt: ipse est aute omnes & omnia in spso constant. Coloss. 15, 16.



GOVDÆ,

Anno. M. DC. XXXVIII. Excudebat Petrus Rammagenius, Bibliopola.

# PHILOSOPHIÆ

MOYSAICÆ.

Sectio Prima.

In qua

Vera & fyncera Philosophiæ Moysaicæ ba-

fis five lapis Angularis unicus, qui est radicalis creaturarum omnium Existentiæ & Essentiæ ratio atque mysterium ; docetur, vivoque facrarum literarum testimonio confirmatur : dum é regione spuria & imaginaria illa Ethnicorum Philosophiæ Fundamenta deteguntur, evertantur, & in nihilum redigantur.

AVTHORE,

ROB. FLVD: alias DE FLVCTIBVS, Armigero , & Medicina Doctore Oxonienfi.

Eus dat sapientiam & ex ore ejus prudentia & scientia Proverb.2.6.

Prov. 2.6. I.Cor. 3.19.

Sapientia hujus mundi stultitia est apud Deum, Deus novit cogitationes sapientum quod sunt vanæ 1. Cor.3.19,20.

I.Cor,2,12.

Nos non spiritum hujus mundi accepimus, sed spiritum, qui ex Deo est, ut sciamus, quæ á Deo donata sint nobis, quæ & loquimur, non ex doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina Spiritus; Spiritualibus spiritualia comparantes: animalis autem homo non percipit ea, quæ funt Spiritus Dei: Stultitia enim est illi & non potest intelligere. 1. Corinth. 2.12.13.

In Christo sunt omnes the fauri sapientiæ & scientiæ absconditi, in ipso Coloff, 2,8.9. ambulati radicati & superædificare in ipso confirmatifide: Videte, ne quis vos decipiat, per philosophiam & inanem fallaciam; secundum traditionem hominum & fecundum elementa mundi; & non fecundum Christum, quia in ipso habitat omnis plenitudo divinita-

tis corporaliter. Coloff.2.8.9.

r.Corinth.3. Secundum gratiam Dei, quæ mihi data eft, ut sapiens Architectus fundamentum posui, alius autem super ædificar, unus quisque videat, quomodo super ædificet: Fundamentum enim aliud nemo potest ponere, præter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Siquis autem super ædificet super hoc fundamentum Aurum, Argentum, Lapides pretiofos, lignum, fœnum, stipulam, uniuscujusque opus manifestum erit: Dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur, & uniuscujusque opus, quale sit, ignis probabit; si cujus opus manserit, quod super ædisicabit, mercedem accipiet; si cujus opus arferit, detrimentum patietur.

Israel deservit oraculum Dei, quod est fons sapientiæ ad exquirendam artem, fcientiam & intelligentiam in gentibus alienis & inter Ethnicos, qui nesciverunt veram sapientiam, sicut secerunt Agareni &

qui erant in Theman. Baruch. 3.

Quare ô Ifraël scientia tua hæc decepit te: Isai 47. Hic existit splendor Gloriæ Dei & character substantiæillius, qui por-Hebr. 1.3. Phl. 115.22. tat omnia verbo virtutis suæ. Hic Lapis angularis, quem structores spreverunt qui est caput anguli cujus libet Creatoris.

A lehova hicest, estque mirabilis in oculis nostris: Super istud funda-Iob.38.4. mentum fita est terra & mensura ejusdem. Coloss. 1.13.

Denique in sapientia ista Deus secitomnia & omnia sunt & consistunt in ea, & super eam & fine ea omnia nihil. PROEMIVM.

LERAS

Baruch, 3.

Hai, 47,

Joh. f.

# PROEMIVM.

versum sive injuriosum videretur, fi ego Medicinæ Professor in Patroni mei Theo-Philosophici & Midici, divi nimirum Luca imitationem, Sacrarum literarum testimonio cum efficacissimis æternæ illius Sapientiæ rudimentis (ut pote que est unicum illud fundamentum seu Lapis Angularis, super quem creatura omnis fundatur) adveram & effentialem Moysis philo-Sophiam , Sustinendam uter. Si scala Lacobi effet officium, ut mediante ea, tam Animæ quam Angeli á terra in calum a [cenderent, adque itidem à calo in terram descenderent, idque gradibus tam Elementari quam celeftinaturæ correspondentibus, vel (ut Poëta mystici lo quendo habet) si Natura catena suum annulum superiorem pedi cathedra Iovis in Calo babeat affixu, uti annulus ejus dem infimus terræ est alligatus, quomodo nobis creaturis terreis vel potius imaginibus divinis tabernacula lutea inhabitantibus poffibile eft, ut a confuso creatura chao, quafi ejus externo, versus splendidam Creatoris Effentiam in ejus centro latitantem, advera sapientia mysteria perquirenda & investiganda ascendamus, nifi in terream ipfus circumferentiam sive mansionem oculis Linceis in primis introspeciamus? Et tum posted altius gradatim descendendo ad centralem tandem divinitatis (eu Lapidis veré Angularis sedem paulatim pertingamus, super quem fundata & Stabilita est qualibet creatura, quippe quiest verbum sine quo nibil, boc est incorruptibilis Dei Spiritus, qui inest omni rei, illave Divinitas summa, qua · vivificat omnia, omnia effe & existere facit: Illa denique formarum, qua est Entium Ens, & Omnia in Omnibus. Si igitur Deus in ejus verbo æterno & per illudcreaturas omnes fecerit, eas vivificaverit, & earum quamlibete. tiam ad bunc usque diem in sua specie prefervavit, quis (obsecto) Philosophorum utcunque peritus, mysteria Crea, torisin Creatura enucleare, aut cum judicio mentali Creatorem in creatura fine literarum (acrarum documentis &

Nanimo meo est, quod nemini ad- | Spiritus Sacrosancti conductu decernere queat? Anne Agarenos & illos, qui erant in Theman imitando, funtem totius Sapientia relinquemus, ut veram Sapientiam, ubi non est invenien: da, inquiramus? Et tamen nibilomius absit, ut quis intentionem sive mentem mea hoc in opere finistré interpretetur, aut temeré putet, quod leges & statuta Theologia sacra ab Antiquis Ecclesia patribus stabilita atqueordina. ta aut violare aut oppugnare contendam : Verum sciat velim , quod , ut unus & idem in Sacra Scriptura textus duplicem solet sensum sibi vendicare, videlicet internum five Spiritus alem, & externum feu literalem, & ta. men borum uterque est verus, ut cunque quodammodo videntur in aliquo respectuab invicem separari at discrepare ; haud aliter quam sub nomine & persona unius ejusdemque hominis,natura gemina , videlicet Anima Spiritualis & materiale corpus intelligimus; ita etiam præter mysticam illam interpretationem, quam textus Scripturarum continet, ipse extrinsecé tales realitates creatas emprimere & delineare potest, qua inprimis ad verum Effentialissima Philosophia subjectum attinent. Porro etiam est sedulo considerandum, quod subjectum & Methodus pertractandi & procedendi in utrifque professionibus, nimirum Theologia & Philosophia vera, ab invicem quodammodo differant; cum illa, nempe I beologia (ynceram ac nudam divinæ Essentiæ naturam directé, boo eft, demonstratione a priore indicet, haud aliter, quam ad Circuli existentiam probandam, initium inquisitionis facimus à Centro formali, seu puncto medio, atque ita paulatim ad circumferentiam per semidiametri gradus descendimus: Hac scilicet Philosophia actione & methodo contraria in (ua inquisitione pergit, quippe que à creatura seu organi creati circumferentia, seu externa quasi demonstratione à posteriori versus ejus effentiam centralem ascendit, ut bac sua industrià radicaleminterni illius Spiritum inveftigemus, qui agit & operatur in ea. Nonne

Sap. 13.1.

Lon. I.20.

Nonne à Sapiente admonemur, ut opi, ficium nobis incognitum atque abfconditum per ejus opera addiscamus, si nolumus pro vanis baberi? Hocest, ut divinam eternamque caufam per creatos & temporales ejusdem effectus apprehendamus? vel ut Philosophus ille sacer Divus Paulus habet, ut videa. mus & intelligamus invisibilia Dei; sempiternam etiam virtutem ac divinitate ejus per ea, que facta sunt: Scilicet in creaturis & per creaturas ejus: Haut aliter, quam interna & centralis circuli monas five punctus, inquisitione facta a circumferentia per semidiametrorum partes seu punctus descendendo invenitur: siccerté se immergit verus Philosophus in creaturam progrediendo, at ejus externaqua. si circumferentia in centrum usque, in quo lapis ipfius angularis delitefcit; Quod cum ita sit & cum pagina sancta situtriusque harum professionum seu fcientiarum demonstrationibus plena, fiducia mea est, quod nemini videbitur alienum , si axiomatibus & testimonijs Bibliorum summe veritatis ad . Phllosophiam istam sacram statumi. nandam utar. Quod autem textus facer per integrum ipfius fere filum, tam Philosophia, quam Theosophia subjectum delineat,in eo (at liquido apparet, quoniam actus & operationes tam mundi avialis seu Angelici, atque illius temporalis cum calestis tum elementalis, quam aterni & divinitatis Copiosé describit. Sed evidenter con-Stat , quod mundus æternus (qui nec principium babet nec finem) cum fit (ola Majestate divina repletus existat precipuum ac solidissimu illut funda. mentum, super quod sita & collocata est Theologia, ut ex altera parte mundus temporalis, seu inferior, qui habet cum Principium, tum finem, atque etia visibiliter cum creaturis ejusdem in calum & terram distinguitur est unicum veræ Philosophiæ Jubjectum sive basis. Pro mundo veró Angelico seu a. viali, qui habet principium, sed nullum finem, & a Deo pro (pirituum Angelicorum & Animarum beatarum fede ac receptaculo ordinatur, ut ipse situm & politionem fuaminter predictos mundos extremos, nimirum illum æternum

& hunc temporale habet, ita quide immediatū cum utrifque extremis nexum ac relationem babet, ut pote qui suam lucem & vitam seuessentiam formalem immediaté recipit ab aternitatecujus tum posted portione deorsum effundit, eamque cum mundo temporali seu mansione inferiori communicat, ut ipse cu creaturis suis exinde crearetur S vivificaretur : Vnde seguitur, quod ut forma mundi temporalis sit Angelica sive avialis, ita anima & vita mundi avialis est divina seu aterna: Quibus manifestum redditur, quod natura five proprietas angelorum nec á Theologia subjecto est excludenda; quippe qua de divino lumine sive splendida & fulgida divinitatis presentia participat: neque á Philosophiæ substantia eximi potest, quatenus lux Angelica sit anima & vita natura tempora. lis & consequenter necesse est, ut vera philosophia expertus agnoscat scientiam suam seu fundamenta suæ Philo» Sophiæ radicaliter procedere ab æterno Deo per Spiritus suos aviales seu Angelicos in creaturis suis temporalibus (intelligo stellas, ventos, Elementa, Meteora & corpora perfecté mixta.) Itque ideo quatenus subjectum Philosophicum ab influentijs angelicis animatur, necesse habemus credere, quod intuitu mentali in lucem illam aternam penetret, qua tam tempora. les, quam aviales spiritus seu creaturas vivificat ultra quam nihil vel imaginatione vel mentali apprehensione decerni aut excogitari queat.

Hac est ergo tripartita illa mensura scala lacobi, quam ipse in somnio [uovidit, dum caput loco pulvinaris [u\_ per lapidem reposuisset, in cujus Longitudine , latitudine & profunditate trium prædictorum mundorum imagines seu characteres fuerunt delineati five depicti: atque hac decausa Lapis ille domus seu tabernaculum Dei dicebatur. Vnde certü est, quòd, ut lapis ille fuum externum & internum babebat, ita Patriarcha in divino hoc fuo fomnio angelos à terra (que est scabellum pedum Dei) quasi externo & corporali , per mundum avialem (eu An. gelicum ad mundum aternum quafi centrum & maximé internum, in quo

elt

est ejus thronus, ascendentes atque ite- ritum suum, recreahuntur & renovarum per cosdem gradus a loco seu sede bit faciem terra & cat. Et quod per æternitatis per idem medium æviale ipsumuniversa sint creata in calo & in regionem temporalem de scendentes in terra, visibilia & invisibilia, sive intuebatur. Simile etiam modo cum Throni, five Dominationes, five Prin. Coloff. 1.16. Propheta Ezechiele (idque visione ma- cipatus, sive Potestates, omnia per ipsū gis externa) decernere ac concipere po- Sinipso creata sunt. Et quod ipse sit test Philosophus verus, mysterium non ante omnes, quod & omnia in ipso conmodo rota in rota, sive avialis effen. Stent &c: Observa, observo, quomodo Atia in temporali existentia, sed etiam postolus his verbis paucis tres pradicios aspectuadhuc magis interno & men- mundos ad vivum depingat. Rursus aternum in aviali, mediante quo tem tutis sua: Et quod in eo sintomnes theporalis seu Corporea creatura immedi- sauri sapientia absconditi: & quod saaté vivificatur & agitatur : Quibus pientia ejus faciat aëri pondus & a-(scripturis sacris innitentes) inferre quas appendat in memsura, E quod po-queamus, quod Deus sit essentialiter suerit pluvis legem & viam procellis unum & omnia & quod impleat omnia: tonantibus. Et quod respondeat ipse Ephef. 4.8. Et quod ipse operetur omnia in omni-1. Cot. 12.11 Let quod ipse operetur omnia in omni-1. Tim. 6.13 bus. Quod vivificet omnia: Et quod e-bum suum det nivem, sicut lanam & jus spiritus incorruptibilis insit omni- pruinam , sicut cineres dispergat, & Al. 17.25. bus: Et quod verbo ejus omnia sint fac-quod glaciem projeiat sicut buccellas, Rom. 11.36. ta & sine eo nibil: Et quod in verbo essini. 25. set vita, & illa esset lux hominum. Et durare possit: Et quod simul ac emitquod ipse det vitam & inspirationem tit verbum suum liquefaciat ea, & simoveamur & simus. Et quod ipse, sit Et quod flante Deo cocrescit gelu &c. per omnia & in omnibus nobis: Et quod the sauro producere queam ad confir-Et quod omnia in sapientia fecerit: lapis Angularis, super quem pura & & impleta sit terra possessione ejus. Et syncera philosophia adificatur : Sed quod dante eo creaturis colligant, ape- quoniam de ipsis alibi in Philosophia riente manum ejus omnia replebuntur seu Meteorologia mea sacra copiose tum corum deficient & in pulverem tatis causa refero. fuum revertentur, emittente vero [pi-

tali illud Rota in medio rotarum, vide ait, quod Christus sit omnia & in omnilicet motorem centralem & spiritum bus: Et quodportet omnia verbo vir-& omnia. Et quod in ipso vivamus, mul ac flet ventus ejus, fluant aqua: 105 37.10. Pater omnium, qui est super omnia & Infinitos quasi alios locos é Biblij sacri ab ibso, per ipsum & in ipso, per ipsum mandos actus universales operationes-& in ipso sint omnia. Et quod miserit que mirabiles & potentes, qua ab efspiritum suum & creaveritomnia. Et sentialissima & aterna illa Dei saquod det flatum populo qui est super pientia assidue efficiuntur, que , uti terram & spiritum calcantibus eam. diximus, est essentialis illa Basis seu bonitate, avertente faciem suam tur- egi, atque etiam in ista prasenti babuntur creatura at auferente spiri- sectione plura dicam, vos ad ea brevi-

(\*) 4

SECTIO-

# SECTIONIS PRIME CONTENTA:

(Primus Instrumentum five Machinam experimentalem describet, diligen) ti cujus observatione, quælibet Philosophiæ nostræ Moysaicæ particula demonstratur & contra falfam Ethnicorum Doctrinam Sustinetur. Secundus Sapientiam genuinam & veram a spuria & falsa, consequenter Philosophiam effentialem, & Sacrosanctam ab illa Ethnicorum adultorina & inventione humana producta, diftinguit. (Tenebræ seu Materia prima. Cap. 1,2. Aquæ quæ funt Materia rerum omnium fecunda. Primaria quæ Cap.3.8c4. Lux divina, quæ est essentia illa centralissima omnia funt. creans, informans, vivificans, movens, Cap-3.8c4. Explicat rerum omnium principia. Activa SFrigiditas, quæ funt Caliditas. Tertius. Secundaria. Paffiva SHumiditas. Sectiohec Prima in Veram plenitudinis & vacuitatis conditionem adversus vete-Libros rum Philosophorum sententias petractat & aperit. guinque dividitur Condensationis, quorum Rarefactionis. docet-Mysticam tum. ? Generationis & Corruptionis ortum atque etiamRegenerationisatque Refurrectionis mysterium detegit, cap.6. Quartus, Ethnicorum opinionem, quæ Deum necefficatein hoc mundo agere contendit, refutat penitus. cap.7. Ventorum cap.2.3.&4. Nubium & pluviae, cap. 5.6. Adversus Ethnico-807. Quintus myrum Philofo-Nivis, cap. 7. Fontium & fluminum, cap. 1terium phorum mentes enucleat. 8.9.8 10. Fulguris & Tonitrui, cap. 11. 12.80 13. Ac in fine five conclusione Appendix quædam ex Viri in mysterijs Dei ac Naturæ profundiffimi operibus extracta editur, quæ Philosophiæ Moy-Saicæ eccellentiam præ alijs omnibus extollit & magnanimiter defendit.

SECTIO-



# ECTIONIS PRIMÆ, LIBER PRIMVS.

DE INSTRUMENTO EXPERIMENTALI SIVE DEMONSTRATIVO.

HVIVS LIBRI ARGVMENTVM.

Liber hic primus, qui est quasi procemium & præparatio ad cæteros quatuor sequentes, declarat, quòd cùm hominum mundanorum animi pro hodierno die ad lummum ufque infidelitatis culmen fint ita erecti atque elevati, ut more Iudzorum fine fignis & de monstrationibus credere nolint: Iudæi figna petunt (dicit Paulus) & Græci fapientiam &c: Author hujus tractatus præcipuum fore victoriæ mediumin hoc conflictu Herculeo, qui inter duos inimicos & agonistas fortissimos veritatem & falsitatem, hoc est, sapientiam Dei & illam muudanam est taciendus, existimavit, si vulgare & bene notum aliquod experimentum five practicum inftrumentum invenire potuisset, quod cœlesti nostro Athletæ, scilicet veritati loco massæ five fultis Herculei ad monstrum illud deforme & horrendum, nempe Infidelitatem domandam & exterminandam infervire queat, quod tam pertinaciter ad fui Domini nimirum erroris & tenebrarum principis statuta atque privilegia sustinenda exponit : cum tales, qui reali practica arque oculari demonstratione nolunt ad centrum veritatis dirigi ac conduci, magis irregulares & àpolitis & a quadratis rationis regulis errabundi meritò funt cenfendi, quàm bestiæ sive animalia bruta, ut pote quæ experientià (stultorum ob istam rationem matre dicta) gubernatæ, illud solent eligere, quod ab ipsis probatum est bonum; quod verò sibi malum invenerunt, summoperé evitant. Propter hanc igitur causam & ad hunc effectum machinam quandam spiritalem, nomine speculi Calendarij dictam elegit, quam ipfe vocat instrumentum suum experimentale sive demonstrativum, ut per ocularia & practica ejusdem experimenta sapientiæ & philosophiæ mundanæ falsitatem delineare & veritatem defendere possit, quæ originem suam ducens à Patre Luminis est vita, veritas arque verus Lapis angularis, in quo & per quem omnis creatura constat, & in suo esse præservatur.

#### CAPVT. I.

Hic author rationem exprimit, cur inistius discursus philosophici introitu seu initio fabricam, proprietates & usum machina seu instrumenti cujusdam experimentalis proponat.



7.Cor.1.22.

Ateor, rem effe com- | atque fustinere, sed quoniam subtiles istius mendatione dignam pro. fpeciei inquifitiones & objectiones (utcunpositionem philosophicam, que primo intuitu probabiles & verifimi-acutis argumentis & quasi telis ex rationis naturalis, roris plenæ plerunque inveniuntur) ideò que primo intuitu probabiles & verifimiroris plenæ plerunque inveniuntur) ideò pharetra felectis probare tales, qui inviolabili scripturarum sacrarum

#### SECTIONIS PRIMÆ LIB.I.

veritati (unt devoti meliori fide in ijs (tabilientur, modò fi authoritas fancta cum cæteris conveniat. Et tametfi duo iltiufmodi testimonia ad omne dubium five ferupulum in veritatis fapientibus confirmatione videantur fufficientia, tamen tanta obstinaciæ fervore æstuare videtur hujus mundi & præcipuè communium hominum incredulitas, imò verò & tanta aftutia & fubtilitas etiam in hominum nonnul-Ionum haud mediocriter eruditorum spiritus irrepfit, qui magis fenfu practico, quam spirituali speculatione ducuntur, ut nisi cum Divo Thoma videant & manu contrectent, aut faltem fignum aliquod evidens intucantur, fidem quandoque, rei ut-cunque veræ, adhibere nolunt. Ob iftam igitur rationem cum ego ipfe folus in palættram philofophicam adverfus illos philofophos ethnicos, qui mundana fapientia freti philosophiam finxerunt humanam, me conferam, necesse habeo, ut armis Her-

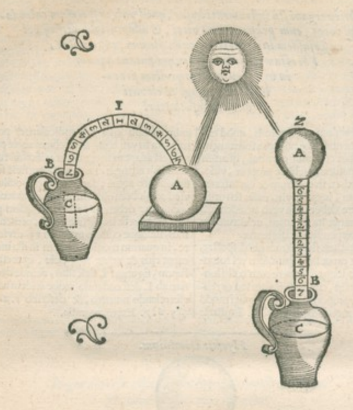
culeis me inprimis muniam, Namur Apostolus contra bettias Ephesi in similitudine hominum pugnavit, ita ego adversus illas Athenæ videlicet Protei formes Peripateticorum philosophos contendere aggredior. Quare mihi propofui in loco priori arma folida ex rationibus è fecretiore Naturæ thefauro cudere, illaque facrarum li-terarum Authoritate & virtute temperare, ac tandem ocularem producam experientiam five demonstrationem, mediante qua loco maffæ feu fuftis Herculei irrationabile illud monstrum, incredulitatem, facilius domem & fubjugem, quippe qua non est pemiciofior & ferocior generi humano hoitis. Quod ut melius ad finem defideratum perducam, instrumentum quoddam Experimentale, mundo vulgariter notum hic in lucem produco, quo oculi infidelium inviam veritatis dirigantur, & à dictis phi-lofophiæ fpuriæ & fophilticæ ad metam veritatis divertantur.

#### CAPVT. II.

Quod instrumentum vulgo speculum Calendarium dictum, falso à quibus dam nostri seculi hominibus sibimet ipsis arrogatur, utpote, qui illud propriam suam inventio, nem esse falso gloriantur.

Loriæ tam impensé avidus atque fa-I mæ & reputationis cupidus est homo, ut quomodo, quave ratione illam acquirat, nimirum an sit directé vel indirecté, parum refert. Ifta fola erat caufa, ob quam Ethnici philosophi fibi ipsis ea philosophiæ principia more furreptitio ascripserunt, quæ fummo jure sapienti divinoque philofopho Moyfi pertinebant, nominibusque five titulis novis illam fuam latrociniam velabant & quafi deaurabant, uthac ratione ostentarent ea proprijs suis inventionibus, fuiffe stabilita (ut infra dicetur latius) fimili plané ratione instrumentum sive speculum hoc nostrum experimentale, plurimos, habet inventores fpurios feu adulterinos, qui; quoniam typi formam aliquantulum immutarunt, iplius inventionem à feiplis prius excogitatam gloriantur. Quod ad me attinet, cuilibet quod fuum crit tribue- describam.

re æquam atque honelbum effe exilbimo: Non enim erit mihi dedecus iftius meæ philosophiæ principia præceptori meo Moyfi ascribere, ut pote qui ipla etiam divino digito formata atque delignata accepit, neque jure mihi fabricam bujus instrumenti primariam arrogare aut vendicare queam, quamvis illo in naturali Macrocofmi, mei hiftoria & alibi ad veritatem argumenti mei philosophici demonstrandam (licet in alia forma) sum usus : & agnosco, me illud in veteri quingentorum faltem annorum antiquitatis manuscripto graphicé specificatum, atque geometricé delinea-tum invenisse. Primo itaque formam, sub qua illud in monumento prædicto antiquo inveni, vobis exponam : Deinde ejus figuram atque positionem, quod vulgariter inter nos est coguitum atque usitatum hic



modò in figura & non naturà inter se variare: Nam radij folares calore fuo in globum concavum capitis. A. operantes fa-ciunt, ut inclusus aer, eorum actu rarefactus per fiftulam A. B. in ollam aqua defcendat & per superficiem aquæ in forma bullarum egrediatur; occidente verò sole nocteque frigida appropinquante, iterum congelatur, contrahitur atque condensatur aer ille inclusus, qui pridie Solis præfentià calidaque ejusdem actione erat rarefactus. At quia in fphæra plumbea & fiftulà fat aëris non est ad hujusmodi condensationem in debita proportione efficiendam, quoniam pars ejus (ut dictum e(t) pridie erat exhalata, ideò ut evitetur vacuum, tan-tum aquae ex olla C. in fiftulam plumbeam exfugitur, quantum aëris in rarefaciendo eft exhalatum. Rurfus, quando Sol proximo die oritur, aër in vitri globo & fiftula conclusus iterum rarefiet, ac tunc seipsum dilarando, aquam, quæ in fiftulam confcen-

Ex quibus videre licet ista duo solumodò in figura & non naturà interse vare: Nam radij folares calore suo in glom concavum capitis. A. operantes fant, ut inclusus aer, eorum actu rarefatas per fistulam A. B. in ollam aqua desremotior erit, aut juxta venti in elemento
spirantis sive frigiditatem sive caliditatem.

Idem etiam aëri fecundo speculo inclufo continget, globus enim sive pila in summitate vitri, plenus est aëris, atque exacté
in quaelibet respectu, plumbeo resertur pilæ, sic ut sistula recta, quæ ex aqua ascendit, capitique adjungitur, exacté sistulæ
curvæ prioris comparatur, adeò, ut si pila
plumbea superius erigatur, ac sistula curva
siat recta, ut ex aqua olla ascendat, perpendiculariter in plumbeam sphæram, cum
nulla erit disserentia inter formam sive siguram primæ & secundæ machinæ vel inttrumenti, ita ut unusquisque dissernet,
eandem esse utriusque in essectu conditionem ac usum.

#### SECTIONIS PRIMELIB. I.

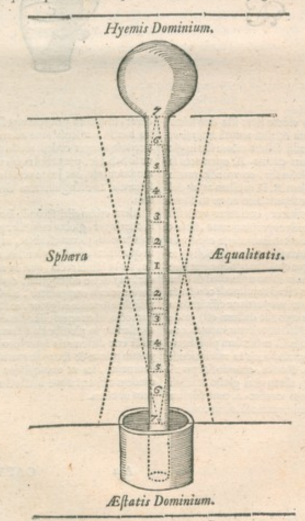
CAPVT. III.

His fabrica organi seu instrumenti bujus, quod vulgus speculum calenda. rium vocat, cum praparatione vitri, & adaptatione orifici vel nasi ejus dem in vas pervum aquâ plenum, exprimitur; Vbi etiam opiniones corum, qui putant aquam in vitri seu matraty collum per caliditatem exfugi & elevari merità confutantur.

perimentale hocnoltrum instrumentum, ex tribus conflatur partibus; quarum Duze funt naturae machinae propriae, videlicet Matratium five vitrum & vas inferius aqua plenum, in quod vitri nasus seu orifi-cium intrare debet; alia verò accidentalis magis est, atque ita ordinata, ut vitrum sua positione perpendiculari sustentet

Ad matratium five vitrum quòd spectat, illud debet caput satis spatiosum vel rotundum vel ob longum habere cum collo longo & angusto, cujus orificium seu os reliquo collo proportionari & duplici modo præparari atque adaptari debet. Inprimis | 4.5.6.7. Exempli gratia.

Biervandum est inprimis, quòd ex- enim collum ejus perpendiculariter positum, ita in vasculum sive peluem aquæ ple-nam est adaptandum, ut ejus orificium fundum ejus attingat. Deinde à superficie sive fummitate aquæ, surfumque per collum vitri ad globum ejusdem usque ascendendo mensurare debemus, donec ad ipsam pilam, five illa fit longa five ovalis, perveniamus, illudque collum in partes 15. dividere, in quarum media, nimirom in illa inter caput ejus & aquæ fiperficie, quæ eft in fundo, figuram I. defcribo, deinde deor-fum ab I. defcendendo atque itidem ad I. ascendendo numero, & describo 1.2.3.



etiam cum proportione vitri five Matratij fiftulæ vel colli in fundum ejus descendentis, in dicta figura depictum habetis.

Iamque filtula Matratij feu vitri ita in partes divifà, vitrum præparare ac difponere debetis hoc modo, ut magneticum & attractivum frigiditate, atque expullivum feu dilatativum caliditate efficiatur : Accipiatis ergo, velim, orificium matracij in manibus & caput ejus five fit rotundum, five ovale, igni donec valde incalescat ex-tendatis: Calor enim ignis rarefaciet aë-rem vitro inclusum, efficietque, ut bona ejusdem rarefacti portio ex orificio vitri evolet, ac in eo statu remanebit, quamdiu vitrum in illo caloris gradu manet, quo inftanti, fi repentè fiftulæ nafum in vafis instrumenti aquam ponatis, percipietis, quòd ut Matracium frigescit, sic etiam aqua in fpeculi collum paulatim, furfum, afcender. Observandum quoque est, quod quo calidius vitrum factum elt, eo altius appropinquante frigore in collum vitri ascendet, cujus rei ratio est, quia, quò magis in vitro rarescit aer caloris virtute, co minor erit aëris proportio & per confequens co major vel minor aquæ proportio in vitri collum

Quod ad aquæ vasculum spectar, illud 1 fublimabitur, secundum majus vel minus frigoris in aere externo dominium: Nam aer post ejus attenuationem in vitro remanens, ab intenfo frigore condenfabitur, & condensatione tantum aquæ secum rapiet & in altum attollet, quantum aeris prioris in dilatatione ex aquæ fuperficie expiravit; quo manifeltè apparet, deceptos fuisse eos, qui calorem attractionis aquæ fur fum occafionem fuiffe cogitant, cum demonstratione ifta oculari patet, quòd fit caloris actus, qui eam pellit deorsum, è regione verò constat, quòd frigus sit ascensionis aquæ caufa: Vtcunque impostores nonnulli, quò rem admirandam magis efficiant, liquorem five spiritum effe secretum & ab ipfis folummodò motum, prædicant, qui vitro inclusus arcana quadam proprietate aquam quandoque in vitrum ascendere, &c quandoque descendere faciat : quam astutiam ut melius tegant, aquam inclusam yel viridi acre vel fimilibus tingere affolent. Quod ad accidentalem hujus machinæ partem pertinet, illa variformiter, feu in quacunque forma vel figura nobis placeat præparari & fabricari poteft : Meamanrem ejusdem fabricandi rationem hic depinxi.

#### CAPVT. IIII.

#### In quo diver la instrumenti bujus demonstrativi proprietates & u sus exprimuntur.

quam ufus confideratur vel univerfaliter vel particulariter. Proprietas enim ejus generaliseft, vel contrahere & condenfare, nimirum, cum aer inclusus per frigus ex-ternum animatur, vel dilatare ac rarefacere, quando scilicet aer inclusus à calore externo excitatur: Atque ideò per naturam ejus constringentem & dilarantem, rationem fine conditione aeris mundi univerfalis discernere possumus: Qua quidem observatione facillimé est speculandum, nihil elle in toto natura: imperio, quod aut rarefieri aut fubtiliari queat, nifimediatione & actu caloris, five fit vifibilis, five invifibilis, qui est effectus lucis, ut è regione nihil

"Am proprietas bujus inftrumenti, | contrahi aut condenfari potest fine frigore, cujus origo funt tenebræ. Proprietates autem hujus instrumenti particulares cum ipfarum ufibus funt iftæ. Primum per machinam iftam aëris externi five carholici Elementi temperamentum in calore & frigore revelatur : Quò enim altius aqua in collo five fiftula Matracij scandit, eo fortius arguit frigoris in aerem Dominium: Ad eo ut hoc modo quotidie de frigoris in aere augumento vel decremento indicare queamus, & confequenter per aquæ in fi-ítula descensum caloris in aere seu Spiritu mundano proportionem feire facilium

#### Exprimenta quædam notatu digna ex speculi hujufmodi observatione collecta.

SI aqua, quæ fatis altè in speculi seu in-strumenti collo seu fistula erat elata, subitò per aliquot gradus jam defidat; fig-num erit indubitatum pluviæ five imbris immediate subsequentis.

Si unius noctis fpacio aqua elevata refidet , pluviam non multam proventuram

Si Auster aut Eurus flet immediate post Aquilonem, vel Favonium, aqua observabitur per gradus nonnullos cadere: At verò si | gidam septentrionalem vergere , per quot

post Notum vel subsolanum spiret Boreas, feu ventus frigidus occidentalis, tum aqua manifelté exaltabitur.

Si aqua ad gradum in collo Matracij I. attingat aerem arguet esse temperie moderatum in calore & frigore, haudaliter, quàm se habet aër, dum Sol per æquinoctium transeat vernale.

Quòd fi altius afcendat aqua, tum arquir aërem per tot gradus ad dispositio nem fri-

A 3

# SECTIONIS PRIME LIB.I.

fupra I. elevatur: Nă confiderare debemus, 1 quod à gradu 1.ad superiorem 7.ad hæmisphærium hyemale pertinet : & per confequens gradus multiplicationis frigoris importar spatium istud; ita, ut si aqua ad 2. argumentum est, quòd frigus superet calidum in aere per gradum unicum: Siad 3. per duos: Si ad 4. vel. 5. arguit pruinam: Ad 6. magnam glaciem : Ad 7. glacies in ifta civitate londinensi adeo est magna, & dura, et homines & currus super flumen Thamefin transire soleant.

lis:Sive calidum arguit primum caloris Dominij super frigus gradum si ad 3. descendat vel 4. majore in aere caliditate demonstrat Si usque ad 5. aut 6. cadat aqua, aërem declarat impense calidum: Verum ti aqua ad imam figuram 7. detrudatur, extremum & intenium indicat in aere calorem, ita, ut ratione ejustlem fulmina & tonitrua in co efficiantur.

Quibus videre vas est, quanta sit relatio illa, qua facta est inter aerem externum sive universalem, elementum spirituale sub E regione verò fi aqua fubfidat à 1.ad 2- lunare, atque illum speculo instrumentali hæmifphæry inferioris ordinis feu æftiva- inclusum : De his in capite sequenti plura,

#### CAPVT, V.

Hicevidenter probatur, non ob stante ulla objectione, quòd sieri possit in contrarium, quodorganum boc experimentale relationem habeat non modo ad mundum magnum, verum etiam, quod spiritus instrumento buic inclusus ab illo machinæ mundi regatur & gubernetur.

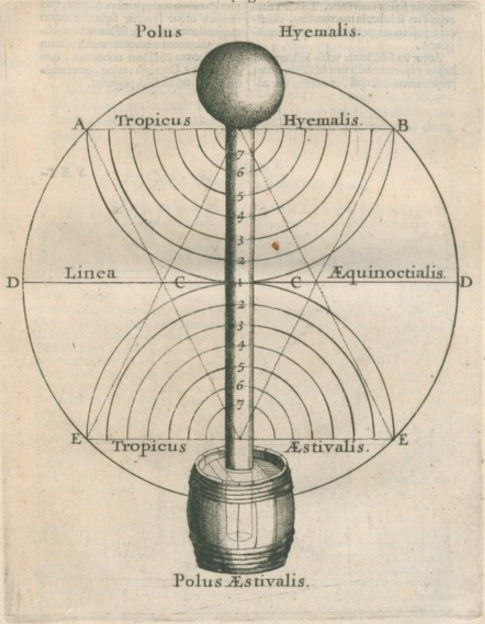
SEd priufquam ulteriori comparatione fiderata ejus magnitudine) effe quantitate, menfura & pondere proportionatum ad ilpo feu machina contentum, & proprietates agentium & patientiumin eo, cum illis magni mundi procedam; necessarum est, ur primò cujdam dubio, sive objectioni, quae fieri potelt, respondeam, quae quidem, misi remota & resoluta sit, relatio seu com-paratio hujusmodi, ignorantibus aut inepta Teu omnimò impossibilis videatur Scio igitur haud paucos objecturos effe, quòd nulla comparatio conveniens inter parvam hanc nostram machinam artificialem, atque naturalem illam mundi fabricam feu organum fieri possit: Quandoquidem spiritus in speculo nostro ubique clausus, seu vasi suo stricte inclusus est, atque ideo aer secundum speculi formam seu figuram, vi movere cogitur: At longe aliter res seschabet eum spiritu illo, qui vastam mundi cavita-tem occupat, ut pote in quo aer seu spiri-tus quoliber impulsu huc arque illuc liberé observatur movere, ficut in ventorum'à fingulis mundi plagis observatione quoti-diana sumus instructi. Cui respondeo, quòd ipfa eadem est motionis ac relationis ratio in crassa five densa natura ad tenuiorem, & fimilter à tenuiori feu rariori ad craffam & denfam, in fubjecto parvo, quæ in majori, fi modò fimiles habeantur respectus, idque in æquali pondere & menfura proportionali caloris & frigoris. Imò quidem audaêter affirmo, quòd totus mundus tam complete cum spiritu sive aere est refertus, quain est vas hoc nostrum experimentale: Quòd fi non effet , sequeretur per consequens , quòd vacuum admitteretur in rerum natura, quòd quidem, ut quispiam Philosophorum crederet, absurdum foret. Quare audacter concludo, spiritum in cawirate hujus instrumenti contentum (con-

mensura & pondere proportionatum ad illum mundi majoris: Testatur enim experientia, quòd in fingulis anni partibus calidum & frigidum proportionaliter Dominium habent, tum in spiritu speculi, quam in aere mundano & eosdem in utroquo solent producere effectus tam in rarefactione, quam in condenfatione aëris, uti in prædictis est declaratum: Nam quò magis calor abundat in aere mundano, eo etiam magis deprimitur aqua in collo instrumenti, & per consequensaer in dicto collo inclufus dilatatur & rarefactus eft : é contra quò magis frigoris inclementia viget in aere externo, co plus aqua in fiftulam instrumenti elevatur: Quibus evidens eft, quod prædictum dubium five fcrupulus penitus auferatur. Hoc ergo respectu vellem ut quilibet lector consultus & fibi constans intelligat, quòd, quando hujusce inftrumenti naturam five conditionem intueatur, observare quidem potest actionem in rarefactione & condensatione mundi cujusdam minoris, qui in omni re videtar mundo majori confentire & correspondere, utpote, qui sium hæmisphærium tam aquilonare, quam Auftrale habet, qua linea per fignum r. transcunte haud aliter ab invicem diftinguuntur, quàm illa in mundo majore per lineam æquinoctialem : Duos etiam videtur tropicos cum polis fuis habere folummodo Australem polum seu hæmisphærium calidum effe putamus, respectu nostrům, qui spiraculo ab eo procedens à Sole est, qui respectu nostrûm australiter disponitur. Atque ideò polum hunc seu hæmisphærium hoc æftivum, ut è regione alterum hyemale dicimus : atque demonitravimus, quod gradus 1. in fiftulæ inftru-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA.

menti meditullio acquatoris fedi, directè respondeat: Quoniam, si Tropicus Aquilonaris feu hyemalis supponatur esse basis unius trianguli, cujus conus in centro tropici aeltivi finiet; & rursus, si Australis seu

Exempligratia.



# SECTIONIS PRIMÆLIB. I.

ram æqualitatis appellamus , quoniam quo tempore Sol exiftit in Ariete vel Libra , in vernali scilicer & autumnali linæ Æquino-Chialis fectione, dies noctesque sunt æqua-les, atque etiam utraque hæmisphæria tunc temporis æquali caliditatis ac frigiditatis. temperie folent convenire. Taliter etiam reverà res se habet in macrocosmo, videlicet aqualitas temperiei in utroque hamif-

Atque ita sufficienter vobis instrumenti hujuce experimentalis tam fabricam quam proprietatem descripsi, ut mihi in isto ad-

Atque istum æquinoctialis locum sphæ- | versus Peripateticos mundanos certamine pro oculari demonstratione loco clavæ Herculeæ inserviat : Cum denique rationibus ex profunda veritatis pharetra depromptis, quæ fecuræ & expertæ armaturæ vices fubeant, fim ftipatus, còmque ifta ar-matura fit inftar teftudinis five clypei facra-rum literarum authoritatibus munita, quo veritatis utque synceræ sapientiæmajori magnanimitate caufam fustineam, cur(obfecro) inimicorum meorum multitudinem extimescerem ? Si Deus nobiscum, quis contra nos ? Cum ipfa veritas , qua omnia vincit pro me, fat fcio, pugnabit.

SEC-

### SECTIONIS PRIME liber PHILOSOPHIE MOYSAICE Secundus.

Hujus libri Argumentum,

I.Cor. 3.19.

In libro hoc primò probatur Philosophiam Ethnicorum esse adulte. rinam & falsam, tum quia super sapientiam mundanam fundatur, quæ, teste Apostolo, est mera in oculis Dei stultitia, tum quatenus est veritati contradictoria & consequenter non descendens à Patre Luminis, qui est in cœlo, sed à principe tenebrarum, qui sedem suam in regione obscuritatis & ignorantiæ habet : Quare ista sapientia seu Sophia ab Apostolo dicitur terrena, animalis, diabolica. Hincergo ab eximio illo Theo-Philosopho D. Paulo admonemur, ut per Philofophiam ejus modi vanam, quæ est á traditione hominum & secundum Elementa mundi hujus inventa, & non habet pro securo suo fundamento Lapidem Angularem Iefum Christum, minimé decipiamur.

Iscob, 3.15.

Coloff.2.8,

# CAPVT, I. Philosophia Etijmologia, Definitio & divisio.

Philosophiæ essentialissimæ profundiffimam me immergam , cujus fundatio elt vera Sophia feu fapientia

divina, quæ est res tam difficilis exfecutionis , ut nihil præterquam velox & agiliter alata hominis anima ad exitum felicem valeat perducere; operæ pretium & rationi haud diffentaneum existimavi, ut in primo loco vocabuli Sophia Etymologiam confideremus, cujus naturam nudam tam avidé venamur, fitique Tantalea affectamus, quò tum posteà meliori methodo & certiori intellectu ad ip-fius effentiam five definitionem perveniamus, ac denique firmiori confidentia in subjecti divisiones ac differentias descendamus, ut tali progressu veritatem directiùs depingamus , eamque melius à fallitate & errore distinguamus. Cum igitur Philosophia sit tractatus hujusce nostri negocium, sciendum est in primis, quòd ipfa generaliter pro fapientia accipiatur, at vero in sensu seu significatione magis propria & peculiari interpretantur Amorem, seu amicum ( & ut alij vocant ) studium sapientiæ: Nam vocabasu Philosophia componitur ex. Philos, quod est amicus & Sophia, hoc est, fapientia, quasi amor seu studium sapientiæ. Liquet ergo, quòd à Græcis fic vocatur, quatenus comprehendit in se amorem sapientiæ, seù quia in tractando sapientiam homines ad ipsius amorem incitantur atque alliciuntur. Antiquis temporibus dicta erat hac fcientia Sophia, seu sapientia tantum, at Pythagoras egregius ille philosophus vocabulă Philos tum postea addidit, ut pote, qui se maluit potius pro Philosopho, hoc est, sapientiae amatore, seu studioso haberi, quam titulum lapientis libi impudenter arrogare.

Riusquam in abyflum I Ab Etymologiæ iftius fensu haud erit difficile naturam & definitionem elicere : Nimirum, quòd fit amor feu studium fapientiæ ardens fervenfque animi ad ipfaminquirendam atque apprehendendam appli-catio, quatenus vocabulum importat, quid fit amor sapientiæ syncerus. Evidenter ergo ex iftis apparet, completum philosophiæ fubjectum effe fapientiam, cujus per-fecta cognitio est fummum vitæ mortalium bonum, & meta illa amabilis, adverfus quam fapientes cujuslibet seculi in primis, collimaverunt. Verum ut à rerum primordio erat in rebus distinctio disserentiaque opposita, nimirum inter lucem & tenebras, bonum & malum, justitiam & injustitiam, ac (ut uno verbo concludam omnia ) inter realia & vera Dei atque præftigiofa, vana & imaginaria Diaboli hominumque mundanorum, quibus est ipse Dux seu porius seductor; ita etiam extremum est inter veram sapientiam; quæ est à Deo & illam falsam ac phantasticam, five humanæ inventionis atque traditionis effectum discrimen, cujus pater est Diabolus; quippe qui eam hominum Ethnicorum conceptibus ac phantafijs, chimeris impressit, ut etiam electos (si esset possibile) fubtilibus atque callidis fuis fallacijs decipiat. Hine ergo tanta feminata est à mun-di origine inter philosophiam atque essentialem, & illam falfam feu adulterinam discordia: hinc tantus philosophorum & philosophiae à mundanis contemptus. Nonne hoc totum à pagina sancta habemus fufficienter confirmatum ? Non in Sapientia carnali (ait Apoftolus) fed in gratia
Dei verfari fumus in hoc mundo. Atque
iterum: Prudentia carnis Mors eft, quoRom. 3.6. niam fapientia carnis est inimica Dei; Pru-dentia spiritus est vita & pax. Et alibi luculentius: Prædicatio mea non est in persua-

# SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

I.COT, 2.4.

Ronibus & humanæ fapientiæverbis, fed in J oftentione spiritus & veritatis : sapientiam loquimur inter perfectos; fapientiam auté non hujus mundi, fed loquimur Dei Sapietiam in Mysterio, quæ abscondita est, quam Deus revelavit electis per spiritum sun &c: Quibus verbis docemur primu, quód orationes oratoru mundanoru fuaves & melliflux, qui folo fermone & non reali virtute funt sapietes, philosophique sophisticri, qui linguis multa pollicentur, effectu tamé parum aut nihil præftare poflunt; fint plané venti inanes, cũ viceveria philosophi reales feu effentiales verba virtute & potestate munita edere foleat. Secundó, quod fermo á vero & potenti philosopho prolatus, sit fructuofus & florescens, quippe qui aternitatis sapietia & non illa hujus mundi statuminatur, quæ lapidis Lydij examinatione folůmodo potěs invenitur. Tertió, quonia fapietia coelestis humano generi est inysti-ce & no humana traditione revelata, utpote in potestate divina folummodó & folis fanctis arque electis derecta feu manife(ta & per conseques Ethnicis sapietibus atque infidelibus incognita: & tamé ifti funt præcipui philofophie Christianorum compositores, quaipli, veræ ac divine philosophie leges respuentes vel salte ignorantes, tantà fiducià & conamine venerătur atque infequentur, ac fi divinitas à cœlo effet nobis hominibus demiffa. Cum nihilominus nos ex Apostoli verbis colligimus, quod ipfasit fallax, vana & fophiftica, quatenus orta eft ex traditione hominii & fecundii elementa hujus mondi fabricata & non à Christo vero lapide angulari, in quo habitat plenitudo Divinitatis corporaliter: Hinc ergo ide aliter: Nos non spiritum hujus mundi accepimus, fed spiritum, qui est ex Deo, & qui ab eo donatus fuit nobis; loquimur, non in doctis humanæ fapientiæ verbis, fed in doctrina spiritus, spiritualibus spiritualia coparantes: Animalis enim homo, non percipit ea que funt spiritus Dei Stultitia enim eft illi & non potest intelligere &c. Atque iterum : Sapientia hujus mundi est stultitia apud Deŭ ? Deus enim novit cogitationes fapientu, quòd stultæ sint &c. Quibus etiá 1,Cor.3. 13. decernere possumus, quòd sit sapietia falso fic docta & in effectu veræ fapientiæ contraria : quare & stulta ab Apostolo dictitatur; arque ideò conceptus seu imaginationestalium fapientum feu Philofophorum cum fuis Discipulis (utcunque optime de se ipsis sentiant) tunt revera stultae & nullius zettimationis coram Deo. Dehujulmodi verò philosophis Propheta hæc: Væ,qui dicitis malū bonū & bonum malum, facietes tenebras lucem, & luce tenebras, ponentes amarum in dulce, & dulce in amarum Væ, qui sapientes estis in oculis vestris & coram vobilmet iplis prudentes. Nonne etiam affignat D-Iacobus, infigne inter has fapientias discrepantiam ? Sapientia (inquit) contradicens veritati non est de sursum desce-

diabolica : Sapientia verò de sursum descedens est de Deo: quibus liquet, quod ut juxta integram paginæ fanctæ harmoniä, fapientia accipitur, nimirum pro terrena & mundana, que est spuria, hoc est, ab inventione humana, nec non secundu elementa mundi parta (uti dictum est) ità etia est sapientia vera , pura atque effentialis nimirū illa, quæ fuum ortum feu radicem habet in Chrifto feu verbo Dei juxta illud fapientis: Verbum Dei altissimi est sapientiæ fons. Quod cum ita fit, non cum tanto fervore feu vehementia à nobis Christianis adoran- Eccles, 1.7. da atque amplectanda est Philosophia illa adulterina & mendax, que ab infideliù figmentis originem fuam ducit; ut illa omniŭ veriffima & efficaciffima, ut pote fuper fundamentum verum Christum Iesum, unicu lapidem Angularem in contemptu haberetur, & pro nihilo planè penderetur, quippe cujus folius est implere, fustentare & vivificare omnia: Nam in ita faciendo stultos & temerarios imitabimur Ifràèlitas, de quibus Propheta Baruch in hoc fenfu: Sapieriæ Baruch. 3. fontem reliquit Ifrael, hoc est, neglexit sapientiă veram, ut artes, scientiă & prudentiam in extraneis gentiliù nationibus quererent, in quibus non erat invenienda, ficut fecerunt Agareni & illi, qui fuerunt, in Themā, qui hac vià ad veræ sapientiæ perfectionem attingere haud potuerunt: Nonne in tali philosophiæ veræ neglectu Prophetiæ divine præceptů violabimus? Quod terem.to.2. elt, ut vias gentiliù minimé discamus: quoniam leges populorum funt vanæ. Et Apoitolus hitce paucis nobis innotescere videtur extremam illam varietate & diffonantiam, quæ eft, inter duas iftas fapientiæ fpecies, Sapientiam(inquit)græci quærebant; Iudæi figna,nos Christum crucifixu prædi- 1.Cor.1.22. camus &cc : Quo quidem fermone arguere videtur, contemplativam græcorů philofophiam, quæ ex traditione hominum & fola imaginatione ftipata est orta, cujus patroni erant Peripatetici, stoici & Epicuræi. At philosophia practica erat illa, quam affecerunt Iudæi ( noluerunt enim credere fine practicis philosophiæ effectibus ac in ultimo loco nominare videtur veræ philofophiæ medullam, five studium sapientiæ rectu, que confiftit in Iefu Chrifto crucifixo, que ex solo Deo est, quatenus sapietia hujus philosophie ab ore Ichove est egressa:quo- Eccles 24.5. nia ejus fos(ut dictu)eft verbum Dei Hinc in fua propria perfona fic loquitur fapientia ifta vera: ab orealtiffimi prodij &c. Atque hac de causa Apostolus differentiam inter philosophiam Gręcorum, que erat spuria, imaginaria & phantaftica, atque iftam veram & realem oftendens, hanc nobis proponit cautela: Vt (inquit)confoletur corda Coleff,2.2. ipforum, instructi in charitate, & in omnes divitias plenitudinis intellectus in agnitione mysterij Dei Patris & Iesu Christi, in quo funt omnes the fauri fapictie & scietie absconditi. Hoc dico, ut nemo yos decidens à patre luminis, fed terrena, animalis, piat in sublimitate sermonu: sicut ergo ac-

Ini.5.20.

Coloff 2.S.

I-Cot 2.12.

Jacob. 3.15.

piftis Iesum Christum Dominum nostrum, in ipfo ambulate, radicati & abundantes in gratiarum actione. Videre, ne quis vos decipiat per philosophiam & inanem fallaciă fecundum traditione hominum & fecundum élementa mundi & non fecundum Christum Iesum: quia in ipso habitat omnis plenitudo Divinitatis corporaliter, & estis in illo repleti, qui est caput Principatus & potestatis &c : ex quibus verbis res istę notatu dignę sunt respiciendę & cum diligentia observandę. Prima est, quòd omnis intelligentie & scientie plenitudo confiftit in revelatione & scientia mysterij Dei & Filij ejus Christi Iesu-Quoniam (ut air Apoltolus) in Christo folo confistir sapientię & scientię Thesaurus: Vnde Chriitus in hæc verba: Quærite regnum Dei & cætera adijcientur vobis. Et per confeques est mera stultitia ad veram scientiam & inrellectum arque fapientiam inquirendă ab ipfis, qui eam non habent. Secunda, quòd melliflui oratores & dolofi & fallaces fophiftæ vanique iftius mundi philofophi fint iummopere evitandi & nullo modo crededi; quippe quorum doctrina seu verba sunt fuperficialia & vix probabilia, quatenus rei veritate pro fua in tructura bafi nihil aliud habent, quam figmentum inane & imagi-nariù. Tertia, quod fit Philofophia & consequenter sapientia quædam, quæ initium fourn ducit ab inversione seu traditione hominum & fecundum elementa hujus mundi & non secundum Christum, arque ideò omni conatu à verisChristianis evitanda ac propulfanda vel faltë non tanta fynceritate observanda, ac si à quadam divinitate effet de ceelis in terram emissa. Quarra, quòd illa sie philosophia syncera, & per conseques fapientia vera, quæ eft fecundum Chrifti natură; quippe in quo omnis perfecta scientia & cognitionis arque fapientia: Thefauri funt siti: atque illa doctrina fabricatur non juxta hominum doctrină seu traditiones, nec fecundum mundi elementa, quæest terrena animalis, Diabolica, & contradicens veritati; sed secundum eam, quæ à Deo, Patre Luminum descendit, uti ab Apostalo Iacobo docemur-Super hujus ergo fapientiæ humanæ feu mundanæ bafes erecta est (uti diximus)ea sapientia Gracorum (quæ est præcipus philosophiæ Christianæ pro hodierno die columna) Hocque probari videtur in eo ; primum , quia Apoltolus Paulus negat ipfam effe veram philofophiam, quatenus super Lapide Angularem Christum Iesum non ædificatur : quemadmodum exfermonibus ejus, philosophis Atheničtibus prolatis, liquido fatis explicatur. Nam quando fectæ Epicuræorů & ftoicorum colloquium cum co habuiffent (postquam rationibus divinæ philosophiæ ipsos ab Idololatria & deorum falforu atque ignotorum veneratione diffuafiffet, ipfisque fapientiæ veræ Iefu Christi leges, futuramque à mortuis refurrectionem prædicaffet,

& confequenter eos in veræ & realis Philosophie fundamentis, instruxisset) eorum nonnulli replicaverunt dicentes Quid vult A&.17,18, feminiverbius hie dicere? Alij verò, dæmoniorum videtur iste annunciator: Quibus tandem respondet philosophus verè Christianus in verba hæc: Viri Athenienses, per omnia quafi fuperstitiosiores vos video: Præteriens enim & videns fimulachra veftra, inveni & aram, in qua scriptum erat IGNOTO DEO. Hunc ergo quem ignorantes colitis, hunc ipfum annuntio vobis &c. Nota hic obiter, quod ilto fermone ar Al. 17,22. guit,ipfos verum fyncerę philosophie fundamentum ignorasse; ut pote, qui verum Deu, qui est vere sapientie scaturigo haud cognoverunt. Tunc in hune modum progreditur: Deus (inquit)qui fecit mundum, & omnia, quæ in eo funt; hic cœli & terræ Aâ.17.24. cum fit Dominus, non in manu factis templis habitat, nec manibus humanis colitur, nec in diget aliquo, cum ipfe det omnibus vită & inspiratione & omnia &c. Auscultate & observate (obsecto) sapientis istius philosophi excellentia, qui his verbis philofophos hofce mundanos fapientiă divină, & per confequens philosophiam Effentiale perípicue docer Nam per textum iftum indicat, quod Spiritus Dei, qui est Christus Iefus templa artificialia non inhabitet, fed rem quam liber creată faciat fuum fanctuarium, & inter omnes alias creaturas ipfum hominë templum fuum carneum facit per superexcellentiam, ut in eædem contextu liquet, atque ideò affirmat, quòd idem ípiritus fapientiæ fanctus det omni creaturæ vitam, & inspiratione & omnia. Quare si omni rei tunc nulla reltat res in mundo, que non animatur ab eo, quippe fuam vitil, respiratione & existentiam ab & in ista divina fapientia hauriens, & propter isham ra-tione à scripturis Lapis haud immerito dictiratur Angularis, quatenus scilicer super ipfă & in ipfa omnis creature fabrica confiftit,eique radicaliter innititur. Quare evi- Tim 6.13 des eft, quòd ipfe folus fir mundi lux, in qua 1.001 15:26, est vita illa, que vivificat omnia ; Et qui est 1, Cos. 12.16, omnia in omnibus: In ipfo condita funt universa in ccelis & in terris visibilia & invifibilia,omnia per ipfū & in ipfo creata funt. Et iple est ante omnes & omnia in iplo constant : Ille implet omnia, operatur omnia in omnibus. Nonne videtur etiam Salomon huic rei aftipulari, dum afferit, Spiritum Dei incorruptibilem inesse omni rei? Sap.12,7, Procedit autem Apostolus in istiusmodi orationis filo: Fecitque (ait) ex uno omne genus humanum inhabitare füper univer. A&,1706, fam faciem terræ, definiens fratuta tempora, & terminos habitationis eoru, quærere Deum, fi forté attractent eum, aut inveniant : quamvis non longé fit ab unoquoque nostrum: in ipso enim vivimus, movemur & fumus : ficut & quidam vestrorum poëtarum dixerunt &c. En & ecce admirabilem Lapidis divini iftius virtutem& B 2

Coloff2.3.

lac:b.3.15.

### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

ftupendas illius in creaturis operationes! Et nota , quod femper in potestate hominis est, ut ipsius inquisitione , & pulsatione possiti ad suam falutem acquiri. Hic est inestable & inexplicabile vera Philosophiae subjectum , & summum verorum philosophorum bonum , quod tantis laudibus à veteri & novo Testamentis exaltatur & chuccinatur. Quare non inconsulté dixit in loco prædicto Apostolus : In Christo omnes Thesauri scientiæ & sapientiæ sunt abscondit &c: Quibus inferre videtur Apostolus , quod nulla sit veraphilosophia, quæ non habet spiritualem istam fundationem, nimirum Iesum Christum , in quo est plenitudo , divinitatis corporaliter , & qui est caput tam Angelicæ & superioris Naturæ , quam Creaturarum inferiorum; & strabitur.

per consequens omne in omni. Quod cum ita fit, apertis videre licet oculis, quam longe à veritate Philofophia illa Græcanica difter; atque hac de causa minimé à pijs Christianis est illa amplectenda, sed potius in æternum releganda exilium: cum à facris scripturis via magis recta, completa & perfecta ad fapientiæ æternæ myfteria dignoscenda vereque philosophiæ arcana investiganda, delineatur. Denique in eo patet, quòd Græcorum Philosophia atque ideó mundana five humana illa fapientia, fuper quam struitur talis philosophia sit terrena, animalis & diabolica, & fapientiæ & philosophiæ veræ contradicat, atque ob istam rationem necesse est, quòd sit salsa & spura in sequentibus aperté demon-

#### CAPVT. II.

In quo, quid sit sapientia humana, & quis homo animalis; ac é
regione, quid Sapientia divina, & quis homo spiritualis, enucleaté discutitur.

Ed priusquam ulterius in hoc nostro discursu progrediamur, operæ erit pretium ut mundo inprimis ortus feu originis tam fapientiæ humanæ five mundanæ &c hominis animalis ( de quibus feripturæ plurimus in locis)quam illius divinæ atque hominis spiritualis rationem aperiamus, Sciendum est ergo, quód suprema sapientia fit ipfius animæ guftus, intelligentia ejus vilio, mens ejus oculus, ratio ejus aspectus, atque ipsa ratiocinatio objecti in quifitio, ut, ubi intelligentia non accipiat guitum feu faporem fuum primarium á fapientia fuprema, ibi fapiculé in fuo judicio falli atque decipi folet, nec est fatis, ut habeat mentem pro oculo, cujus actu fit visio, quippe quæ versatur tam in inferiorum, quam in superiorum intuitu : Sed necesse est, ut recta judicium a sapientia procedat. Est ergo intelligentia illa animæ facultas seu potestas, qua homo percipit, cog-noscit & discernit res omnes intelligibiles: Atque intelligere debemus, quod visio iftiulmodi fiat tribus modis , nimirum vel per affiltentiam fenfuum exteriorum & tunc versatur mediante phantasià circa corpora fenfibilia, quæ folent quandoque, imo veró plerunque, hominis naturalis intellectum atque rationem dirigere & affiftere : vel per folum phantafiæ spiritum, & tune versarur circa corporum & spiritualium fimulaçra imaginaria : atque in amba-bus iftis videdi fpeciebus intellectus facilé corumpatur, & ratione phantafiæ mediate qua cognitio rerum corporaliù intelligibilium conducitur & offertur rationi, ac tande intellectui ; feduci queat: Nam impoffibile est, quin phantalia (cum fit interior facultas sensitiva, quæ profundam in se va-

riarum rerum fenfibilium five præfentium five abfentium impreffionem recipit, & ex varijs rerum fenfibilium realium speciebus fimiles laborat species in conceptu producere & extrahere, Et (cum ultra rerum naturalium, fenfitivarum, & fubstantiarum corporearum cognitionem transcendere non poffit) impoffibile (inquam) est, quin animæ seu intelligentiæ notiones tales sensibiles repræsentet, quas objecta ejus specialia ei affignant : Hincergo evenit, quod animus seu intelligentia in percipiendo recté & justé res, quaslibet intelli-gibiles cognoscendo & discernendo decipitur; idque có præfertim magis quó phantafia ad conceptum aliquem alicujus rei intelligibiles imaginarium, á rebus quibufdam fenfibilibus extrahere atque elicere conatur: Nam in tali actione intelligentia feu animus(ad modum ab ipfa phantafia fe ductus)facillimé circa talem rem in difcernendo & percipiendo decipi queat:quate. nus res illa intelligibilis fit spiritualis ac supernaturalis, & per consequens circulum capacitatis humanæ rationis excedit : Verbi gratia,cum mentio homini naturali five animali fiat de Deo Exercituum, tunc effigies statim in spirituejus phantastico alicu-jus sensibilis & corporei Potentatus , seu Imperatoris eminentis fuis principibus munitus depingitur. Porro si Spiritum Sanctum arguere velit, impressionem colum-bæ vel linguas ardentes fissas & hujusmodi alia præse feret. Etiam si seraphin nominemus, ipfe cum fex alis contactus in fpiritu phantastico apparebit, ut & Angelus igneus & alatus in eo videbitur, & diabolus cornutus, pedibus fiffis & in effigie terribili & more phantaftico in eo prælen-

Coloff, 2.3.

tabitur &ce: At fi immediaté á fefibus in fpiritum phantasticum veniat ico, tunc etiam objectum tale visionem intellectualem fallit. Exempli gratia: Baculus rectus in a qua positus, apparebit visui curvus, & more tali. De pingetur in spiritu phantaftico. Arbores, civitates, & montes videbontur navigantibus moveri: Poltis vel columna apparebit phantaliæ, nocturno tempore homo: fimiliter auditui fonus bombardæ, ut & ipfius pulveris accenfi fplèndor pro tonitru & fulgure habebuntur imaginationi: ut & ululatus felis pro clamore puerili &c:Porro etiam phantafia repræfentat falfa fimulachra tam in fomno, quam vigilijs per fe, uti in delirio vel phrenitide vel mania correptis videre licet: Imò veró & quandoque fingit ea, quae nec unquam fuerunt , funt aut erunt. Hinc etiam est, quod tot errores irrepserint in mundum, quibus hominis animalis fenfus atque intellectus folis fimili tudinibus veritatis loco ipsius realis veritatis ductus & mera probabilitate innirens dicipitur & in femitam contrariam feducitur, nihilque intelligere videtur, præterquam corpora, quæ à fen su phantastico offeruntur: velin Spiritu phantaliæ merè imaginario per se creantur. Hinc orta est sapientia illa mundana seu humana & consequenter philosophia illa Ethnicorum vana, quæ ex traditione hominum & secundum elementa hujus mundi & non fecundum Iesum Chriftum veram sapientiam ab Apostolo specificatam proceffit. Ex iftius modi visione intelligentiæfallaci, imaginantur & fomniant peripateticicum suo principe, Elementorum terræ, aquæ &c : cœlorum , Altrorum atque ipiius mundi æternitatem, fortunæ finxerunt in mundo Dominium, deŭ necessitate ad generatione, & corruptioné agere dicunt, loquuntur de Vacuo, quod in substantia mundana possint imaginari, fphæras cœleftes credunt effe motu rapto & violento primi mobilis vectas: Meteora á furnis & vaporibus á terra & aquis elevatis fieri, & per antiperiltafin invice coacervari,eofque ab attractiva vi folis, Aftroru &cc: in altum fublimari existimant : Terræ motum fingunt, á ventis terræ visceribus inclusis causari, volunt fontes á vaporibus terra venis condenfatis generari : Nubes ab ipfis in altum elevatis & mediante Antiperistati inspissatis procreari: Hocque ideò à sensu colligunt & in phantalize spiritu imprimunt, quoniam observant in destillationibus vapores exolla vel cucurbita in fummitatem Alembici ascendentes, in guttas excrefcere & coagulari. Porro ventos ab exhalationibus à terra ascendentibus & ab eorum repercussionibus ab alijs descendentibus fieri afferunt , quoniam fumum liquorum vel carbonum accenforum in fuo ascensu à vento in aère descendente lateraliter pelli observant. Tonitrua etiam ab ignis in aqua murmure fieri existimant, quo- I fibus , animumque suum a multitudine

niam ipfum ferrum candens in aquam projectum talia murmura & strepitus facere animadvertunt &c. Quare evides eft, quod duabus iftius modi in phantafia vifionibus, nimirum á fenfibilibus fenfuum corporeis & abimaginibus spiritualibus in ipfa impreffis, utatur ille hominis animalis animus seu intelligentia, quæ interiora & centralia, hoc est, superiora & divina, veraque negligendo ad exteriora & fuperficialia intuenda penitus est addicta: Vnde fequitur, quòd ejus ratiocinatio fæpiculé circa objecta, quæ inquirit, fallatur, ita; ut plærumque vix probabilia pro veris accipiat: quoniam notiones, quas á fenfibilium in phantafia impressionibus inquirit, incertæ funt: quatenus imagines tam præfentiu, quam præteritorum & futurorum in ejus spiritu more imaginario delineata majore ex parte funt fictæ & imaginariæ, tales nimirum apparentes, quales rei veritate non funt. Hujufmodi est igitur hominis naturalis five animalis conditio; hujufmodi (inquam) fapientæ humanæ feu mundanæ radix atque fundamentum, quippe cujus animus non intelligit five intuetur oculis fpiritualibus & á fapietiæ guftu instructus, quorum ett ea respicere, quæ nec corpora nec corporum formas habent, cujusmodi funt Deus, Mens, Verbum, Sapientia, Justitia, Veritas & effentiales animæ affectiones 12006-3. 15. bonæ. Dehujufmodi ergo sapientia intendit Apo(tolus, ubi air: Quod fapientia, quae eit de infra fit terrena , animalis & Dia-1, Cor. 2, bolica. Vnde liquet, quód homo animalis non poffit (juxta divi Pauli fentétiam)percipere ea , quæ funt de Spiritu Dei , quippe

natam infula atlurgit. At veró é regione in tertia intelligentiæ animæ visionis specie, in quaipsa mentis acie, inferiora negligedo respectum suum ad fupremam fapientiam divifit, quæ eft ejus guitus & alma nutrix, in qua fita est infallibilis omnium rerum notio, ipfa nec falli, aut deludi vel seduci potest, atque per iftam visionem, quæres intuetur, quæneç corporeæ funt, nec corporum formas habent, (quas fuperius recensuimus) potest animus seu intelligentia ad veram animæ agnitionem pervenire, & nullo modo per priores videlicet fenfus & imaginationes, quatenus hæ potius fallunt animum, & faciunt, quód fibi illa videantur, quæ revera non funt. Per receffum igitur á fenfibus & corporum fimulacris ad fui ipfius & Dei, ejuique sapientiæ atque angelorum cognitionem pertingere folet, homo internus feu spiritualis; recedendo (inquam) á sen-

cui funt illa stultia; nec possibile est, ut ab

eo ullo modo intelligantur, ut pote quæ spiritualiter sunt discernenda. At spiritua-

lis rerum fecretio non eft naturale fed fuper naturale fidei opus, quatenus non à no-

tionibus fenfibilibus, fed á cognitione fu-

pernaturali ipritualiter in animam illumi-

unitatem

peditur anima necemere feipfam & creaturam valeat-Si ergo anima versatur circa Deum, tune exultar & gaudet in fuo bono, quippe quod bonum anime est Deus : At fiverfatur circa mundana, tunc letari videbitur in exterioribus & in bono carnis: Afcendere autem ad Deum , hoc est , gustare de suprema sapientia, est intrare in se ipsum & ad intima fui penetrare. Qui ergo ita in altum speculatur, ut transcendat le ipsum, & de suprema sapientia sapiat, ille veré ad Deum ascendit. Hec ergo est vita anime & cordis hominis, dum Deum suum contemplatur: Nam qui vivit in Deo, ille fuum quali elle cognoscit, elle ipsum Deu & Dei Verbū : Vnde ait Mercurius Trifmegiftus: crede quod in te vidit & audit Verbu Dei: Er Enangelista: In verbo erat vita, & illa vita lux hominum Er alibi: Vos estis Templum Spiritus fancti & membra Christi. O quam nobilis exiftit spiritus ille, qui veræ sapientiæ gustu ductus oculis spiritualibus percipit, se ex luce & vita creatu esse: Nam spiritus deprehendens se ipsum exvita & luce compositum ad vitam rursus & lucem transcendet. Hac igitur ratione anima seipsam transcendens se pro libituad inferiora & fuperiora delatat & ad cognoffendum & conteplandum Deum fupra fe, feipfum in fe; & angelos juxta fe , & quicquid celi ambitu continetur: infra se divinitus illuminatur. Tunc ipfa in hac fua conditione mediante fenfu, corpora fine errore fpeculatur; imaginatione corporum fimilitudines, ratione corum naturas; intellectu fpiritum creatum & intelligentia illum increatum: Nam discernere potest intelligentia post summæ sapientiæ gustum inter verum & falfum, quando fenfus informat imaginationem & imaginatio rationem, & exinde faciat scientiam illam, quæ prudentia dicitur (ut tum postea rationem instruat divinà præsentià acsapientià verum producat. Arque hæc eft vera & unica hominis spiritualis & mente erecti visio, qua illam fapientiam speculatur, quæ defcendit desuper, quæ elt Iesus Christus, in quo funt omnes thefauri fapietiæ & fcientiæ abfconditi, quam homo animalis five naturalis comprehendere nequeat, fed ipfam (teste Apostolo) pro stultitia æstimat-Verba viri iftius spiritualis sunt ista. Non fpisitum hujus mundi accepimus, fed fpiritum, qui ex Deo est, ut sciamus, quæ à Deo Donara fint nobis, quæ & loquimur, non in doctis humanæ fapientiæ verbis, fed in doctrina spiritus, spiritualibus spiritualia

comparantes : Animalis enim homo non

percipit ea, quæ funt Spiritus Dei : stultitia

enim eft illi, & non potest intelligere &c.

Super iltam igitur fapientiam est philosophia vera Moysaica fundata, à viris spiri-

tualibus & theo didactis in Biblijs factis al-

unitatem versus distrahendo, hoc est. revo-

cando radios suos extrinsecus dispersos ad

le cosque in se retinedo: Nam sensibus im-

legatis per inflinctum Spiritus Sancti mundo revelata : Eftque in omnibus Philofo phiæmundanæ & ab hominibus animalibus traditæ contradictoria. Agnoscit enim hæc vera Philosophia, Deum esse purum & incomprehenfibilem spiritum in phantasiæ marginibus minime comprehenfum, nec non & verbum ejus ac aternam iplius fapientiam. Angelos facitSpiritus divino numini atque etiam Dæmones infervientes, ab intellectu hominis naturalis minimè in fua effentia concipiendos, multò magis effentialiter in ejus phantafia, pro ut revera existunt describendos. Fatetur etiam contra Ethnicorum leges, mundum & confefequenter terram, aquam & cætera eleë-ta, atque cœlum, stellas, & cætera in mundo fuisse à divino verbo creatas : & per consequens non ab æterno (ut ipsi falso opinantur) Fortunam Peripatetiam in mun-do locum nullum habere concludit, neque agendi necessitatem Deo imponit, sed ipfum fecundum voluntatem fuam in hoc mundo operari teltatur. De vacuitate fubstantiæ mundanæ non loquitur, sed mentionem facit de inanitate seu absentia Spiritus divini omnia informantis, cujus præfentia omnia dicuntur plena. Ccelos in æterna & non primi mobilis coactione mediante sapientia conversi asserunt: Me-teora non è rumis & vaporibus fieri, sed ex æfflatu divino ex cœlo, quod est ejus arca thefauraria, produci narrant, idque fine ulla aut folis aut stellarum attractione: quippe quarum est proprietas, non attrahere sed. discutere potius. Terræ motus à potestate occulta angelica & non à ventis terræ inclusis causari volunt : Nubes non à vaporibus, sed aeris condensatione, mediante sapientiæ actu produci statuunt : Ventos ex the fauris Dei derivari & non ab exhalationibus imaginarijs generariajunt: Tonitru non ex nubium & exhalationum collisione oriri feribunt : Cum fit vox Iehovæ : Nec procedunt fulgura ex exhalationum accenlione, sedex ore & throno Dei. Atque ita in cræteris. Hæc funt sapientiæ veræ instituta facrarum literarum authoritate statuminata. Vnde evidens eft, quid fit fapientia humana seu mundana:nimirum illa, que fit ex visione intelligentiæ exteriori seu fensibili & apparitione notionum corporalium, seu corporum sensibus exterioribus fubjectorum vel fimulacrorum in corporum Spiritu phantafiæ impressorum, ex qua orta est Philosophia humana seu extraditione hominum seu ex elementis hujus mundi parta: Et perconfequens quid fit homo animalis seu paturalis, facilimo erit ex iftis discutere: Videlicet intelligetia, cujus ulterius,quàm ad res mundanas fenfibiles & phantasticas percipere nequit; Quippe cui de sapiétia suprema gustare vel mê tis aciem ad Spirituales & ideales verbi divini notiones convertere nescit:Similiter èregione ex istis colligere fas est quid sit

Ich,I.

1.Cot.2.12. 13.

vera fapientia ,nimirum illa,quæ defcendit I ab alto à Patre Luminum, videlicer, quæ ab intelligentia five animo est orta, quæ inferiora & fenfibilia negligedo intuitú fuum fixum ad fuperiora habet, hoc eft, corpora & corum fimulachra respuedo, in ea luminis fui aciem flectit, quæ nec corpora nec corporum fimilitudines funt, fed nudæ atque infallibilis veritatis ideæ: Nam fi ad verbi feu fapientiæ fupremæ feu Christi spiritualis existentiam visus sui aciem fidenter dirigat, ibi illum, qui est omnia in omnibus inveniet, & confequenter omnia in eo, qui est omnia fine fallacia aut deceptione speculabitur: Nam cujus Spiritus unicus est Christo, ejus spiritus unus erit factus in ipfo, & per confequens omnia ci fine dubitationis alea scire non erit difficile : Nec tibi Lectori hoc videatur mirum, cum omnia in mundo majore fecundum proportionem debitam in microcofmo retineantur : Nec equidem est ea increata divinitas, quæ mundum & omnia in mundo implet, hominemque centraliter & per irradiationem à centro totum occupar ab invicem divifa : Quare certum est, quód ea, quæ de Deo, Verbo, Æternå sapientià, Iustitia, Virtute, & alijs in microcosmo j

ubique in scripturis sunt intellecta, in ipso etiam microcofino funt intelligenda: Vt enim terra, aqua, aer, ignis, æther & fpiritus empyreus, intellectus, ratio, mens, fapientia, verbum & Deus in microcofmo comprehenduntur : ita etiam ifta omnia proportionaliter ita in microcofino comprehenduntur, ut non fint abillisin microcosmo magis, quàm radij Solares à soledi-visa, Verùm, ut est in natura humana quandoque ad mundi inferiora respicere, quod eft hominis animalis five naturalis munus & nonnunquam ad superiora vertere sua contemplationis aciem, quod est hominis spiritualis affectio: Ita redditur quidem homo in genere pronior vel ad sapientiam humanam; & confequenter ad philosophiam mundanam inveniendam & fingendam, quæ est falsa, ut pote stultitia & ina-nitas coram Deo; vel ad illam divinam in utroque mundo euangelizandam & statuminandam, quæ est justa & acceptabilis apud Deum. His igitur cum diligentia confideratis, ut omnis scrupulus ab hujus. mundi literarijs in philosophiæ hujusce nostræinquisitione dematur, in hunc modum progrediemur.

#### CAPVT, III.

In quo vera sapientia & philosophia origo ac essentiale principium explicatur, naturaque & pote-Stasipsius realiter: idque paucis detegitur.

Tmethodicé in hoc nostro negocio procedamus, restat jam, ut in loco priori Sapientiæ philofophiæque effentiais originem, fontem ac featuriginem cum diligentia ex literarum facrarum testimonijs perquiramus; definitionem naturamque ipfi maxime convenientem tum posteà majore cum facilitate exprimanus: Deinde oftendamus, quòd sit reale non modò philofophiæ veræ cum Scientijs ex ea dependentibus fundamentum; fed etiam mytteriorum five arcanorum omnium abditorum ; imò verò rerum cunctarum , tam præteritarum, quam futurarum revelatrix atque detectrix. Ad originem autem hujus fapientiæ facrofanctæ quòd fpectar, teltimonio & confensu paginæ sacræ probabo, quòd illius fonssit ipse Deus, qui est Luminis Pater: Vnde patet, quòd fit sapientiae Daniel 2.21. mundanæ omnino oppolita, quippe quæ est terrena & animalis. Hinc Apottolus: fapientiæ dator & inventor Deus est: & alibi : fapientia & fortitudo Domini funt. Et Iob: Sapientia in antiquis est & in multo | From b.2.6. tempore prudentia. Et vir sapiens: Sapientiam dat dominus, ex ore ejus prudentia & scientia. Et alibi Sapientiam possidet Deus in principio viarum furarum, ante-

quam quicquam faceret, à principio, ab Prov. 8.22. atterno ordinata est. Concepta erat, cum Eccles. 1.4. nondum erant abyssi. Et Syriacus ait: Sa- 549.9.10. pientia à Deo profecta est & prior omnium est creata. Atque iterum : Ex ore altiffimi prodij primo genita ante omnem creaturam, Et Salomon: Sapientia ccelitus mittitur de fanctis coelis, ut mecum fit & mecum laborer. Et alibi tempus electionis, ipfius modum exaltationis, & viam feparationis veritatis ipfius à falsitate seu figmen- sap.6,24 to, in his paucis, fed plané aureis enucleat Salomon: Sapientiam Dei ab initio nativitatis investigabo & ponam in lucem, nec preteribo veritatem &c: Hisce quidem locis & multis alijs ( quos brevitatis gra-tia omittam)-patet, quod fapientia, ex qua depender vera & effentiales philosophia, fit omnium puriffima & fimplicissima , quatenus initium suum à Patre luminum ducit uti etiam expresse nos docet D. Iacobus.

Sequitur jam, ut : Quid fit Sapientia ifta , & quomodo à Divinitate fitparta, fecundum dicti Sapientis mentem explicemus: Sapientia (inquit) est vapor virtutis Dei & candor Lucis ærernæ & fpecu- Sap. 7.25.26. lum fine macula Dei Majestatis & imago

B 4

bonitaris

Partich I.

Teb.12.12.

Heb.1.3.

Ecclef, 1,6.

Heb.1.3

bonitatis illius. Et Apostolus: Christus est effulgentia gloria: & character persona: Dei, qui fustinet omnia verbo suo potenti: Quibus discernere queamus, quam immanis fit differentia inter falfam feu mundanam & fapientiam terrenam Ethnicorum. atque illam veram, fynceram & effentialem , cujus radix est Deus , quatenus ejus fons est verbum seu vox Patris luminum. Sapientiae fons(ait textus)est verbum in excelsis: & ingreffus illius mandata æterna. Exiftis igitur luculenter fatis veré sapientibus liquet, quid fit fapientia illa aterna. Iam veró operam dabo, ur mirabiles ipfius virtutis operationesque catholicas vobis tā universaliter quam particulariter detegam, quibus agit & operatur per totam machinam mundi inque creaturis ejufde: Ob iftam etiam rationem dictus eft Chriftus (qui est vera Sapientia) sustinere omnia verbo virtutis fuæ. Verum hæc omnipotens ipsius potentia in & fuper omnia per excellentiă hisce Philosophi & Theosophi Pauli verbisenucleatur, Christus (inquit) est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ: Quoniam in ipfo condita funt universa in cœlis & in terra, visibiliá & invifibilia; five Throni five Dominationes; five Principatus, five Potestates, omnia per ipfum & in ipfo creata funt, & ipfe eft ante omnes & omnia in ipfo constant, etc: Quæ Apostoli Doctrina admodum aliena five extranea Academicis illis procul dubio videbitur, qui Philofophiæ Erhnicorum rudimentis nimitum confidunt, quippe quæ fapientiam nullam talem , nimirum coeleftem five Dei verbum, nec quod mediante eo cœlum , terra & Intelligentæ Angelica fint creata, agnovit, aut quod in eo & per illud cuncta fuerunt & ad huc in fuo statu existunt: Sed nobis præ supponit permultas naturas efficientes fubalternas nimirum illas intelligentiarum, stellarum, elementorum, meteororum & fimilium, quas volunt operari omnia tam fuperius quaminferius ex semet ipsis: & mundum statuunt esse æternű, hoc est, sine principio & fine: cúm é regione verâ & facrà iftà Philosophia doceamur, quód Deus omnia verbo seu Sapientia sua creaverit, quod ipse operetur omnia in omnibus , & quod fir omnia in omnibus : Nam textus prædictus expresse ait, quod omnia in ipso constant. Sed ad propositum: Præcedens antiquitate & virtutem hujus fapientis textus videtur confirmare hoc. Sapientia (inquit) possidebar Iehova Principio viæ fuæ ante operam fuă ante uliu tepus ante ullum feculu. Cum nullæ effent abyffi, edita erat : cum nulli effent fontes, abundantes aquis-ante montes fundati ellent:cum nondum fecerat Iehova terram : Cum aptaret coelos ibi erat: Cum statueret ambitum in superficie abyfii: cum fortificaret superiores nubes superne Quando roborabat fontes abyffi quando ponebat mari statutum suum : Quando

flatuebat ambitum in superficie abyfficum fortificaret superiores nubes superné quando roborabat fontes abyffi : Cum statueret fundamenta terræ, erat sapientia apud eum cuncta componens &c : Quo sermonis filo, primum antiquitatem iltius fapientiæ facrofanctæ depingit & tum posteá docet, ipfam fuiffe cœli & terræ, & confequenter cujuflibet reicreatæ, five fit invifibilis, five vifibilis compositrix. Hoc totum cum fensu & opinione philosophi facri Moyfis convenit, ut pote qui agnoscit in primo ordine, Abyssum fuisse fine forma. In fecundo narrat, materiam hujus abyfli fuiffe informem atque inanem præsentia ittius Spiritus divini: Elohim Ruach univerfaliter fuiffe informatam & aquarum nomine infignitam: In ferie tertia oftendir, quomodo operatione & actu iftius Spiritus Divini & effentialis five Vocis feu Verbi FIAT ab omnipotente prolati, efficaciffima illa creatura Lux, quafi forma creata, effet ab origine in aquarum maffam producta Quarto loco docer, quód spagyrica fecunda vice editi virtute, aquæ fuperiores per interpolitionem firmamenti ab inferioribus effent divifæ, atque ita per fecundă FIAT statuti sunt cœli, queadmodum illo ipfo Dei verbo tertia ferie emiffæ aquæ inferiores in Elementa effent dispofitæ + Vel potius unicum mundi inferioris Elementum aqueum quadrifarié, feu in quadruplicem spiritus seu ventorum naturam alteratum, quas naturas in uno codemque elemento seu Spiritu aqueo sic alteratas Ethnici Elementá dictitarunt: Nonne videtur pfaltes hoc idem hifce verbis Ff1.32.6. paucis affeverare ? Verbo (ait) Domini firmati funt cœli & spiritu ab orcejus omnis virtus eorum ? Atque iterum : In fapientia P61, 103, 24 omnia fecilti. Et D. Petrus: Coeli erant 2,1 prius & terra ex aqua & in aqua existentes t. tohin t. Verbo Dei-fimiliter D. Iohannes : Ab eo omnia funt facta & fine eo factum erat nihil: Mundus nimirum ab ipfo fpiritu luminoso factus est & mundus non novit eum. Et Salomon: Sapientia Deus fundavit cœlos, stabilivit terram in prudentia: Denique Prov, 3.19. tota harmonia paginæ facræ (quam hocin loco recitare longum nimis foret) hoc idem expressé videtur confirmare, videlicet, quod rei cujuscunque naturæ five conditionis effer facta, disposita, & completa, per,& mediante virtute, five emanationem iftam divinam, quæ est divinus ille actus, cujus radix est verbum : Ex ipso (áit divus Paulus) per ipfum & in ipfo funt omnia: Sed quoniam nonnulli (fat icio) hujus mundi replicabunt, quod, etiamfi fit verum, quod Deus divino suo spiritu sine verbo creaverit omnia, tamen non fequitur ipfum immediaté agere & effentialiter exiftere in requalibet: verum postquam spiritus ifte æternæ fapientiæ creaturæ cuilibet

virtutem increationepeculiarem affignaf-

fer; tunc reftat,ut creatura agat per fe, hoc

Coloff.2.

Frov. S. 22.

frat, ut creatura agat per fe, hoc est, libero | Salomon) est vapor virtutis Dei & synce-

quodam arbitrio feu voluntate proprias quæ dividitur abfoloté & diftinguitur plané ab immediato actu Divinitatis. Hifce fibi malé conftantibus, juxta fundatas nostras in Divinitate regulas five canones respondeo, quod essentia divina sit individua: Quare evidens est, quòd Deus non folcar actum ullum effentialem , cujulinodi est anima, vita & functiones exinde dependentes cuiquam creaturarum impartire, quæ ab ipfius natura discontinuari aut separari queat, juxta axioma illud : quod dedit Deus, nunquam dimifit. Atque ob illam rationem Christus, qui est atternus fapientiæ spiritus, dicitur omnia smplere-Imo verò (replicabit mundanus istius seculi (apiens) qui homines à fimplici veritate diftinctionibus vanis diftrahere aggreditur : ifta præfentia divinitatis incit omni rei virtualiter & non effentialiter feu fubstantialiter. Cui ego : libenter scire velim (diftinctiones ejusmodi academicas pro nihilo existimans) Nam D. Paulus mandat Timotheo: fi quis, ait, doceat doctrinam aliam & non accedat ad fermones fanos Domini nostri Iesus Christi & ad doctrinam timoris Dei, is est, qui se extollit, & cum nihil sciar, sed infirmus est circa disputationem & quæstionem verborum, ex quibus fit invidia & contentio & maledicentia & fuspitio mala: Et attritio, filiorum hominis, quorum corrupta menselt, & destituuntur veritate & putant, quòd quæltus fit revesentia Dei. Tu autem elonga te abiftis: Libenter (dico) velim scire, an virtus Dei non fit ejus effentia, aut an una ab altera diftingui aut separari queat? Si autem respondeat, quod virtus divina non fit effentia, fed accidens, pro certo credendum est, tale responsum esse erroneum. Cum sit manifestum atque ipsis etiam Iudæis & gentilibus notum, quòd Deus ab omni accidente sit liber, quippe qui est essentia omnium essentialissima in fe & per se existens, nulli accidenti obnoxia. Porro ubi actus ejus effentialis adeft, ibi etiam eftejus virtus, & ubi ejus virtus, ibi pariter adest ejusessentia: Quod quidem ni effet , verbum Dei five actus divinus , cujus est omnia vivificare ; omnemque creaturam reddere agilem atque mobilem, videretur esse nihil, nisi merum accidens; imò verò accidens à divina effentia divisum: quod quidem quam foret abfurdum, radicis ipfius immortalitas arguit: Nam David textu prædicto habet : fpiritu ab ore ejus omnis virtus corum, nimirum ccelorum &c. Credo neminem effe adeò mentis inopem, ut virtutem istam pro accidente habeat : Sequitur ergo , quod virtus divina fit idem, quod effentia divina, & per confequens in ipfo Deo & à Deo, hoc eft, à spiritu divino nunquam divisa. \$2.7.25.26. Sed quid plura ? Cum hoc expresse à scripturis confirmatum habemus: Spiritus (air

rus fluxus a gloria Omnipotentis & Iplendor à luce ærerna &c. Quid? An virturem vel fplendorem iftum à luce ærerna procedentem dicemus accidens, com fit spiritus fapientie fanctus, ut fatetur fapiens? Hinc etiā divus Paulus loco antea citato : In ipio condita funt universa in coelis & in terra, Ich.I. tam vifibilia, quam invifibilia omnia in ipfo & per ipfum creata funt & omnia confiftunt in ipfo &c. Quibus patet, quòd extra illum, spiritu sit nibil-Et Iohannes: In verbo eratvita &cc. Et per consequens liquet, quòd creatura fit continuata & annexa divinitati per vinculum divinæ iftius naturæ, hoc est, per unu & eunde spiritum Vire; qui inest ei: fine quo nexu,unione vel relatione ad invice impossibile est, ut creatura possit momento temporis existere : Hincigitur dicit pfalmifta Regius: Omnes creaturae in Ffil 104.24. te expectatione habent, ut des escam ipsis &c. in tempore suo : Te dante ipsis, colligunt, aperiente manum tuā fatiuntur bono: Abfcondente faciem tuam conturbantur, recipiente spiritum eorum expirant; Emittente spiritum tuum, recreantur bono &c. Quo videre liceat, quòd fit actus iftius fapientia immediatus, qui facit creaturam vivere &c existere, & quod sir ca, que operatur omnia: Nam scripturæ testantur, quòd Deus vivificat omnia: Er quod in eo vivimus, movemur & fumus, & non modo nos, fed etiam omnis caro in genere, uti ex hoc ipfo textu colligimus: Atque etiam ex ifto Iobi testimonio: Si Deus apponens ad homine animă fuam, fpiritum five flatum ejus ad fe reciperet, deficeret & expiraret omnis caro 105.34.14 fimul & homo in cinere reverteretur &c. Ecce ergo lapide Angularem, super quem ædificatur omnis caro, & fine quo ipfa in nihilü redigitur. Porro Propheta Deus dat flatum populo, qui est super terram, & spiritum calcantibus eam &c. Quomodo (vos obsecto)possibile est, quòd ste vitte spiritus fit in & cum omnibus præsens, atque ideò essentialiter in omni re, & tame à sua actione inmediata ceffaret & requiefceret, cum fit in fe omnium velociffimus, maximéque agilis & mobilis, ut à Salomone docemur? 8ap.7c Quòd iste spiritus sit omnibus præsens, in eo liquet, quatenus omnia agunt, moventur, & vivunt in ipfo & per ipfum : Nam Coloff. textus superior habet : Omnia in ipso con- 2. Feti. 3.5. ftat. Et alibisipfe operatur omnia in omni- riil 159.7. bus. Et D.Petrus : Cœli & terra & confequeter omnia, quæ erat ex aqua confiftunt Verbo Dei, Et Salomon: Incorruptibilis Dei spiritus, in est omni rei : Atque spiritus discipline fanctus, implet terrarum orbem. Et plaltes: Quò irem à spiritu tuo, aut quò à facie tua fugerem? Si ascenderem ccelos, illices, autitratum ponerem in fepulchro, ecceades: Si affumerem alas auroræ habitaturus in extremitate maris, etiă illuc manus tua deduceret me & prehenderet me dextra tua: Sin autem dice-

Bisl.32.6.

### SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

Ierem.23.24.

Pfil,104.24

Sup. 8.5. 1

voluant me, atque nox est lux circa me, tenebræ quidem ita obtenebrare possunt, quin tu prævideas; fed nox ut dies illustrat &cc. Quamobrem manifestum est, quòd fit realis spiritus Dei & non aliqua virtus accidentalis (uti nonnulli falfo imaginantur) qui implet omnia. De quo propheta Ifaias hæc: Cœlum est sedes mea; terra autem scabellum pedum meorum : Et Ieremias : Coelum & terram nunquid impleo. Iam verò ut fciatis, quomodo hoc fiat , sedulò verbo Davidis Regij auscultetis velim, dicentis: In fapientia omnia fecifti: repleta est terra possessione tua &c: hoc est, spiritu tuo, qui implet omnia, in-Eccleff.1,10. format & in actum reducit omnia. Vnde etiam filius Syrach : fapientiam fuam effudit Deus super omnia opera sua & super omnem carnem juxta datum fuum, Ac fi dixiffer, quòd spiritus sit secundum plus vel minus in omni re,nimirum juxta illam proportionem, quam Creatori placuit, vel huic five illi creaturae eam affignare. Atque ista est ratio, quòd Salomon in alio loco afferit, fapientiam operari omnia, juxta illud etiam Apostoli supra dictum: Deus operatur omnia in omnibus: Quòd cùm ita fit, quid quæso obstat, quin audacter inferarous, quod spiritus iste sit præsentialiter & essentialiter ubique, & per consequens in omni re? Quid plura, nonne nos docet Moyles egregius ille noster in philofophia facra præceptor , quòd featutis coelorum & Elementorum fundamentis qualibet creatura ex ipfis conflata, & in ipsis movens ac vivens; tam existentiam, quàm præservationem suam ab illo unico spiritu acciperet : videlicet, quod Sol , Luna & cætera cœli fydera,& femina rerum, & arbores , & herbæ , & omnia alia in genere vegetabilia, atque ex animali regno reptilia & quadrupedia, volatilia atque etiam ipie homo fuerint ab uno codemque Spiritu creata : Verum enim verò Deus majorem spiritus sui portionem homini dine in sequentibus.

rem, utique tenebræ velut crepufculo ob- | affignavit, ut ampliori ipfius præfentia & policifione catera animantia excelleret-

Integrum hujus negocij philosophici fcopum feriptis, ati à feripturis expresse & aperté recitatur, mandare nimis foret laboriofum: Nam fi introspiciamus opera Moyfis, libros Iofuæ & Iudicum legamus, hiftoriam Regum & Chronicorum observemus, Narrationem Iobi aufcultemus, Pfalmos Davidis, proverbia & Ecclefiaften, Canticum Canticorum & Sapientiam Salomonis perquiramus: monumenta Prophetarum, fubjectum Ecclefiaftici atque Maccabæorum scrutemur, ac tandem, relationes ac dicta Christi & Apostolorum cum diligentia animadvertamus ; percipiemus-evidenter, quód ifta facra fapientia, cum effentialibus ipfius virtutibus, actibus & effectibus in vaftatotius tam fuperni, quàm inferni mundi caritate fit bafis & fundamentum rotius doctrinæ & fcientiæ, tam in rebus naturalibus, quam supernaturalibus, seu potius, quæ concernunt actus Dei in tabernaculis fuis creatis, feu aqueis tegumentis, quæ ipfe vel induit vel exuit fecundum voluntatem fuam, uti scripta illa sacra ubique feré loci te-

Iam verò relictis generalibus ad particularia descendam, & ostendam, quomodo sit Sapientia ista æterna centralis fons & Lapis Angularis, in primis artium om-nium: fcilicet Theologiæ & Medicinæ, Aftronomiæ, Mufices, Arithmeticæ, Geometriæ, Rhetoricæ, ac tum postea, quomodo scieria Meteorologica in ipsius actu & virtute dependeat : Deinde quaratione fcientia Ethica feu Moralis & Gubernatio politica ab instructionibus & directionibus ipsius oriantur: Ac tandem declarabo, quomodo omnes actus fecreti, revelationes mysticæ atque miraculosæ ab ipsa perficiantur; illum confirmando locum feripturæ, ubi dicitur: Cæteræ scientiæ sunt ancillæ hujus. De hisce ergo omnibus or-

#### CAPVT. IV:

In hoe capite probatur, quòd vera sophia seu sapientia sit basis & funda. mentum omnium artium; & per consequens, quod si ipsa homini debita inquisitione reveletur, ille ab ea quasi unica sapientissima & essentialissima magistra doceri atque erudiri potest.

Coloff23. Frov. 2.6.

Eccl. 24.46.

I N Christo (ait Apostolus) sunt omnes tus veritatis, docebit vos omnem verita-tem. Esdras gustavit de sapientia ista esditi : Et Salomon. Sapientiam dat Dominus, ex ore ejus prudentia & scientia : & Ecclefialticus: Thefauri zabit fuper virum scientiam & intellectum justitiae. Atque iterum: Ego doctrinam, quafi prophetiam effundam & relinquam illam quærentibus fapientiam: Et verbum incarnatum, feu Christus Iesus air: Spiritus sanctus vos doce

tem. Esdras gustavit de sapientia ista esfentiali, indata vestè materiali, nimirum in forma poculi cujusdam ignei, cujus haustu adeò spiritu divino erat repletus, ut volumi na sapientia: per integros quadraginta dies dictaret: quorum omnium eà scriptis mandantes recordati funt ejus feribæ. Er Salo- sap. 7.7. monait : Sapientiam optavi , & datus eft mihi fenfus : invocavi & venit in me fpiribit omnia, Et alibi: Cum venerit ille spiri- | tus sapientiæ. Sed ne istius mundi scrupa-

Fol. 10.

losi dicant, quòd verba ista Salomonia in 1 fenfu alio intelligantur , quàm illa carum fcientiarum , quæ fub philofophia naturali comprehenduntur : Moneo ergo tales, ut pro meliori ipforum directione ad fapientis documenta fuas convertant mentes, qui fatis apertè hisce dubitationem delere aggreditur:Spiritu(inquit)fapientiæ mihi datum est, ut cognoscerem constitutionem mundi & vim Elementoru & Principium, medium & finem temporum, fol stitiorum mutationes , & varietates temporum seu tempestatum, & anni circuitus, & stellarum fitus, & naturas animantium & animos seu iras bestiaru, & ventoru seu spirituum vim, & cogitationes hominum, & differentias plantarum & radicum facultates: Etiam cognovi, quæcunque funt occulta & manifelta : omnium enim artifex me docuit l'apientia &c. Ex quibus colligimus, quod hujusce spiritus divini revelatione, rex iste sapientissimus ad rerum & scientiarum omnium cognitionem pervenerit : Nam cum fapientia fit radix centralis,five lapis Angularis omnium, quomodò est possibile, ut ad centri notitiam pertingamus, cum circumferentiæ arcana ignoremus; idque præsertim còm circumferentia feu externum rei fit nihil, præterquam illud folum, quod ordinatur & difponitur à centro. Et ob istam causam spiritus iste divinus haud immeritò à profundissimo Philofopho Hermete dicitur centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi, at nihilominus omnes in se comprehendit circumferentias. Ex prædicto igitur Sa-lomonis fermone additcere poffumus in-primis quòd fapientia ipfi haud aliter, quam Moyfi abstrusa illa mysteria, quæ concernont mundi fabricam revelàrit: Secundò,quòd ipfum naturam & potestatem Elementorum cũ occulto actu & miraculosa generatione & proprietatibus meteo-rorum, quæ fabricata sunt ex materia elementari docuerit : Tertiò quòd rationem & modum ortus & productionis ventorum, & Aftronomicæ anni divifionis, & fitus five politionis stellarum in cœlo atque naturarum earum astrologicarum ei prabuerit- Quarto, quòd mysteria artis medicandi Pracipua aperuerit: Nam fatetur, fe à fua magiftra fapientia naturas omnium creaturarum & conditiones bestiarum, & differentias plantarum & facultates radicum didicisse. Quintò narrat, quòd mediante ifto spiritu particeps esset factus rerum omnium occultarum feu ab ditarum & confequentize Mysteriorum Angelorum; imò verò & arcanorum ipfius Dei,

Ad Theologiam autem quod attinct, ado constat ipsam à verbo Theor Deus & Logor fermo derivari, quali fermo de Deo. Hace alta feientia fuper divinas hafee etiam bafes fundatur, unde fapiens : Spiritus fapientiæ trans feret feipfum in animas Sanctas & amicos Dei, & prophetas constituit: Ne-

minem enim diligit Deus , nificum , qui cum fapientia habitat.Iterum alibi:Sapientiam emittit Deus è fanctis cœlis, à throno gloriæ fuæ mittit illam homini, ut præfens versetur secum in labore, ut cognoscat, quid gratum fit apud ipfum : Illa enim no- Ecder 24.45. . vit omnia. Ob hanc etiam rationem inquit fapientia: Ego illuminabo omnes sperantes in Domino. Et alibi : Ego fum liber vitæ, Ecclef, 24. 32, teltamentum altiffimi & agnitio veritatis. Et Salomon : Sapientiæ concupifcentia conducit ad regnum perpetuum. Atque iterum Sapientia doctrix est disciplinae Dei & electrix operum illius, Et alibi: Per Sap. 6.21. fapientiam habebo immortalitatem &c. \$4p.8.4; Animo tædium foret, & lectori videretur fortalie fuperfluum, fi plures Theologicae doctrina confirmationes, quae ab ifto fptritu indicantur & manifestantur, hoc in lo-co enumerarem: Paucis dico, quòd iste esfet Spiritus ille in Chrifto Carneo & Apostolis suis, qui fecit corum organa corporealinguas videlicer loqui, mannusque & plumas mandare scriptis totam illam Theologicam doctrinam & fapientiam, quæ à novo testamento continetur: Atque etiam crat iste spiritus, qui sermones in veteri Testamento quasi oracula divinitatis per plena Patriarcharum & Prophetarum ora edidit. Quare opus eft, ut ad ea quafi fontes Theologiae literales retrospiciamus, quippe fub quorum typicis scu griphicis instructionibus occultus spiritus hujus secreti fenfus delitefcit; qui mediantibus mysticæ Theologiæ preceptis extrahi atque enucleari poteit.

Procedam jam fecundo loco ad felenti- Mundo A N-am illam, quam habere bafin cum Theolo- Gelico. gia probabo, quæ ad mundum æviale fpe Coloff : 16. ctat: In ipfo (air D. Paulus loco anteà cita- Ephel, 1,20, to)condita funt universa in coelis-five Dominationes, five Throni, five Principatus, five Potestates. Et alibi in Christo habitabat omnis plenitudo divinitatis corporaliter, qui est caput omnis Principatus & potestatis- Atque iterum : Christus constitui-tur ad dextram Dei in cœlestibus & super omnem Principatum & potestatem & virtutem & L'ominationem &c. Quibus teftimonijs atque alijs permultis ex facra pagina collectis(quæ brevitatis caufa omitro) probatur, quod nullum mysterium secretum inter angelorum focietatem comprehendatur, five illud spectat ad ipsorum creationem, five effentiam, five proprietates & virtutes five denominationes, quaenon funt in spiritus iltius superexcellentis potestate, & scientia non existat, à quo etiam & per quem revelatur, illud hominibus: Nec quidem est mirum, si in ipsius velle sic omne in omni detegere : cum notum fit à sapientibus, ipsum esse omnia in omnibus.

Iam verò ad proximum fealæ feientiarum gradum descendam, qui est Astrono-Astrono-mia cujus natura essentialis super issius sa-Mix. pientiffimi spiritus alas volare & ejus Basi preme in

THEOLO-

Sap.7.2.7.

Sag. 7.27.

#### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

orali feien-

Eccleff.24.6.

Pfilm.32.6. 4.6fåt. 6. 17-

16dic.5.20.

1ob,38,0,31.

Sap.7.10.

five fundamento inniti videtur. Vnde filius Syrach: Sapientia in cœlis fecit, ut oriretur indeficiens lumen &cc. &c verifimile est (juxtra Prophetæ regij affertionë) quòd spiritus iste tabernaculum suum posuerit in fole: urcunque nonnulli haud fibi conftantes locom iftum in alium fenfum & nihil ferè ad propofitum interpretari videntur: Namilie iple spiritus in sua propria persona loquendo, dicit: Ego fapientia gyrum

tedel.1454 cœli circumini fola: Ac fi dixiflet, Ego in meo tabernaculo folari per cœli circuitum ambulavi. Et pialtes: Deus in fapientia fua numerat multitudinem (tellarum, & omnibus ijs affignat notnina, Magnus Dominus noiter, magna virtus ejus & fapientiæ ejus non est numerus &c : Quare manifeftum est, quod si in sapientia sua seu per ittum foum spiritum stellæ numerarentur, & nominibus proprijs vocarentur; fequitur etiā, quòd earū virtutes, curfus & proprietates in ipio fint optime cognitæ, quippe aquofuerunt ab origine creata, ordinata, & in codem, quo nunc existunt statu prefervatæ: Nam David Rex confirmat, quod 4. 6.64. 6. 17. Nameh 3. 34. quælibet in cœlo virtus ab ilto Dei spiritu Iotuali, 10-13. procedat. Et Esdras:Stellæ fundatæ sunvin verbo Dei, qui novit numerum stellarum:

In hoc etiam respectu Propheta Baruch; stellædederunt lumen in custodijs suis & lætaræ funt ad justum Dei. Atque hinc erat quòd,cum spiritus iste pro Iosua pugnaret, folum fecerit fixè in ccelo per aliquot horas stare. Porro etiam splendorem folis in tenebras patiente Christo conver-Mith.27.45. tebat. Ad hujus ewam juffum ftellæ adverfüs Sifaram pugnaverunt &c. Vndeliquet, quòd, ut cœli & stellæ erant in principio abilto spiritu, creati & animati, ut pro organis ad mundum inferiorem feu fublunarem ad ministrandum inservirent; ita etiam ultra communem Naturæ microcosmice cursum seu modum, possunt pro voluntate & imperio iftius spiritus omnipotentis ( qui agit in ijs haud aliter, quam anima in corpore) à propria & con-

fueta fua actione diverti; videlicet tam motum fuum, quam lucis & fpiritus fui influentialis activitatem alterando. Ad ftellas verò fixas quod artiner, Iob in perfona iftius fpiritus hæc. Nunquid ligare. poteris manibus tuis fructus delicatos vergiliarum seu Pleiadum, vel serotinos fruclus Orionis aperire fácies ? Nunquid exire facies Malaroth, seu signa cœlesta tempore fuo & Arcturum cum stellis minoribus veluti filijs fuis duces? Nunquid nofti statuta cœli ? Nunquid pones dominium ejus in terra? &c : Ac si quis diceret, quòd nemo valeat cursum stellarum directé & pro certó intelligere, aut potestatem & virtutem influentiarum difcernere fine spiritus istius sapientissimi assistentia & indicatione. Ob hanc ergo rationem videtur Salomon gloriari, quòd curfum anni

& dispositiones stellarum & mutationes

folftitiorum, doctrina iftius spiritus omniscientis intelligeret si ergo Astronomiæ profesior istud verum astrologiæ fundamentum non habeat, omnes procul dubio ejus prædictiones erunt falsæ & fabulosæ, vel faltem (ut plurimum) incertæ & mendaces, ut in Altrologis vulgaribus videre

Sequitur, ut de scientijs ad inferiorem METEOROmundi temporalis regionem spectantibus LOGA in tem verba in loco proximo faciamus, quo ra-tari nundo tionem operationis spiritus istius Catholici ad meteororum multiformium productionem in Catholico Elementari reg-

no oftendamus.

Pro actu & operatione iftius æterni actoris & motoris in Aere, Aqua & terra quafi in uno Catholico elemento feu spiritu fublunari humido, ad meteorum productionem. Hæc etiam à libro facrofancto: Deus Sapientia sua aptat pondus aeri, & appendit aquas in mensura, & facit pluviæ statuta , & vilim fulgitro tonitruum &c. Quo fermonis filo arguit Iob, quod 105.28.25. hic spiritus æternus, in quo est tam contractionis, & condensationis, quam dilatationis & rarefactionis vigor & poteltas: Potest pro voluntate sua aerem vel spissiorem & ponderofiorem condenfatione & confequenter in nobis confiftentiam reddere, vel eum in fubstantiam tenuiorem & fubtiliorem dilatando feu rarefaciendo in formam fulguris five corrufcationis reduce re. Quare scienda est, quod in omnibus istiusmodi mutationibus, formæ hujus varietate abactore sive alteratore isto accipiat; idque juxta voluntarem ipfius, qui eft rerum omnium dispositor sive ordinator: Atque ita nubes, fulgur, Tonitru, cometa, Gelu, Nix Grando, glacies &c.id genus alia affidue ab iftius ípiritus actu creantur & in hoc mundo fublunari producuntur. Nonne hæc omnia à facra scriptura habemus confirmata? Sapientià Dei (ait Sapiens) eruperunt abyffi, & nubis rore Frov. 3.20, concrescunt. Et Syriachus in persona dicti spiritus : Ego sapientia , sicut nebula texi omnem terram. Iterum : Ego inal-Ecclef. 24.6. tiffimis habitavi & thronus meus eft co-tob. 8.25. lumna nubis. Et Iob : Deus nubes effecir Ffalm. 134. 7. fanientià. Et David : infé educit nubes ab. fapientià. Et David: ipse educit nubes ab extremo terræ, fulgura in pluviam facit. Producit ventos de thefauris fuis. Et alibi: Verbo fuo quam celerrimé excurente & fermone fuo in terra emisso, edir Deus nivem, ficut lanam, & pruinam, ficut cineres dispergit, Coram furore ejus quis confiftat? &c: Sunt profectò multa centena aliorum locorum , quæ ex libro veritatis citari queant ad probandum, quod omnis meteorologia vera fundatur fuper istum fpiritum: Sed quoniam uberius libro bujus ultimo de hoc fubjecto agemus, in quo veram Mereororum hiftoriam non modó recitavimus, fed etiam Meteorologiae

Ariftotelicæ errores & fallitates detegi-

#### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

mus & plura de ijs non dicam. Denique | cum hac Salomonis confessione membrum hoc concludam. Novi (inquit) virtutes Elementorum & varietates temporum five tempestatum & ventorum seu spirituum vires : Nam omnium artifex me docuit fapientia. Vnde manifeltum eft, quòd ipfa, quae erat meteororum fabricatrix & per confequens in naturarum inforum inprimis cognitione est versata, ipsa (dico) Salomonem in corum mysterijs in strucret.

MEDICINA. Eccl. 38.2.

Stp.7. 4 17.

Pfal.106.20, Sep.16.11.

Prover, 2.7. Prover, 3.16.

Frey, S. 35.

Sap.10.9. Sap.9.19.

Eccl.38-4-

cum lint terrigena fuerint à Deo ab origi-

Restat nune, ut de Medecina sive curandi arte pauca dicamus : Ad istam scientiam præstantissimam quod pertinet, sapiens dicit: A Deo est omnis medela &c : Quod cum ita fit, evidens est, quod præcipuus in arte curandi actus fit immediate ab ifto spiritu, quare Propheta Regius: Misit verbum fuum & fanavit cos, & eripuit cos de interitionibus eorum. Et Salomon: Neque herba,neque malagma fanavit eos, fed tuus domine, fermo, quifanat omnia &c. Obferva bene. Verbum feu fermo tuas (air textus ) qui fanat omnia: At divinum iftud verbum eft radix five fons iftius fpiritus ærerni, & consequenter basis & fundatio curationis, confiffit in ipfo:unde fequitur , quòd omnis curandi virtus procedat ab co : Nam etiam hoc idem cum fenfu Apottoli convenir: Diferimina, feu divifiones, ait, funt gratiarum, fed idem spiritus: Divisiones operationum; idem verò Deus, qui operatur omnia in omnibus : Alij quidem per spiritum datur sermo sapienciae; alij veró fermo feientiæ fecundum eun-1.63r,12.49 dem spiritum; Alij sides per eundem spiritũ ôce; alij dona fanationis per cunde fpiritum; Iam verò, quod spiritus iste omnipotens & omneoperans sit ille, qui viram attribuat creaturæ, ex multis facræ feripturæ locis confirmatur: Nam inquit fapiens: Sapientia custodiet falutem. Et iterum:In fapientiæ dextra est longitude dierum : Est lignum vitæ omnibus,qui apprehenderunt eam &cc. Atque hoc tam de animo, quam de corpore est intelligendum : Quemadmodum in curationibus à Christo & Apostolis ejus feliciter peractis apparebat, qui eas mediante spiritu isto complebant. Porro, sapientiam (ait salomon) qui inveniet , inveniet vitam & hauriet falutem à Domino. Et alibi: Ipfa hos qui fe observant à doloribus, liberabit. Atque iterum : Per fapientiam nati funt , quicunque placue-runttibi, ô Domine, à Principio &c: Imò verò quilibet prudens lector confiderare dubet, nullum effe animal, vegetabile, aut minerale in medicinæ arte, usurpatum, quod actum fuum curativu non immediare ab itto spiritu habeat & receperit-Propter hanc ergo caufam Syrachus Altiffimus de terra creavit medicinam , & vir peudens non abhorrebit eam. Quo centextu obiervandum eit, primum quod arbores, herbæ, radices atque etiam mineralia,

ne mundi pro curatione hominum ordinata:ac tunc postea, quod actus in ipsis salutiferus eis à spiritu isto incorruptibili sit impertitus: Quippe qui dicitur inesse omni rei, & operari in ijsomnia, tametsi varieformiter notetur in ipfis agere, ut Apostolus loco ante citato videtur asseverare, confirmans prædictam fapientis afferti- Sap. 16.12. onem, quæ est, quod Deus verbo suo sanat omnia. Si ergo verbum fanet omnia, tunc nihil fanare potest, quam mediante verbo five spiritu sapientia, cujus fons est Ver-bum (uti antea est dictum) sed cum incorruptibilis ifte spiritus sit in omni re, & cum fit omni re hujus mundi agilior & mobilior; & cum respectu sue puritatis per om- 5ap.7.24. nia penetret, & per confequens in omnibus operetur: Quid, obsecro, me aur ullum Christianum impediet, dicere, quod Deus operetur omnia in omnibus, mediante Verbo per se & immediaté, & consequenter, quòd nulla creatura agere poteft ex fe ipfo & per feipfam : uti abiurda est illa Peripatericorum doctrina, nos falfó (corda fyncerorum Christianorum à veritate creatoris seducentes) instruit. Nam erroneis hujufmodi illius rudimentis homines pios allicere tentat, ut à Deo omnia creante, & qui est omne in omni , derogent, quo creaturte (quæ fine verbi præfentia plané nihil funt) fibi abfolutam & per se agendi & operandi potestatem arrogent, quod quidem, ut melius præstare queat, multarum effentialium & distinctorum fubalternatorum agentium meminit (ut antea dictum est) qua omnia actiones & operationes habere fingit per fe, hoc eft, fine ope alterius, quod exiftant, agant & operentur: cujulmodi funt Sol, Stellæ, venti, Elementa, feu potius Elementum Catholicum multiformiter informatum, & creature tam perfecté, quàm imperfecté mixtæ. Certé in hoc faciendo deludit mundum, ipfum efficiens credere, quòd organum feu inftrumentum agat effentialiter per fe & non centraliter & divinitus orta virtus, quæ est cujus libet creaturæ fundamentum, & infignis fummi philosophorum boni character five meta, advertus quam veræ philofophie amator collimat. Hec ergo est ratio) quòd Salomon , Prophete, & Christus cum fanctis fuis Apostolis Christianos omnes exhortantur, ut fint vere fapientie amatores, ut pote in qua est omnis actus tam intellectualis ad mentem humanam ad scientie & sapientie culmen sublimans, quam materialis nimirum ille, qui opera-tur ad vivificationem, vegetationem, & multiplicationem. Sed de iito alibi larius, concludendo hujus capitis membrum cum ifta confessione Salomonis: Naturas, air, animalium & iras bestiarum &c. differentias virgultorum & virtutes radicum atque etiam que funt occulta & manifestata mihi paterecit omnium artifex fapientia &ce. Quibus arguit quòd fapientia herbis, ani-

#### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

malibus, & mineralibus virtutes corum tam occultas, qu'am apparentes impertiverit; ille, dico, fpiritus fupremus, qui est omne in omni & operatur omnia in omnibus, & per consequens potest doccre & in theere per revelationem externam, quid in creaturae interno agit, & qua virtute in qualibet creatura operatur. Et quam vis Philosophi & Medici Ethnici ab effectu sola praxi percepto & observatione sensibili, quali demonstratione à posteriore, occulras plantarum proprietates invenerint, exepli gratia, quod Tilia & Vitcus Quercimum , Læoniæ Epilepfiam curent , & herba Herniaria respiciat rupturam Herniam dicham (unde fuum nomen accepit) ut etiam tuffilago (quatenus curare foleat tuffim) & quòd Euphrafia oculorum caligini conferat. & inter animalia, quòd Bufto fiftat fanguinem , pes Alfæi & ranæ voleant , ad morbum caducum, quòd scorpiones curent ictum Scorpionum &cc. Tamen, quia fundamentis centralibus fympathiæ & antipathia:, quae confiftunt in voluntate & Noluntate unius & ejusdem spiritus destituunrur, nullam aliam barum rerum mirabilium & abstrusarum rationem reddereposfunt, precerquam, quod fint, proprietatis occultæ, & in fine nihil ulterius de bac reinferre posfunt, præterquam, quod fint talia, quia talia, atque ita pro conclusione ab eruditis iftis bujufmundi Doctoribus nihil accipi-

mus, nifi Ignotum per Ignotius. MV 51 CA. Quod etiam hujus (piritus actio & virros in omni Mulices specie versetur, nimirum tam in vulgari illa & artificiali, quam in magis essentiali & mystica, five sit macrecolinica five microcolinica, non modó observatione communi, sed etiam inspe-Ctione magis interna elicere fas elt : Ad harmoniam verò mundanam quod spectat, & ad rationem , quomodo quod liber Elementum fublunare, & quadibet fphæra fuper lunaris effentiali quadam concordiæ fympatheticæ fpecie difponuntur, tota feripturarum feries videtur confirmare : niminum quod ipia mediante Spiritus divini actu perficiatur. Et præ cæteris Salomon ad mirabilē iftius Spiritus effectum in harmonia mondana tettatur in his verbis: In fe Elementa dum convertuntur, ficut in organo qualitatis immutatur, & omnia fuum fonum custodiunt. Sed Apostolus hoc totum cum majori excellentia & efficacia exprimit , dicens : In Christo condita funt univerfain collis & in terra & omnia vifibilia & invisibilia, per tpfum& in ipso creata funt, ipie elt ante oranes, & omnia in ipio contant : In ipfo coplacuit omne plenitu-Colesti. 19. dine Divinitatis in habitare, & per eum reconciliari omnia in ipfo, pacificans per fanguine crueis ejus, five quæ in cælts five quæ in terris &c Ecce hic perfectů & Catholiců Amoris, Sympathiæ, Harmoniæque fontem, & ille, qui non modó rollit difcordanria mundi peccara, fed eriam costum & ter-

ram à discordia emundat & concordiatque harmonica pace feu amore fymphoniaco pacifica fua virtute adornat: atque hinc eft, quod spiritus iste à sapienti & mystico philosopho dicitur esse vinculum seu ligamentum Elementorum, mediante quò difcordia mundi & microcofmi five hominis Elementa in harmoniam decentem & unionem quietam conftringuntur atque rediguntur: Ad imitationem ergo iftius mundanæ confonantiæ Mufices externæ concentus, nimirum illius tam vocalis quane instrumentalis typice efformatur, quæ refpectu veræ & fynceræ iftius Spiritus Sym-phoniæ fe habet ut umbra ad fubjectum illud, cujus est umbra; aut ut imago ad realem personam, cujus est imago.

Iam venimus ad Arithmeticam & Geo-ARITH-metriam, quas vir fapiens in ifto fuo fer-METICA mone yidetur includere : Omnia menfura, TRIA numero & pondere dispositifti seu tempe- 5:p.11.22,

rastiubi per mensură intelligit progrellus rei in longitudinem , latitudinem & profunditatem, ad Arithmeticam, Cofficam spectantes: Quam mensuram spiritus iste omnipotens in sua emanatione facit à puncto in lincam; & à linea five radice in quadratum & tandem à quadrato ad cubuin, quali à puncto seu termino à quo ad superficiem, & à superficie ad corpus seu terminum ad quem. Per numeros intelligit Arithmeticas illas dimensiones in progreffione Arithmetica, quibus spiritus itte ab unitate in multitudinem est egressus: Verbi gratia ab 1. in 10, quafi ab æterno omnium rerum centro in statum avialem sive Angelicum, quæ quidem progressio erat primus & omnium timpliciffimus compolitionis seu mixtionis gradus. Deindea 10 ad 100, qui progressus multiplicativus denotat compositionem mundi temporalis : ac tandem à 100, seu Centenario ad 1000: Atque hæc progressio arguit creaturas ab elementis feu ex varijs Elementi Catholici alterationibus compolitionem. Ita, ut quilibet Christianus ex ittis videre queat, quomodo Deus fit omnia in omnibus & tamen extra omnia, atque(ut in textu eft)in cœlo, in mari, in abytto & inferis. Ob ittam caufam Pythago rici omnia in tria ilta principia Arithmetica 1.2.3. includebane, ex quibus a attribuerunt Deo in abstrufa sua existentia.2 referebant omnium rerum materiæ: & 3. formæ mundi catholicæ: Sub iftis ergo tribus res omnes funt comprehenfæ:De his autem uberiorem efficiam (Deo favente) mentionem in fectione fecunda, ubi de essentialibus sympathiæ & Antipathiæefficiam mentionem- Vir Patiens in persona Iehovæ sicloquitur: Vbinam eras, 106.38.4. quando fundabam terram ? Annuntia fi nosti intelligentiam. Quis disposuit menfuras ejus, aut quis extendit fuper eam lineam? Super quo bases ejus defixæ sunt, aut quis jecit lapidem ejus Angularem. Quibus arguit , quod spiritus iste, qui est lapis An-

547.19.17.

gularis seu omnium rerum Basis (nam sine | habuisse, tametsi partim temporis vetustaeo nihil est factum aut existere potest, ut D. Iohannes testatur ) non modò terra fitum, dimensionem & positionem geometricam habuit; sed etiam Sol Coelectis & Luna & Stellæ, & omnia tam in cœlo quam in terra fua pondera, proportiones & magnitudines & fitus in hoc mundo acquirunt. Imo quidem ipfe àèr fecundum menfuras & proportiones varias in characteres feu imagines meteorologicas multiformes effingitur: Nam facer textus haber: Deus fapientià aptat pondus aeri, & appendit aquas in menfura & facit pluviæ ffatuta & viam fulgetro tonitruum, &cc.

Sequitur, ut virtutem & potentiam ejus BHETORI- in scientia Rhetorica & arte Oratoria ex-ORATORIA plicemus & probabimus paucis, ipíam effe exactiffimam in illis docendis magistram, atque etiam effentialiffimam in animabus feu spiritibus hominum motricem, ut pote cujus actu, homines plané muti & barbari redduntur eloquentes & efficaciter persuadentes; &c quod ampluis eft, ipfe eft effentialis ille in oratorum voce & verbis spiritus, quo mediante auditorum animi ad attentionem & ad fidem fermonibus corum adhibendam alliciuntur & attrahuntur: Nam Moyfes colloquium cum divino ifto fpiritu habens: Non ium, ait, vir facundus, neque unquam autem fuit, ne quidem ex quo locutus es cum fervo tuo, fed impedito ore & lingua fum. Tunc dixit lehova ad illum : Quis statuit os hominum , aut quis flatuere poteit aut furdum aut mutum? Nonne ego, qui fum Ichova ? Nunc itaque ito & ego adero ori tuo, & docebo te, quæ te loqui convenit &c.Quo docemur:quòd eloquentia & apta verborum dispositio & fententiæ & fermones, ram in rhetorico, quam in oratore funt à Deo, cujus folius eit facundiam dare aut adimere pro placito fuo. Quare air Euangelifta erunt omnes docti à Deo. Et Propheta: universi filij tui funt docti à Iehova. Veròm Christus exprimit hoc omne verbis adhuc magis expreffis: Spiritus, inquit, fanctus, quem mittet Pater, ille vos docebit omnia, & fuggeret vobis omnia, quæcunque dixero vobis. Iam verò quòd hic spiritus sit æterna illa sapientia, qui essicit & excitat fun-Etionem iftam Khetoricam atque Oratoriam in hominibus, scripturæ alibi docent: A peruit (air Sapiens) os mutorum & linguas infantum recit difertas. Et filius Sy. rach. Tanquam imbres mittit eloquia tapientia sapientis & in oratione confitebitur Domino &c. Poliem hoc loco permulta alia ex facra pagina proferre exempla, ad iilam meam affertionem confirmandam: feilicet ad probandum, quòd Rhetorica eloquentia tit à bono isto sapientiae spiritu: sed ea brevitatis gratia jam omittam, ut ad artes mechanicas transcam, quarum omnium inventiones probabo à boni iltius fpiritus instinctur & conductu ortum fuum

te, partimque invidia atque ignorantia hominum fint pro hodiemo die conspurcatæ

& commaculatæ. Pro artibus mechanicis sciendum, quòd MECHA ipfarum inventio & origo (ut diximus) fue- NICAL rit ab inspiratione iftius spiritus : Verbi gratia. Ars Sartoria five convestitoria ab instructione hujusmodi spiritus procedebat: Hinc Iehova ad Moyfem: Loqueris Exod. 23. cunctis sapientibus corde, quos replevi sapientiæ spiritu, ut faciant vestes Aaroni, in quibus fanctificatus ministrat. Porro ope- Exod.314 ris Aurifabrilis & gemmariorum artificij & fabrilignarij & fculptoris lignei inventis ab illo ipio fonte initium duxit, quare dixit Iehova Moyfi: Ecce vocavi Bezaliel & implevi eum cum spiritu Dei, Sapientia & intelligentia & fcientia in omni opere, & ad excogitandum, quicquid fabrifieri potest ex auro, argento & ære, marmore & gemmis & diversitate lignorum, dedique ei socium Ooliab & in corde omnis eruditi pofui fapientiam, ut faciant cuncta, quæ præcepi tibi &cc.Quibus evidens elt,quod cujuflibet vera artis mechanicæ fcientia fit in spiritu Dei, in cujus sola potestate est docere homines omnia. At hoc totum alibi planius exprimitur : Dicitenim Moyfestilijs Ifrael, Ecce vocavit Dominus Ba- Ecod 35.30, zaleel, implevitque eum spiritu Dei, sapientià & intelligentià & scientià & omni doctrina ad excogitandum & faciendum opus in auro & argento & ære & ferro, sculpendisque lapidibus & opere carpentario. Quicquid fabré adinveniri poteit, dedit in corde ejus : Ooliab quoque ambos erudivit sapientia, ut faciat opera abietarij, polymitarij at Plumarij de Hyacintho, & Purpura Coccoque bis tineto & byflo & texant omnia &c. Præterea legimus, quod Noe effet in Arcæ structura ab isto spiritu instructus: Nam textusair: Sanavit sap 10,4 Iapientia terram per contemptibile lignum juitum gubernans. Mediante ea ars Mulica erat revelata Tubali: Textus enim habet: Tubal fuit Pater Canentium Cithara & organo. Et Tubal: Cain erat primus operum ferreorum & æreoruminventor. Et Ada, Iubal erat Tabernaculorum artispa-

tum, cujus est folius docere omnia. Porro etiam, quod vera Moralis philo- ETHICA. fophia fit in ifta fapientia radicara ex toto facrarum feripturarum fanctarum filo elt observandum : Erat enim vox iltius spiritus effentialis, quæ mundum Christianum per os & linguam Christi docebar, ut sequeretur bonum & evitaret malum. Ex ore ctiam sapientis hæc: Sapientia servat semitas justitiz, vias sanctorum custodiens: Per Prov.2.7. eam intelliges justitiam & judicium, æquitarem & omnem semitam bonam si intraverit cor tuum concilium, custodiet te,

storalis Parer & author : Concludimus,

quòd nulla fit vera ars mechanica, quæ fuant ab ifto omnipotente spiritu non habet or-

Exod.4.10.

1ch.6.45. 16i,54.13,

Joh, 14, 26,

Sap. 10,21.

Eccl.39.7.

# SECTIONIS FRIM & 11B.11.

Pior 2.C.

Sep. 8-7.

Feeleff, 6.3.

mala: Coftodiet te prudentia à muliere extranea. Et alibi: Sapientia docet temperantiam, prudentiam, justitiam & fortitudinem, quibus utilius nihil in vita hominibus, Et iterum ? Sapientia est concilium, æquitas, prudentia & fortitudo &c. quibus verbis virtutes quatuor cardinales recitantur, quæ funt fortiflimæ totius philofophiæ moralis columnæ: Nam in concilio temperantia est confideranda; & tunc aderit justitia, prudentia & fortitudo : Iterum filius Syrach: In Sapientia est decor vitæ & qui operantur in ea non peccabunt &c. lam (ciendom, qued peccatum fit transgreffio legis, & lex Moyfaica fundatur tam Juper morales civilitatis illius canones, quæ debent eile inter unom & alium heminem, quàm in debita Dei observantia & timore. Et Salomon: Cum Sapientia venerunt mihi omnia bona & innumerabilis honeftas per manus illius. Verè m hæc luculentius ad huc & ad vivum magis ex primitur nobis in textu anteà citato : Sapientiæ labores magnas habēt virtutes; fobrietatem enim & prudentiam justitiam & virtutem docet, quibus in vira nihil hominibes utilius. Quibus teltimonijs cum mille alijs (quæ hoc in loco recitare non est opus) evidens cít, quòd unica moralis philoiophiæ magiitra & doctrix fit ille Sapientiæ spiritus, qui descendit à Patre Luminis.

POLITIA.

Frov. 3.15.

Eccleff.9.18.

517.9.12,

Ad gubernationem verò politicam(quæ ad reges, principes & magistratus hujus terra: speciat) quod attinet, invenimus etiam ex literatum facrarum veritate, quòd originem & radicem fuam habeat in Ipiritu prædicto Sapientiæ seu disciplinæsancto. Hinc ergo air unus textus : Sapientia facit regem, vt digné regnet in populum. a.Chron, 1.10 Et Salomon : Sapientia Reges regnant & legum conditores justa decernunt : Item. Sapientià principes imperant, & potentià decement justitiam. Et alibi : Sapientia Eccleff 4. 15 melior eft, quam arma bellica. Iterum: Sapientiam qui audit, judicabit gentes: Et alibi: Sapiencia ministrabit in medio Magnatum & in confpectu præfidis apparebit. Et Salomon : ob fapientiam habebam claritatem apud turbas & honorem apud feniores: juvenis acutus inveniar judicio, in conspectu potentum admirabilis ero. Iterum, per fapientiam disponam populos, & nationes mihi erunt Jubditæ. Atque itefrum : Sapientem timel unt audientes regis horrendi Ob fapientiam multitudini videme , ut disponam populum tuum justé. I

prudentia servabit te, per cam eruêris à via | divina sit sola & salutifera in rempublicam gubernatrix & directrix : & quod ubi viæ ejus à rege despicientur in republica, ibi epus est credere, quèd talis gubernatio, ut pote à Sapientia mundana parta, debet effe terrena, mala & diabolica, & non fecun-

dum leges & regulas divinas.

Lamque caput ifted cum miraculofis & MIRACVLA. Supernaturalibus illis effectibus, ques pro-TROTHE ducit spiritus iste admirabilis, concludam. Instructione bujus spiritus actus admirabiles & fupra captum & rationem humanam in mundum producuntur : Nam, qui de divina ifta effentia participat, ipfamque feæ naturæ valct adaptare, is precul dubio in ca & per eam mirabilia coram hominibus præstare potest : Dicitur enim , quèd sapientia intraverit in animam feivi Dei sp.10.16. Moyfis, ita ut steterit coram regibus potentibus & horrendis in portentis & lignis. Transtulit Ifraelem per mare rubrum & inimices demerfit. Et alibi : Sapientia mul-tiplicem experientiam docet: Nam feit illa sap.8.8. præterita, de futuris æftimat, feit verfutias fermonem & folutiones ænigmatum; figna & monitra, antequam fiant, præfagit, eventus quoque temporum & feculorum &c: Mediante ifta etiam Daniel fomnium regis expofuit, & Iosephus visionem Pharaonis: Hujus revelatione prophetæ de futuris, Prophetarunt. Christus & Apostoli atque etiam Elias & Elifaus ægrotos curaverunt desperatos, & mortuos ad viram restituerunt : dæmones ex corporibus humanis ejecerunt, aquam in vinum transmutârunt, quinque mille homines quinque panibus & duocus pifcibus nutrierunt, & iarinam arque olcum multiplicaverunt; arca nos hostium sermones & intentiones detexerunt; per iftum spiritum à loco ad locum mirabiliter vectitunt: ventos compelcuit per cum Christus & super aquis ambulavit, a mortuis refurrex it, intravit portam claufis januis, in monte erat transfiguratus, & terræ morus factus est horribilis; & Sol præter naturæ communis leges eft lumine orbatus. Sed procedamus: Spiritus iste 1. Cor.2.10. (teste Apostolo) scrutatur omnia , etiam Rem. 15.18. profunda Dei. Et textus alibi : signa & præftigia in virtute Spiritus fancti effecit Christus per Paulum- Per hunc spiritum Adam habuit virrutem continendi omnia: Et Propheta Daniel hæc: Ipferevelat profundum & abfcondita, & novit, in tenebris constituta, & lux cum coest. Qued cum ita fit, perspicueliquet, quòd nulla fit vera & gennina ars feu (cientia, five fir mabitur bonus. Et alibi : Sapientia deducit | nifefta , sive abstrusa & mystica , quæ ab istius veræ sapientiæ doctrina non ett deri-Hisce ergo & multis alijs, hie brevitatis | vata , ut pote sine qua nihil reale seu es-

CAPVT. V:

De sapientia falsa, spuria philosophia, philosophoque adulterino cum characteribus corundem.

naturam feu affentiam fatis luculenter explicaverim , conveniens erit, ut falfam & adulterinam hujus mundi fapientiam cum Philosophia, quæ fundatur super eam describam, fimul atque signa & characteres non modò hujuse sapientiæ & Philosophiæ immundæ, fed etiam Philofophi, qui in ea & ab ea quafi spurias enutritur & educatur. Apostolus ait, quòd vera sapientia, quæ à Patre luminis oritur, est pura, pacifica, benigna, fuafibilis, mifericordiae & fructus boni plena; non judicăs, fine amulatione aut hyprocrifi: At è regione afferit, quòd illa sapientia, quæ est ab infra, & non à Patre Luminis, sit terrena, animalis, Diabolica & contradicens veritati: & Confequenter est liirgiofa,immodesta,non fuafibilis, bono fructu destituta atque æmulationis, contentionis & disputationis plena: Vt ergo basis seu fundatio prioris philosophiæest lesus Christus; ut pote qui est vera fapientia: Ita quidem fundamentum posterioris, est hominum mundanorum tradițio & inventio præftigiofis Diaboli fuggeftionibus animata, ut hac via lites, disputationes, & oppositionem faceretin hoc mundo: Hine dixit divinus ille Philosophus in ponendo differentiam inter duo ista oppofita:InChristo funt omnesThefauri fapien-Coloff. 2.7.8. tæ & scientiæ absconditi &c: Qua verborum serie asseverare videtur D. Paulus, quòd omnis fapientia & fcientia & confequenter Philosophia vera, scientizeque omnes fynceræ, quæ ab ea derivantur & in ea comprehunduntur, continentur & funt quærendæ & inveniendæ in Christo, qui cit ærema illa sapientia, & lapis verè Angularis, qui implet, informat, & vivificat omnia, & nulla hominum industria in vana mundi & Ethnicorum scientia & fapientia investiganda, quippe, que estfallax & vix probabilitatis facie ornata, quatenus obicuris & erroneis mundanorum præceptis & non Christi spiritualibus ordinationibus innixa. Et propter istam ratione Apoltolus condemnat Philosophiam verbis generalibus, agnoscit inspectione magis peculiari, quod amor veræ sapientiæ, arque ideò ipfius Amator fit respiciendus & honore fummo à fapiétibus reverendus. Quare certum eft, quod per Philosophiam intelligat mundanæ fapientiæ studium-Nam ibi loci confitetur, Christum effe veram Sapieritiam , ut pote in quo habitat omnis plenitudo Divinitatis corporalirer. Quare sequitur, quòd talis Sapientiæ amatorem feu amicum fummo opere collaudet, & per confequentiam Philosophiam,

Lic.3,17,

Am verò cum veræ sapientiæ & conse-quenter philosophiæ & Philosophi puri | quæ super tali basi, tali lapide, inquam, An-gulari erigitur disprobare nesciet: Quibus gulari erigitur disprobare nesciet: Quibus evidenseit, quod duplicem Philosophiam in isto Textu intendit, & quod cautelam, quam dedit Colossionibus in evitanda philofophia & vana fallacia, folummodó illam indicavit Athenienfium, quæ ex tradione hominum & fecundu elementa mundi est parta. Verum cam approbare videbatur, quæ super Christu erat stabilita. Quare ait Textus (& non fecundum Christum &c:)& ibidem rationem, curtalis Philosophia fit imprimis amplectenda, oftendit: Quià, inquit , in eo habitat plenitudo om-nis Divinitatis corporaliter : & per confequens ipfa ait illa fapientia à Patre Luminis descendens, super qua fundara est omnis creatura; fequitur ergo, ut is, qui est Theophilos, seu Christi Philus sit verus Philosophus, quoniam ipse est verà illa sapientia, quæ revera eft radix & basis rerum omnium. Senfus ergo hujufce loci Apoftoli eft, quod Vox Philosophia, cum effet vocabulum juxta Ethnicorum inventionem, ideò reijcienda erat respectu rudimentorum & regularum-ejuldem erronearum: Quatenus facta & fabricata erat juxta traditionem hominum infidelium, quæ Christianos ipsos & multo magis Ethnicos sive gentiles in errores & à vera Dei cognitione deducit, quam ut eos in viam veritatis & divinorum scientiam dirigat : Etob hanc caufam, multi fariæ Idololatriæ conditio estorta, qua ut causa est neglectus veri cultus creatoris. Imò verò & contemptus nominis ejus : adeò, ut ad venerationem & cultum creaturarum loco creatoris, per quem ipfæ vivunt & existunt, incitentur. Hinc ergo est, quòd admonemur, ut ejufmodi philofophiam fummoperè evitemus De hujufmodi ergo Philosophis, qui suam scientiam super lapide Angulari non posuerunt, & Christianis talibus, qui talibus Ethnicorum figmentis innituntur. Apostolus idem hæc : Revelatur ira Dei de ccelo fuper omnem impietatem & injuftitiam hominum corum, qui veritatem Dei in injustitia detinent : Quia quod norum Der, manifestum estillis: Deus enim illis revelavit:Invisibilia enim ipsius à creatura mundi per ea quæ facta func intecta, con-Rom 1419. fpiciuntur: Sempiterna quoque ejus veritas & divinitas, ita ut fint in excufabiles, quoniam cum Deum cognoverunt, ipfum non glorificarunt, autipli dederunt gratias fed in dicendo, quòd effent sapientes evanuerunt in imaginationibus fuis: Nam mutaverunt gloriam incorrupti Dei in similitudinem hominis & avium, & quadropedum & serpentium &c. Quibus intimat D.

Paulus,

Sup.13.1.

Sep.12.1.

AS.17-18. "

\$19.7.22.

Paulus, quanta fit in iftius mundi fapientibus seu Philosophis iniquitas, qui veritatem divinam, imo verò Divinitatem incorruptibilem, quæ inest cuilibet creature, eamque falsis hominum inventionibus ita à mundanis abscondunt, ac fi dixisset, quòd falfi hujus mundi Philofophi omnimode conantur fictis fuis delufionibus ab ethnicis partis, ut tenebræ humanæ non comprehendant vitam five lucem illam effentialem & coclitus dimifiam creaturarum ac Pracipue hominis, qua lucet in tenebris, tametti fas non fit ijs istam divinitatem in creaturis discernere. De hisce etiam Salomon: Vani funt homines omnes à natura in quibus inelt ignorantia Dei , & qui ex ijs, qua spectantur bonis, eum, qui est, intelligere non potuerunt, neque ex operibus confideratis, ipfum artificem agnoverunt &c. Quod autem Spiritus ifte divinus fit in omni creatura in eo alibi arguit affirmando, spiritum Dei incorrentibilem in-esse omni rei &c. Hoe etian confirmatur multis alijs locis, ut antea eft dictum Quare opus habet quilibet Christianus, ut sit in legendo philosophiæ Ethnicorum cautus, & ut fibi optime conftet, secumque iterum iterumque duorum prædictorum philosophorum fententias idque feriò ponderet, Sed præcipuè præceptorum prioris eorum (D. nimirum Pauli)recordetur,qui,quando mundanos Athenæ Philosophos ignotum Deum adorantes invenisset, novam ipsis philosophiam & sapientiam ijs omnino in cognitam, Iesum videlicet Christum prædicabat, quæ quidem Doctrina videbatur illis aliena, ita ut irabundi in hæc verba prorumperet: Quid vult feminiverbius hic dicere ? Alij verò novorum damoniorum videtur elle annuntiator , quia Iefum & ejus refurrectionem amnuntiabat: Quibus fat liquidò confrat, quòd vera fapientia nec adaures eorum pervenerit, nec in corde eoru radicem habuerit, unquam. Imò confideret velim, quod de spurijs istis Philosophis cum ipforum sapientia seu Philosophia Apostolus intellexerit in loco anteà citato, ubi, ait : Videte ne quis vos decipiat per Philofophiam & inanem fallaciam &c: Hoc eft, ut Athenis docebatur : Videlicet cum vanis fallacijs fubtilitatibus & contentiofis cavillationibus & Proteoticis diftinctionibus: ut pote quibus philosophus talis inflar Prorei fenfum fuum in quameunque fignificationem five veram five falfam convertere potest: vnde fit, ut homines tali doctrina dubijs impleantur, quatenus viam doctrinæ fapientiæque veræ planam relinquendo per mos labyrinthos & femiras nebulofas & incertas faciat inquificiones: Nonne docemur, quòd spiritus, qui est vene philosophiæ fundamentum five fubjectum unicum & limplex : & per confequens in omni timplicitate quarendus? Nonne dicitur, quod fit modeftus, fuavis, perspicuus, benignus, pacificus & fine æmulatione ? Et

tamen nos Christiani volumus potius am- 12006.3.15. plecti spiritum & philosophiam jurgijs, fallacijs, disputationibus contentiosis & ambignitatibus deformatam. Sapientia ergo vera, cum fit pacifica & nulla ambignitate freta, disputationibus & cavillationibus litigiofis non habet opus, nec requirit ad ejus investigationem distinctiones infiniras, aut quidditates vanas ex inventione humana partas, qua potius discipulum ra-tione sua multiplicitatis in ignorantiam ducit, quam ut eum in nudæ veritatis lumen introducat : cum é regione sapientia falsa tam abundat distinctionibus, tot scatet evafionibus fubtilibus, ita obnoxia est difputationibus fophifticatis & contentiofis, tantà multiplicitate est conflata & in conclusione tam difficilis est, & fructu bono vacua,ut loco grani veri & effentialis veritatis nihil præter aceres, verba, dico, loco realitatis invenerimus, & (ut verbo dicam) apparet, fed non est reale. Corpus videtur, com reverafit mera umbra. Quod etiam Apostolus sic confirmat : Prædicatio mea non elt in perfuafivis humanæ fapien1.Cor. 2.4.
tiæ verbis, fed oftenfione fpiritus & veri1.Cor. 12. 12. tatis. Et alibi: figna apostolatus mei facta Galat.3.5. funt fuper vos in omni potentia, in fignis, virtutibus & prodigijs. Atque iterum : oui tribuit vobis spiritum & operatur virtutes feu miracula in vobis &c. Ecce ergo, quomodo fapiencia ista Christianorum fecum ferre solet potentiam & virtute, quas D. Iacobus in textu anteà citato appellar bonos fructus: Cum é contrario, D.Paulus vocat philosophiam Paganorum fallaciam inanem, & confequenter bonis fructibus orbatam five deftitutam: Vnde concludere videntur, quòd nulla fit philosophia fructificans aut philosophus bene fruchificatus, præterquam illa, quæ in vera & effentiali fapientia Iefu Christo versatur. Hæc nos Christiani videmusesse vera, & tamen in ifto feculo caduco (in quo Satan viderur habere dominium) philosophia prædicta vana & terrena, quæ est præstigiofa confusione obfuscata, tantam habet in mundo ifto aftimationem, quòd Chri-Aus, qui est vera sapientia affidué inter phitofophicos ejus cultores ob eorum ignorantiam crucifigitur, & fepelitur in nebulis seu obscura abysto philosophiae istius Erhnicæ, quam ipli tanta veneratione videntur adorare & fervore infigni & tanta devotione amplecti Ariftotelemque ejus inventorem fequi, ac fi effet alter lefus Christus, qui à cœlis ad terram pro salute populi & ad aperiendum generi humano fcientiarum & fapientiae verae thefaurum descendifiet. Sed observetis obsecro, quibus characteribus ac coloribus Apoltolus iftiulmodi philosophos vanos cum eorum contentionibus & fophilbicationibus defcribit: Si quis, inquit, aliter docet & non acquiescivin sanis sermonibus Domini noftri Iefu Chrifti, & qui fecundum pietatem

I.Tim.6.5.

eft doctrinæ, fuperbus eft, nihil fciens, fed languens circa quæftiones & pugnas ver-borum, ex quibus oriantur invidiæ, contentiones, blasphemiæ, suspiciones malæ, conflictationes hominum mente corruptorum & qui veritate private funt, existimantium, quæstum elle pictatem : A talibus separa te &cc. Vehementer opto, ut quilibet Peripateticus Christianus, qui fuum tempus fecundum Aristotelis leges & morem in vanis disputationibus & cavillationibus conterit, & feipfum infipientem cogitat tali conatuad fummum illud philosophorum pertingere sperat; ipsum, inquam', opto & admoneo, ut ifta patienter (omni partialitate & invidia fepofitis) confideret, & ferio fecum cogitet, quòd nulla fit talis in Ecclefia Dei, hoc est circa quam philofophia vera verfatur, veræ Sophiæ ta-bernaculis, vel (fi vultis) in fyncera philofophia seu sapientiæ veræ domo consuetudo, uti nos docet Apostolus: Nam ista multiformis inventionis humanæ fapientia, tam diffonans eft'à vera illa, unica & simplici Dei, qui infinitæ hujus mandi philosophiæ religiones ab illa vera & uni-ca, quæ est à Deo, dissentientes sint ortę. Hincergo eft, quòd tot fint nimirum philosophiæ istius sectæ differentes, Peripatetica, Stoica, Epicuræa &c. quarum quæliber infinitis disputationibus & litigiosis cavillationibus fuam fectam ftatuminare & fultinere est aggressa. Hæc etiam erat illa caufa errorum tantorum in Ecclefia Dei, tam inter Christianos, quam Turcas & Iudæos: Nam inter Christianos erat multorum schismatum & hæresium origo, quas omnes nihilominus ad unius veri Dei (qui est æterna unitas) & ipsius sapientiæ fimplicis inquifitionem æftimare videtur. 1, Cot. 11, 16. Hincergo D. Paulus: Convenientibus vobis in Ecclefia, fi quis videtur contentiofus nostalem confuctudinem in Ecclefia non habemus &c. At sciendum est, quod sanctæ sapientiæ domus est Ecclesia : utpote, que est Christi domus. Concludimus erdo deceptionis viæ ratione evalionum & distinctionum, atque sophisticationum Aristotelicarum, quæ more alterius Protei fübjectum argumenti in sensum varium & multiformem transmutare solent, ut sapiculé veritatem præftigioso falsitatis velo occultare nitantur, ita ut veritatem (quæ per se est nuda & simplex) quasi nasum ex cera efformată, quocunque pro libito volunt, convertant & in speciem variam mu-tent. Hic ergo non modo violatur veritas, fed etiam homo fimplex & bonæ voluntatis deluditur & in malum loco boni feducitur. Apo(tolus hoc hujusce seculi philofophorum ænigmaticorum feu fophiftarum genus, quod inftar Thrafonum glorioforum in fuis imaginationibus elevantur) vivis hifce coloribus depingit: In noviffimis, ait, diebus instabunt tempora pe-

riculofa &c. erunt homines feipfos amantes, capidi, elati, fuperbi &c, femper difcentes & nunquam ad fciențiam Veritatis pervenientes; quemadmodum autem Iamnes & Mambres reltiterunt Moyfi; ita & hi reliftunt veritati, homines corrupti mente & reprobri circa fidem & ultra non perficient : Infipientia enim corum erit manifesta omnibus, sicut illorum fuit, Tu autem affecutus es meam doctrinam &cc. Iam vero certum est, quod doctrina ejus circa veram verfabatur philosophiam, cujus fundamentum erat Icius Christus ; veram, dico , fapientiam & lapidem Angularem, qui universam creaturæ fabricam sustinet & inest omne in omni, & implet sua virtute effentiali omnia , ac denique operatur omnia in omnibus: Quæ quidem doctrina est intentioni & rudimentis Ethnicorum contraria, qui infinita statuent in isto mundo (ut dictum est) agentia, cujusmodi funt Angeli, Dæmones, Stellæ, Elementa, Meteora, Ignis, Aqua, calidum & frigidum : Homo, beltia, Plantæ, mineralia & cætera, quos omnes volunt loco fubalternarum caufarum agentium fe habere: Hos enim ex feipfis & fine numinis cujufpiam affiftentia operari putant: cum tamen nihilominus certum fir, & à facra pagina decretum, quòd non fit pratter unicum agens Catholicum Effentia indivifibile in multis & quafi infinitis hujus orbis manfionibus seu organicis velhiculis, quòd in illis operatur omnia in omnibus & fupra omnia. Et hæc eorum doetrina tanto ignorantiæ & erroris veneno intoxicavit Christiani mundi philosophos, qui firmiter ejus sectae adhærent; ut distinguendo dicant, Deum ubique esse præsentem virtualiter sed non fubitantialiter feu essentialiter, quasi verò Dei virtus possit esse sine ipsius essentia, ut ab ipfius Divinitate, quæ est indivisibilis, possir separari arque ita somniare videntur, accidentia effe in Deo, quæ ab ipfius effentia poffunt dividi: vel faltem diftinguunt & dicunt, quod ipse operetur omnia principaliter & mediaté, hoc est, ut prima rerum causa : atque (inquiunt) infinitæ funt causa secundariae, ut antea diximus, quæ ex se &c per se soleant operari. Sed si ista eorum asseveratio sit vera, admiror ego, quomodo Deus dici possit implere omnia & operari omnia in omnibus; fi fis folummodò primaria feu efficiens caufa caufarum, & non caufa omnium actionum mundanarum univerfalis, mediante ejus verbo seu spiritu, quem misit in mundum: At voluntarem fuam ram in cœlo, quam in terra præftantiam? Quid pluribus opus est verbis? Cum Apoltolus expressé nos doceat : Quod fint, qui dicontur Dij five in I.Con Sign ccelo five in terra (fi quidem funt Dij multi & domini multi) Nobis tamen est unus Deus Pater, ex quo omnia & nos in illo,& unus Dominus Ieius Chriftus, per quem omnia & nos per ipfum : fed non in omni-

2, Tim.3, I.

### SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

bus est hæc scientia. Hæc ille : Quo Theophilosophi sermone quilibet sagax Chri-Itianus decemere queat , quam adversus ipse sit virtuti imaginariæ actuique immediato aut Dæmonum & intelligentiarum, aut stellarum cum influxibus earum , aut qualitatum elementorum, aut ventorum & aliorum meteororum, aut aliarum creaturarum juxta decretum Petipateticorum, cum ejus verbo important, quod omnes actus, five fint mediati five immediati furte à Deo Patre per Filium Iefum Christum. Et quam vis ejulmodi creaturæ appareant in externa demonstratione, quod per se & fine aliquo agento magis interno & centrali agunt & operantur : tamen philosophus lite nofter facer nos docet per Regulas fuæ philofophiæ (cujus bafis eft vera fa-pientia Iefus Chriftus) quòd ipfe caufam nullam aliam agentem veré effentialem apprehendere poilit, præter unam, ex qua funt omnia; & aliam, per quam funt omnia : quas nihilominus ambas perfonas agnoscit elle in effentia non nifiunam : Nam cum unum agens non fit nifi emanatio alterius; & per confequens nullo modo ab effentia abterius magis divifus, quam radius Solis à Sole, non est equidem mirum, si ipse solus in bina proprietate operetur omnia in omnibus haud mutata Eifentia, idque præcipué, quoniam ineft omnibus effentialiter (ut Salomon habet) Hæc eft firmiffima, & veriffima puræ philosophiæ affeveratio : Quare quicquid philosophi mundani seu Arittotelisci dicunt, & subtilitate fallaci nobis perfuadere videntur, quod est veræ philosophiæ axiomatibus oppositum; illi quidem nullo modo credere debemus. Atque huic rei videtur D. Paulus iftiufinodi fermonis filo aftipulari. Miror, quòd tam citò transferemini ab eo, qui vos vocavir ad gratiam Christi in aliud Euangelium. Sunt aliqui, qui vos conturbant, & volunt convertere Euangelium Christi: sed licet nos aut Angelus de cœlo Euangelizet vobis , præterquam quod euangelizavimus, anathema sit &c. Quare cum Ariftotelis doctrina & fapientia fir magna ex parte positionibus & rudimentis veræ fapientiæ & philofophi puri oppofita, non decet, pium aliquem Christianum fidem ei adhibere, quatenus (juxta D.Iacobi fententiam) contradicit veritati & doctrinæ Bibliorum facrorum est contraria. Quare talis doctrina seu sapientia spuria dicitur ab ipio effe terrena animalis, diabolica, Atque hinc eft, quòd D. Paulus difcipulo fuo Timotheo hæc scribit. OTimothee depositum custodi , evitans profanas vocum novitates, & oppositiones falsi nominis scientiæ, quam quidam promittentes circa fidem excide-

runt gratia tecum. Quo videtur discipulos suos præmonere, ut sophisticis phi-losophie mundane allectationibus minime capiantur vel decipiantur, quippe quæ eft veritati contradicioria, nec est pacifica, sed perturbationibus verbofis & vanis disputationibus plena, & expresse intimat, talem, Philosophiam falsó & non rei veritati debere pro scientia haberi, non minus, quàm aliæscientiæspuriæ, quæexinde dependent. Porro etiam infinuare videtur fuis discipulis, quòd tales Christiani, qui nimia devotione & fervore eam profitentur, fint mediante aftutia ipfius & fallaci ejufdem fuavitate introducti in errores infignes in respectu fidei, qua aterna istius sapientia anchoræ firme adhæret. Porro etiam ifta coloff.2.8. in codem fenfu dat Coloffienfibus fuis difcipulis captelana antea à me citatam: Cavete(inquit) ne quis vos decipiat per Philosophiam & vanam fallaciam fecundum traditionem hominum & fecundum Elementa hujus mundi, & non fecundum Christum Iesum &c: Quibus nos Christianos jubet, ut relinquamus falfam Athenæ Philosophiam, & ut amplectamur illam veram quæ eft fecundum Christum. Et ob hanc rationë ait, in codem Textu: In Christo ambulate radicati & ædificati in ipso &c. Quo arguit, Christum effe unicu lapide Angulare & basin veræ Philosophiæ: Quatemus omnes creaturae; imo verò & universus mundus ipfum pro existetiae & essetie suae (quæ funt Philosophiæ subjectum) fundamento habeant. Et confequenter liquet, quod fundatio PhilosophiæEthnicæ sit arenosa sive sabulosa & nullius proinde valoris, vigoris aut existimationis. Hinc alibi D. Paulus Fundamentum aliud nemo potest ponere præter id quod-positum est, quod eft Iefus Chriftus: At jam, quòd hoc falsis gentilium fundamentis opponitur, idem Apoltolus fic probat. Hoc dico, ne Ephel.4.17. ambuletis ficut & gentes ambulant in va- 18. nitute fensus sui, tenebris obscuratum habentes intellectum , alienati à vita Dei per ignorantiam, quæ est in illis propter cæcitatem cordis eorum &ce: Ac si diceret. Ne ambulate fecundum vanitatem philofophiæ seu sapientiæ gentium, & Ethnicorum, quoniam ipfi intellectum tenebris ob-fuscatum habent, hoc eft, sapientia sulfa &c imaginarià ducuntur & per consequens à vijs veræ sapientiæ Iesus Christi alienantur propter fuam ignorantiam.

Reftar jam, ut in proximo loco ad erroresparticulares falfalque philosophiæ Aristotelicæ positiones aperiendas & enucleandas perveniamus, ut eos hac via mundo judicioso per comparationem, vanitatem, falsitatem illius cum bonitate & perfectione alterius clarius & luculentius exponam.

Gistor, I.S.

S19,12.1.

I.Tim. 6,20.

CAPVT. VI.

In quo doctrina Ethnicorum Philosophorum falsa ac erronea; ac illa pracipue Peripateticorum explicatur: ubi etiam probatur, quasdam ob rationes, quod illa sit super bujus mundi sapientia bases & nonsuper illas sapientia à Deo descendentis adificata.

On nullos Aristotelicorum ingenio acutiores jam nunc (ut mihi videtur) replicantes & dicentes audio : Quomodo poteit vir ifte verbofus probare, quòd fapientia illa, quæ est philosophiæ peripateticæ fundamentum non fit de fupra, hoc eft,

I.Cot.1.30.

I.Cor. 2. 12.

Coloff. 2.S.9.

Coloff.2.9. 1,Cor.3.11.

de Deo , quiest luminis Pater. Ad objectionem iftam discutiendam,neceffe eft, ut duas illas fapientias ab Apoftolo propofitas ad invicem conferamus. Inprimis D. Paulus air. Deus stultam fecit hujus mundi sapientiam. Er alibi: Sapientia hujus mundi eft stultitia apud Deum: Deus enim novit cogitationes sapientum, quod stulte funt. Atque ob istam causam Apofbolus hæc alibi : Nos non fpiritum hujus mundi accepimus, fed fpiritum, qui ex Deo est, & quæ à Deo donata sunt nobis, loqui-mur, non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus, spiritualia spiritualibus comparantes: Animalis enim homo non percipit ea, quæ funt Spiritus Dei: Stulta enim funt illi & non potest intelligere &c : His Apottoli verbis bene ponderatis, inquirendum est inprimis, an Aristoteles effer homo animalis nec ne, Si verò inveniatur talis, quid ab ipfo est ex pectandu præter fapientiam mundanam cum Philofophia tali, quam D. Iacobus vocat anima lem, terrepam & Diabolicam, quæ ex fe ipfanibil eft, nifi mera ftultitia: Cum animalis homo (ut ejus verbis utar) non percipiat illas res, quæ funt spiritus Dei : Stultitia enim estilli. Ab hujus modi ergo Philofophia jubet nos Apoltolus cavere, quoniam fundatur fuper traditionibus hominum & elementis hujus mundi & no fuper Chriito. Verum fapientiam græcanicam magis directè fic explicat, earrique ab illa Iudaeorum & Christianorum distinguit : Sapientiam græci quærunt; Iudæi figna; nos Christu crucifixum prædicamus &cc; Qui-1.Cot. 1. 22. bus arguit, quod graci quaerunt sapientiam mundanam, quæ præcipuè consistit in speculatione seu contemplatione, ut è regione illa Iudæorum verfatur in praxi,nimirum in fignis & ocularibus demon(trationibus , ut pote fine quibus fidem adhibere nolunt: Ac tandem tertiam nominat Sapientiam nimirum veram, Iefum Christum, in quo erat plenitudo divinitatis corporaliter. Atque hæc eft illa realis ac fyncera de furfum à Patre Luminis fapientia, quæ à Christianis est omni diligentia inquirenda, quippe fuper qua quiliber verus Philosophus suæ Philofophiæ fundamentum, juxta hoc Apoltoli ponere debet : Fundamentum aliudnemo

potest ponere, præter id, quod positum est, quod eftChriftus Iefus. Si auté replicant hujus seculi sophistæ, quòd fortè Aristoteles ad Christi cognitionem aliquo modo pervenerit, vel faltem in fapientiam Moyfis & Prophetarum, licet de longinquo inspexerit; hisce respondeo, quód, ut Aristotelis ætas verbi incarnationem præcederet, ita etiam manifestum redditur, quod in doctrina Moyfaica, quæ in creatione & ordinatione mundi per ipagyricum divini ver-bi actum confiitit, quaterus feriptis fuis mundum ab ærerno fuisse tradidit, parum aut nihil omnino, intellexit, Fateor Platonem, qui huic erat magister, magis in fapientiæ veræ fubjecto fuisse versatum, uti ex illius scriptis colligere fas est. Verum ejus discipulus Aristoteles, vanà glorià elatus, per quandam immanem à disciplina Stoica seu Platonica deviationem unice in mundo Sapientis nomen fibi arrogare cupiens, novam fapientiam feu Philosophiam mundanam, quam postmodum Peripateticam (ipfam ab alijs diftinguendo, feque ejusdem principem esse ebuccinat) nomianvit, atque ita Philautia infigni inflatus veritatem figmentis & falfitatibus infinitis ab imaginatione feu conceptu proprio partis eo inquinavit. Hinc orta est Philosophia Ariftotelica ex malo bonoque; falfo , inquam, & vero ex fapientiæ modico & stul-titiæ plurimo constata : Cum è regione sapientia pura & fimplex ex fola veritate fie constituta; quippe à solo spiritu Dei ordi-nata- Prætera à si doctrina Peripatetica stoica, aut Epicurea fuisset perfecta & secundum institutiones veræ sapientiæ Iesu Christi; cur tanto odio verum & sacrum il-lum philosophum D. Paulum persecuti sunt spurij Athenæsapientes, quando ipsis veram sapientiam Christum Iesum prædicaret? Hisce ergo colligere fasest, qualis sit illa fapientia, fuper quam Aristoteles suam ædificavit Philosophiam, nempe ex se ipso inventa & tradita, & per confequens mundana & humana, & non illa fyncera, quae est de Deo. Verum at propius Enucleo tenus quali ad rem ipfam accedam: Ambas fapientias ab Apoltolo Iacobo propolitas ad invicem comparabo, ut exinde intelli- 1400b.3.15. gatis, quæ earum sit dignior & à pijs hominibus magis amplexanda: In quit Iocobus: Sapientia contradicens veritati non est à Patre Luminis, nec eltpacifica, nec modefta, fed terrena, animalis & Diabolica. At fapientia & Philosophia Aristotelica; est hujufmodi, quippe que'est ligitiosa, & dif-

D 3

putationum , fallaciarum cavillationum [ ac controversiarum plena: Quæ omnes ipfius proprietates naturæ & conditioni veræ 2.Tim, 2.23. fapientiæ opponuntur. Hinc crat, quod Timotheus à magistro suo Paulo erat admonitus, ut se à societate eorum separaret, qui doctrinam à vera sapientia differentem docent:affirmando, quod ipfi, qui ita faciunt superbia fint elati & nibil sciant, sed circa queltiones vanas & contentiones verbosas, verfantur, ex quibus oritur litigium &cc. At talis est Aristotelicorum Christianorum doctrina ac Philosophia, ut pote cujus mos & confuetudo est semper in quastionibus, disputationibus, & cavillationibus versari: Arque hac est ratio (ut dictum est) tanta acquivocationis & diffinctionum multitudinis, quæ viam ftruunt tam ad falfitates, quam ad veritates sustinendas & defedendas: Vnde ortæ funt inter homines tot non modò (ut supra declaravimus) Philolophorum, verùm et jäReligion u atque opionium fectæ, ex quibus disputationes , liti-giosa contentiones non modò in Academiarum scholis, sed etiam inter differentes vulgi in religione factiones: At verò, fieorum Philosophia aut sapientia effet super Iefum Chriftum lapidem unicum Angularem erecta (qui, ut est omne in omni , ita quidem, est essentia unica & simplex) convenirent procul dubio tam scholares docti, quam homines imioris vel minoris conditionis in unitate unica cu ipfo, qui est non nifi unus & idem in nobis omnibus : Nam in ipfo & per ipfum facti fumus fratres, atque etiam hæredes cum ipío, regni æterni : Atque iterum cum ipio vivamus, moyeamur , & habeamus nostram existenriam (ut D. Paulus testatur) Debemus fine ulla quæftione aut disputatione noscere, illud fummum bonum in nobis met ipfis, quod sapientes veri cujuslibet seculi, tanta Deligentia quæfiuerum & appetitu Tantaleo affectarunt: Nonne nos docer Philosophia Christiana, quòd regnum Dei 1, Cos. 6,2, 19, fit intrancs? Et quod in nobis sic omnium mirabilium operator: & quod fimus Templum Dei & Spiritus Sancti Et quòd fimus membra Christi? Quòd cùm ita sit, cur inter nos orerentur contentiones, disputationes & cavillationes vanæ circa quæstionùm multiformium & verborum ambignitates? Aut cur fenfus noftros maturiores stolidis corrumperemus & perturbaremus distinctionibus, ab inventionibus humanis & stultă ac Diabolică hujus mundi fapientiâ ab Vnitate derivatis recedimus : Cùm in ita faciendo, in abyfium multitudinis, feu barathrum ignorantiæ nos immergamus? Nam folum & unicum veritatis conamen est, ut in via recta per obscuras erroris nebulas (in quibus stulta hujus mundi sapientia & Philosophia super ipsam fundata, intellectus nostros misere involuit) ad fontem unitatis & concordiæ quæ est æterna fapientia nos conducat. Hincergo vide-

mus, quàm contraria fapientia Græcorum fit illi Apostoloru. Vnde fit, ut D. Paulus admonere videtur discipulă suum Timotheum, ut evitet profana & vana jurgia & oppositionem scientiarum falso sie dictarum: Quam dumaliqui funt profeffi, erraverunt 1 Tip. 6.20. circa fidem. Quare omnes Christiani, qui habent fuam fidei anchoram nimis firmiter philosophie Aristotelice affixam, debent ferio fecum ponderare, quod magifter co-rum fupereminens D. Paulus tanto fervore & zelo ipsos videtur premonere, nimis diligentem observationem philosophie Ethnice, (que consistit in litibus, questionibus, sive dubijs, verbositate vana & oppositione fcientiarum) effe in caufa , quod Christiani zelosi sine intellectu decipiantur, & respectu fidei in vera sapientia erra-

verint, ut testatur Apostolus.

Pretereà Apostolus dicit: Sapientia con- 1800b.36 tradicens veritati non est de supernis, sed terrena,animalis & Diabolica &c: Iam verò certus fum, quòd quilibet fidelis Chri-ftianus firenué defendat & fuftinebit facrum Biblion effe ipfius veritatis fontem, Quod cum ita sit, quid respondebunt Ari-stotelici Christiani, si plané & expressé probavero, doctrinam Ariftotelicam effo folido facrarum literarum fenfui & menti contrariam & contradictoriam ? Communis est inter Sophistas elegantes asseverare, cum aliqua contradictio inveniatur inter philofophiam Gręcanicam & affertionem facram : quod verum est secundum philofophiam; verùm in scripturis aliter longé invenitur : Quibus respondeo, quod si aliqua inveniatur in contentis unius & alterius discipline differentia, ibi procul dubio magnus reperiendus est error in istarum aliqua & per consequens una est contradictoria alteri, fequitur ergo, quòd harum doctrinarum unica debeat ortum fuum à fapientia terrena & mundana habere. Iam velim, ut quilibet Christianus pius cum, diligentia perpendat, an Dei verbo ad hærere potius conveniat, quod est summa, veritas, quam aut affirmationibus & affertionibus , Ariftotelicis , qui fuam fapientiam à patre mendaciorum derivavit. Alij dicunt, quòd homines se tam profunde in nature fecretis seu philosophia naturali immergant, ut ex Christianis Atheiste fiant, ut pote qui (ut ajunt) nullam volunt divinitatem agnoscere. Necesse habemus cre-dere, quod de philosophia Greca & non de illa Iesu Christi intelligant, ut pote que fpiritum hominis intellectualem dirigit & conducit ad Thronum & fedem majeltatis divine, ipsique affidué fuader, ut eviter aç relinquat peffimam hujufce mundi multitudinem, ut ad unionem beatam contrahatur, à qua sui spiritus essentia erat ab origine extracta. Tertia hominum species, animo videntur infestari & graviter ferre, quod philosophus aliquis discursum de divinitate habeat; imò verò credunt, effe in

AQ. 175

quopiam audaciam & præfumptionem [ haud exiguam, axiomata feu teltimonia feripturarum ad principia & caufas philofophiæ veræ confirmandas allegare, audacter, sed inconsulté satis afleverantes: Biblia facra hominem folummodò, quid fit ad ejus falvationem conveniens, docere, hoc eft, ut timeamus Deum ac proximos diligamus, quafi vero scripturæ facræ aliquid in vanum scripsissent : Et tamen expressé & aperté ex ijs intelligimus Quod omnis « Thesaurus fapientia & scientia abfcondatur in Chrifto- Er alibi : à me difcetis omnia : atque iterum : Spiritus Sanctus vos docebir omnia. Porro etiam ex ijs elicere fas est, tria illa principia, ex quibus Deus creavit omnia, nimirum tenebrofum abyffum, quafi materiam primam, à qua primordialiter omnia; aquas, ex quibus omnia, & spiritum formalissimum Dei , per quem omnia : Exea etiam elicimus veram & infallibilem meteororum generandorum rationem, & condéfationis & rarefactionis mysterium, caufam internam & generationis & corruptionis & actionis atque passionis omniumque aliarum rerum, quæ in scientia philosophica excogitari possunt, quae omnia Aristotelici vocant naturalia: Hac, dico omnia directé, plané, fine ulla fophifticatione in pagina facra pertractantur : Atque etiam scientia illa, quæ ad moralitatem & gubernatione politicam spectat, cum cæteris scientijs tum liberalibus, tum mechanicis, quemadmodum est ante declaratum-Quid, Anne erant hac vané & inaniter à fpiritu veritatis expressa? Minimé profectò, sed hos scrupulosos & intellectu destitutos potius culpare debemus, qui minimé scripturarum sensum percipientes, tanta temeritate de co indicare præfumant-Nam si istiusmodi curiosi cum diligentia confiderare velint, quòd philosophia in senfu fuo originali importer fophiam feu fapientiam, agnoscerent profecto & confiterentur, quod vera & effentialis philosophia Ieu fophia, fit nihil aliud, quam facra ilta fapientia, five spiritus disciplinas fanctus, qui præcipuum est utriusque teltamenti lacrofancti fubjectum; & confequenter tam philosophia veræ, quam Theologiæ fundamentum. Vnde etiam apparebit, quòd facra philofophia fit quafi radix , ex qua Theologia oritur : cum fit expreffio Divinitatis & actionum ejusdem in creaturis : Nam nullibi in pagina facra reperitur, quòd Deus effet unquam à scripturis nominatus, nisi quatenus confiderabatur in hoc mundo quem Pfilm, 103, 2. creavit & creaturas ejufdem. Ita dicitur Deut,9,3. quòd induerer lumen quafi veftimen-

bernaculum: Et quòd locutus fit à cœlo in tonitru, Et quod sermonem habuisset cum Iobo in turbine, Et quòd fipiret à lob.22.15.
Septentrione & Auftro, Et quòd fitubi 2.Reg.22.8,
que. Etiam dictum eft, quòd fipiritus 10b.28.
10b.38.1.
10b.38.1. fit in omni re : Et , ur verbo dicam , scripturæ mentionem faciunt de Deo in nulla aliare, quam effentialibus hujufce spiritus in omni creatura operationibus. Quare affirmare mihi liceat verâ philosophiâ, quòd, quatenus ejus fundatio fancta est, disciplinæ spiritus, sit nihil aliud in effectu, quam Theologia, & nihilominus diftinctionis cujufdam caufa dicere liceat, quòd philosophia effentialis inquisitionem faciat de fummo bono, movenda à circumferentia aut externo versus centrum vel internu. ad inveniendem vel enucleandam eternam illam effentiam, quæ eft omnium creaturarum centrum, cujus circumferentia est nullibi: & est folum bonum & in omnibus rebus actor, atque ita procedit (ut alibi est dictum) à demonstratione à posteriori, hoc elt, à vifibili creatura ad invifibilem creatorem : juxta D. Pauli & Salomonis aritea citata præcepta, quorum prior dicit: invifibilia Dei à creatura mundi per ea, quæ fa- Rom, 1.18. eta funt, intellecta conspicientur, sempiterna quoque ejus veritas & divinitas &c: Posterior: Vani funt hominis omnes naturâ,in quibus est ignoratia Dei,& qui ex ijs, quæ spectantur bonis, eum, qui est, intelligere non potuerunt: Neque ex operibus co- 5ap.13.4. fideratis, ipfum opificem agnoverunt. At Theologia videtur perviam oppolită movere, nimirum à radiculi centro seu invisibilitate Dei atque interno actu creaturæ, quafi demonstratione à priori ad circumferentiă seu creaturae externum. Quibus videre liceat, quòd utraque scientia ad unam metam five fine, hoc eft, ad unum fummum bonuni collinet: Et tamé funt nonnulli hujus mundi academici, qui ultra limites creaturæ in fua inquifitione fe elevant, hoc eft spiritum istum ultra sphæram Lunæ, imò veró & ultra mundi concavitatis magines quærunt; atque hoc modó ipfum abfoluté à creatura dividere & distinguere conantur: qua ipforum imaginatione & progresiu scalam sine gradibus ascendere tentant: volunt (inquam) ad fummum rerum cacumen seu fastigium scandere nulla consideratione ad infimum ejus gradum habită, in eo, quód Deum & fapientiam æternam fine ullo ad creaturas respectu investigato aggrediantur, cum à Textu facro in- A&.17. struamur, quòd spiritus ilte non sir à quolibet nottrum remotus: & per confequens, opus non est, ut illom, ultra ignis sphæram aut in ceelis fuperius inquiramus; cum propinquior fit nobis, quam quis imaginari queat (ut divi Pauli verbis utar ) At non est

tum : Et quòd fit ignis confumens : Et quod impleat coelos, & quod faciat terram Icabellum pedum fuorum: Et quòd

pofuerit fuum tabernaculum in Sole : Er quod fecerit tenebrolam nubem fuum ta-

mirum.

Deut.9.3. Heb 12,12, Eph.4.8. Fishm 18.5.

Coloff.2. Joh, 14,26,

# SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

mirum, quòd Academicorum nostrorum nonnulli, philosophiæ Peripateticæ spatio 7. annorum vel ulterius addicti, falfis ipfius rudimentis adeò corrumpantur, & tam parum de effentiali Divinitatis in creaturis natura intelligunt, ut cum ipfo (expirato illo tempore) ad altiorem promoveantur functionem five professionem, Thelogiam nimirum, reddatur ijs adverfiffimi qui myfterium divinitatis in creaturis agnofcunt: Et quamvis feripturas pluribus in locis, verbem Dei seu spiritum incorruptibilem, tamé affeverare animadvertunt diffinctionibus Academicis, quas ex philosophis plané ethnicis & agilibus atque oblequiofis corum commentatoribus accipiunt, ita nudam & fimplicem veritatem nobulisæ qui vocationum involuunt, ut eam profundioris dubij & ambignitatis abyflo, quam fuit antea immergant: Verbi gratia, cum integer Biblij divini concentus sit, quòd Deus fit in omnibus & fuper omnia & quòd fpiritus disciplinae sanctus sir in omni re : ip-forum statim nonnulli distinguendo respondent (uti supra est declaratum) quòd in omnibus fit virtualiter, fed non effentialiter : Quafi verò ipfius virtus à fina effentia diftingui queat. Iterum : ubi dicitur : quòd Deus operetur omnia in omnibus. Verum est (dicunt) quatenus caus a principalis & primaria: sed (inquiunt) sunt multa secundaria & fubalterna agentia, que fine prima rerum caufa per fe & in fe agunt : ut funt Angeli, Stellæ, Elementa, Meteora, &c creaturæ compositæ Scc. Atque ita Aristotelicis iftiufmodi fophifticationibus, reià fcripturis testificatæ veritatem, quippe quæ fimpliciter & plano fermone dicunt, quòd Deus operetur omnia in omnibus commaculare aggrediantur : Nam fi Deus cum, in & per ipiritum fuum effentialem implet omnia, necesse habemus credere, quòd spiritus ille operetur omnia in omnibus & in omni creatura, quam immediaté implet: idque fine ulla creaturæ affiftentia, utpote quae nihil habet, quòd non à creatore acceperit : Quod autem à Deo accepit, à Deo ieparari non poteit : Nam quomodò poffibile est, ut organum creatum possit ullo fuo actu creatorem fuum adjuvare, qui ipfum implet & in ipso tantummodò agit & operatur quid & quando vult ? Ego (ait propheta) fum Dominus faciens omnia jolus & nullus mecum. Neque videretur hoc cuipiam alienum, cum ipfæ fcripturæ testentur, quòd ipse sit omnia in omnibus. Atque iterum(ut antea)Incorruptibilis Dei 1.Cor. 15.25. Spiritus elt in omni re. Et idem alibi : In Christo omnia funt condita per Christu & in Christo omnia sunt creata, omnia in ipso constant, ipie est in omnibus primată tenes &c. Non intelligit, iftam Dei præfentiam effe peraccidens, fed effentialiter. Quod cum ita fir, sequitur, quod ista Distinctio cum omnibus alijs ejuldem farinæ fit falfa, qua dicit Deum operari mediate, sed non

immediaté,& consequenter,quòd creatura possit agere per se sive immediaté sine actus divine affiftetia. Ac fiquis diceret, divinam essentia sive virtute posse esse divisibi-le, vel naturam divina debere ideo esse partibilē & a divina radice separabilē, quoniā est in diversis organis. Possum ergo audacter concludere & omnibus notum facere, quod fi fcholaftici Chriftiani z.illos annos, quos ad philosophiæ Aristotelicæ disciplină affequendă conterunt, in vera & facrae cognitione & doctrina addifeenda, impenderent, noluiffent procul dubio tam immaniter more gentilium errare & tot quæftionibus, disputationibus, contradictionibus & jurgijs veræ sapientia præcepta & leges tā immaniter in fine illius tēporis oppugnare; fed è regione aptiores seu paratiores tum posteà redderentur ad procedendum in stricta & directa inquisitionis & acquifitionis fapientiæ illius myfticæ viå , quam Deus (teste Apostolo) patefecit atque ordinavit, ut electis & optime à Deo merentibus suo tempore revelaretur, quo tande in fanctæillius inquisitionis fine juxta Apostolorum & virorum fanctorum Exempla, tam potentes in virtute & potestate deveniant, quam in vulgari isto statu suo verbis solis fine effentiali aliquo effectu evidenti , videntur in hoc mundo pollere: Nam bono illo fructu, qui veram fapientiam concomitare folet, erronea feducentis fui magistri doctrina privantur. Sed ni crederenc Academici nostri Aristotelici, verba mea esse vana aut publicarent, aut replicarent doctrinam iftam peripateticam majorem illis fructum & utilitatem, quàm ulla alia, quæ ex Textu facro elicitur, afferre quear: Liceat mihi in primis fructus illos hoc in loco enumetare, quos philofophia nostra fa-cra mundo conferre potest, & tunc posteà videant iftiufmodiphilosophi mundani, an tam realem & effentialem ex Textu Aristotelico utilitatem extrahere valeant: Sin minus; conticeant, velim, & laudes atque honorem sapientiæ digniori concedant ,&c deteriorem in exilium sempiternum ex hominum memoria relegent, hoc est, diligen-tia summa meliorem sequantur Philosophiam, eamque feria veneratione Christiana amplectantur: Pro fructu, utilitate, virtute & potentia, quæ fapiës philofophus ex phi-lofophia fua vera feu fapientia effetiali haurire potest hæc ex contextu sacro colligimus. Sapientiae pretiu non novit homo, qui 106.28. eam confequitur, beatus : Nam melior ett ejus acquisitio auro,& præcifior carbunculis, & omnia delectamenta tua non pofiunt æquari ei:Longitudo dierum in dextra est, prov.3.13. in finistrà ejus divitiæ & honor, Viæ ejus funt viæ amcenitatis & omnes femitæ ejus pacis: Arbor vine est prebendentibus eam-Denique tenentibus eam beatus quifque-Ejus eruditio pecunijs & auro effosfo eleétissimo præferenda : Nam melior est ipsa Prov. 8.14. Carbunculis, & omnia delectamenta non

151.44.24

Coloff,1.16.

poliuse

Fol. 17.

Prov.9.12. Sapien.7.

Sapien. 7.14.

Sap.7.2.17.

Sap.7.2.27.

Sap.8.7. Sep.S.

Sap.9,10.

Sep. 10. Sep.10,21.

possunt aquariei. Ejus est consilium & æquitas & prudentia & fortitudo, & robur, per cam Reges regnant & dominatores decernunt judicium, Divitiæ & honos penes eam funt, Melior eft fruchus ejus auro effoffo & purgatissimo, & proventus ipsius ar-gento lectissimo. Per sapientiam multiplicabuntur dies tui & adijcientur tibi anni vitæ. Sapientia spiritus præferendus est feeptris & Thronis, nec comparandæ funt divitiæ ei, nec lapides pretiofi & aurum respectu ejus est, ut arena; & argentum, ut Lutum: Ipfa eft thefaurus hominibus, qui nunquam deficit, quo qui utuntur, cum Deo contrabunt amicitiam, Ipía cum fit artifex omnium, docet omnia, etiam facit homine cognoscere tam occulta, quam manifeita, atque etiam cogitationes hominum: Neminem diliget Deus, nisieum, qui cum fapientia habitat : Est ipsa speciosior fole: Ipfa docet prudentiam, temperantiam , justitiam , & fortitudinem, quibus utilius nihil est in vita hominibus. Per ipfam habebit homo immortalitatem & memoriam æternam posteris relinquit : Emittitur illa à Deo è fanctis calis , à Throno gloriæ, ut præfens verfetur cum homine in labore, ut cognofcat, quid gratum fit apud ipfum: Illa enim novit atque intelligit omnia:Ipla homines fervati fuerunt:Hæc confervavit Adamum , & potentiam dedit ei dominandi omnibus rebus : Ipfa mutorum os aperit, & linguas infantum difertas reddir, Infinitum foret, omnes sapientiæ istius facultates in Textu facro allegatas, virtutes & potentias recitare: Com legamus, fanctos per eam dæmonia eijeciffe, omnes morbos curaffe, & mirabilia ac stupenda præftitiffe &c. Reftat jam, ut Peripatetici enumerent virtutes & actus fuæ fichæ feu humanæ fapientiæ, & observet quilibet fagax, an quid reale aut ullius momenti mediante ea queant producere. Profectò meras umbras invenient pro fubstantia & figmenta pro realibus reperient. At dicent, far fcio, multa narras de tua illa fapientia, fed qua ratione est ipsainvenienda? Anne cui quam pro hodierno die datū est talem invenire sapientiam ? Quare igitur de impossibilibus loqueris? Debitè & rite præparatis respondeo, quòd Philosophiæ istius divinæ scrutatoribus procul ex sacrarum literarum profundis ad ipfam inquirendam & comparadam proponitur: Nec enim de-bilior & fegnior, aut malevolentior est spiritus iltius benigni & clementis virtus & actus hoc noîtro, quam in feculis præcede: tibus,in quibus se benigniter suis patefecit: Hoc copiose à sacris scriptis expressum habemus. Ego(ait ista sapientia)amantes mei amo, & studiosé quærentes me inveniunt me : Nam deliciæ meæ vel delectationes meæ funt cum filijs hominum: Venite, vefcimini cibo meo, bibite de vino meo, quod mifcui: Sapientia quærenti derifori ea non

extat, scientia autem prudenti facilis est: Ip-

ipfa requiefcit in animo prudentis: Non in- Prov.146.14 greditur in animam malitiofam, neque ha-33 bitat in corpore, quod subjectum est pec- sap. 14. cato: Ipfa facilè confpicitur ab ijs , qui diligunt eam, & invenitur ab ijs, qui quærunt 517.6.13. pfam: Imo occurrit cupientibus. Ipfafe dignos circumeundo quærit, atque in vijs fe benevole illis oftendit, atque in omni cogi-tatione occurrit eis, Ipfa dicit: Accedite ad me, qui cupitis me & fructibus meis, quos gigno, implemini. Denique pro modo acquirendi talis thefauri, docemur à Christo, pulsemus, ut aperiatur nobis, atque quaramus more debito, ut inveniamus: Et Ec- Ecdeff. 2, 1, clesiasticus multis in locis & præcipuè capite 2. a versu 1.nos modum ad sapientiam quærendam docet. Imò verò quilibet ferè Textus facri locus, fi mystice, hoc est, spiritualiter intelligatur, atque etiam fenfus ejus moralis, licet typicè aliquo modo nos ducit atque dirigit ad viam & aditum thefauri istius pretiosi investigandum, quam ego fideliter & ex animo iequar,deprecorque fummum illum fapientiæ concefforem, ut mihi concedat gratiam ut ad optatam hujus fummi boni metam in hac vita pertingam. Verùm enim verò, fat fcio,aliadhue ferupalus mundanis ex ilto nostro discursu exsurget. Replicabunt, non esse hoc tempore opus, ut fint miracula, ut pote quæ figna folummodò in Ecclefia primitiva effent necessaria, ut mediantibus illis infideles ad fide Christianam converteretur. Sed accedam jam propinquius ad probationes meas, quibus oftendam eviden-ter, quòd doctrina Aristotelis sit apertus & oppolitiffimus facræ veritati adverfarius:

contradicentem. Hisce ergo apparet perspicuè & ex sacro veritatis teltimonio inferius ulterius explicabitur, quòd virtus illa, mediāte qua Deus manifeste in hoc mundo aut per contractionem à circumferentia ad centrum; aut per expulsionem seu dilationem à centro versus circumferentiam operatur. Nam in mysterio hujufmodi actionis contrariæ in una effentia, tam condenfatio, quam rarefactio, quibus cœlū, terra & omnia derivantur ex iltis videlicet composita corpora, tam meteorologica, quam qua in fua compositione feu perfecte mixta funt, copleta perficiuntur. Atque iterum per istas proprietates co-trarias operatur in mundo Deus aut sympathetice, hoc oft, per concupifcibilem attractionem aut Antipathetice nimiră per odibilem expulfione, uti fectione hujus fubjecti fecunda declarabitur. Cu igitur res omnes hujus mūdi vėlattractione five contractione, vel expulsione aut dilatatione fiant; videamus obfecro quænā fit illa Ariftotelis opinio de causa primaria, imò quide immediata attractionis; ac tum po(teà inquiramus , num ipfa cum fenfu veritaris facrae

num, animalem, Diabolicum & veritati

nde fit, quòd ab Apottolo pro illo fapien - 136.3, tiæ ramo condemnetur, quem vocat terre-

Trov. 8.14.

Frov. 8.22.

Frov.9.5.

conve-

### SECTIONIS PRIMÆ LIB. II.

Velcuz.com.

conveniant nec ne. Peripatetici omnes in ] hoc conveniunt, videlicet, quod venti, fulgura, Tonitrua, Cometæ, nubes & hujufmodi alia meteora fiant ab attractiva folis atque aliarum stellarum virtute, quippe mediante qua vapores & exhalationes ex Terra & aquis in fuperiores aëris regiones attrahi atque elevari dicunt. Hinc ergo Velcurius lecundum mentem & opinionem Aristotelis physices, cujus erat com-mentator, ait, Prout vapores magis minufve funt calidi, ita altius humiliufve elevantur furfum à folis calore aliorumque aftrorum, ficut videmus in fole bibente & attrahente aquam &c : At ego de-monstrabo, longè aliter se rem habere, efficiamque, ut quilibet humano fenfu præditus facilimè & apertis oculis decernat, quòd calor feu virtus nec folis nec stellarum, nec ignis nec creaturæ cujufpiam animalis, quicquam fibi attrahendi facultatem, fed a fe pellendi atque difcutiendi po-tius habeat. Exempli gratia: Si in ignis potestate sit attrahere vapores, ad se, tunc non permitteret fumos lignorum & carbonum terrestrium tam leviter ab ejus amplexu recedere: At experientia testatur contrarium: Quippe qua docemur, quòd integrum ignis officium fit denfa vaporum & exhalationum fubjecta rarefacere, eaque fubtilia, penetrando & partes compa-ctas dividendo atque dilatando reddere,& non ut vapores & fumos ita genitos ad fe ullo modo attrabat: Nam oculariter videmus quod cos, ipfius actu procreatos difcutiat & per expansum mundi spiritum diffipet : Etiam, filinteum aliquod aqua madefectum igni apponamus, percipiemus quidem quod substantia in eo aquea in vaporem fumofum virtute ignis covertetur: At verò tam longè abest, fumus ille ut ab igne attrahatur, ut ipfum undique per loci cavitatem fine ulla evidenti ignis attractione expandi atque diffipari animadvertæmus. Simili plane modo accidir in operativa fo-lis natura : Nam ipfe fuo calore aquam & rem humidam fubstantiamque aliquam fpiffam five groffam & combullibilem fubtiliat seu rarefacit, & rarefaciendo dilatat: Quòd autem res humida in vaporem reducta furium tendat, hoc non fit ab attra-Ctive aliqua in fole & stellis facultate : Sed naturali illo appetitu & inclinatione, qua levia elavari folent in altum. Quare fequitur, quòd aqua in vaporem fubtiliata aut folidum aut unctuofum quippiam, in fu-mum feu exhalationem reductum non ab oliqua externi agentis coactione, fed fponte & per fe adlocum ipfi à Natura de-tinatum afcendat : haudaliter , quam è regione , quod grave est & ponderosum, motum fuum ex propria fua inclinatione deorfum facit : Sed ut clarius ad huc ipforum elucescat error; Qui vaporum & exhalationum è terra & mari in fuperiores regiones, attractione folari flatuunt, vos

ad Instrumenti nostri experimentalis, seu vitri calendari experientiam referam, qua oculari intuitu invenietis, quòd omnis at-tractio à circumferentia ad Centrum (quæ propriè attractio dicitur) efficiatur à frigore & non à calore: Nam videmus, quòd frigoris virtute aqua vitro inclufa, furfum in collo vafis elevetur,& quòd hoc fiat in fpiffatione aëris & reductione ipfius in spatiu vitri angustius : At è regione observamus, quod fi fol vel ignis vel manus hominis fumitate vitri pertingat, eamque calefaciat, tunc aer inclusus dilatabit & subitò à calorisactione evolabit; imò quidem tam longe abest, ut aer attrabatur à calore, ut aquam antea congelativa & infpiffativa frigoris facultate attractam, superius per nonnullos gradus præcipitet & deprimat. Quod cum ita fit, confiderent velim Peripatetici Christiani , & sedulò animadvertant male fanam magiftri sui disciplinam, quam tam fanctè & tanta cum affectione in hone ufque diem fequentur, & fecum paucis colligant, quam immaniter & more groffo iple in præcipuo Meteorologiæ fuæ argumento erraverit. Quid ergo ulterius ab eo est expectandum, quinut tota ipfius fabrica perfe in oculis fapientium corruat? Breviter dico, quòd ifte & permulti alij ipfius errores palpalibes, funt in caufa, ut varij mente faniores ejus discipuli in quam plurimis ab illius animo & fententia diffentiant : Videlicet in opinione ejus de ventorum, Tonitrus, fontium & aliorum meteororum origine: Nam Iohannes Fregius vir doctus & in difciplina Ariftotelis admodum verfatus, quique naturae mysterijs juxta Peripateticorū documentū inquirendis, operă haud minimă dedit (queadmodum ex largi voluminis ab ipfo editi contentis cui nomen est quæstiones physicæ, apparet) hæc in eodem volumine scribit. Quanquam, ait, tota disputatio deven- Fregins lib. 25 tis, sicut de alijs meteoris plena est admirabilium operum Dei, quorum nullæ firmæ & fufficietes in natura caufæ proferri pollunt, tamen prodeft videre, quò ufque humana ratio progredi possit. Sacræquidem literæ dicunt, Deum ventos producere de thefauris fuis, unde ipforum flatus audimus, fed unde veniăt, aut quò vadant nescimus; Hac Margat. Phil ille: Ex altera parte Margarita Philosophiae lib. 9, esd, 20. (opus,quidem magnæ famæ atque æftimationis etiam inter ipfos Peripateticos ref-pectu fucci illius Ariftotelici, quem comprebendit ) post strictam inquisitionem ab ea in natura fulguris & Tonitrui fecundum Peripateticorum normam factam: Et cum rationibus ab Aristotele de tonitrus & fulguris ortu prolatis, propter defectum arque imbecillitatem earum ad inveniendū tanti in natura miraculi mysterium, nullo modo esset contenta aut satis facta: Ad istud secretum enucleandum coactus est librum veræ sapientiæ respicere, quippe à qua Salomon fatetur, se vim ventorum & mu-

3ap.7. 100-28.25.

tationem elementorum agnovisse: Nam aptatpondusaeri & appendit aquasin menfura, & facit pluviæltatuta & viam fulgitro Tonitruum. Vnde Philosophia ista à peripatetico diffentiens coacta est in hæc verba loqui: Quidam Philosophorum (inquit) confiderantes mirabilem fulminis operatione, ipfum non opus naturæ fed fummiDei effectum immediatū arbitrati funt. Iterum, ad fontium procreationem & origine quod spectat: Iohannes vel Curio, qui temporis multum in Peripatetica Philofophia contrivit, tametfi commentarium fuper phylicam Ariftotelis fecifiet, tamen videtur fui magistri affertioni in fontium generatione diffidere : Quare ait. Non conveleur, com- fentiunt plané facræ literæ cum philicis de his J. Cap. 6, ortu fontium & fluminum , quae ex mari per varios alveos meatusque fluere ac ad fuos fontes refluere dicunt. Ecclefiaftes 1. tellatur dicens, omnia flumina intrant in mare & mare, non redundat, ad locum, unde exeunt flumina revertuntur, ut iterum fluant, Cæterum Aristoteles & physici Peripatetici dicunt materiam istorum esse pariter vaporem refolutů in aquam & liquefactum à frigore & calore fimul intra terram. Ex iftis igitur, lector confulte, patet ex confessione discipulorum & quali pediffequarum Aristotelis, quam contraria & plane contradictoria fit opinio Ariftotelica veræ sapientiæ institutis. Quare ausculta, quæso verba ista Apostoli : Sapientia, quæ contradicit veritati, non est de supra, sed est terrena, animalis & Diabolica : Vnde etiam D. Paulus, fi quis vobis Euangelizaverit præter id quod accepiftis, anathema fit. Iam verò quod iste princeps Peripateticorum fit in fua doctrina erroneus & difciplinæ fanctæ in caufis primarijs generationis meteororum advertistimus, mundo exprefle & coloribus vivis in libro ultimo iftius tractatus depingam, in quo ipfum mundi Christiani deceptorem & impostorem egregium fuille demonstrabo, ut pote, qui racionibus præftigiofis & vix probabilitate flipatis ad meteorologiam fuam flatuminandum utitur: quippe quæ in veritate & effectu,hoc eft respectu veri fructus,quam vera fapientia producit, nihil funt mifi meræfallaciæ & fophifmata. Quibus omnibus viris doctis & justitiae trutinis libratis, bene ponderatis, mirabile & admodum a-lienum procul dubio illis videbitur, quod mundus Christianus fuit tam dui per istas nugas Ariftotelicus deceptus : Imo quidem admodum videbitur intelligentibus & mente arrectis novum atque etiam durum, quod illi ipfi, qui zelo Christiano sunt devoti, fontem totius fapientiæ relinquerent, ut artes, scientias & intellectum ab Ethnicis quaeramus ficut fecerunt Agareni & illi, qui erant in Theman: à quibus vera scientia non est habenda: De hujusmodi Christianis tam hujus, quam præteriti seculi videtur Apoltolus in his verbis Prophetifare:

Erittempus, cum fanam doctrinam non fustinebunt, sed ad sua desideria conacervabunt, fibi magistros prurientes auribus & à veritate quidem auditum avertent, ad fa- 2. Tim 4.3. bulas autem convertentur, &c. Quo fermone intelligit fpurios magistros, erroneos Doctores & precipuè adulterinos philofophos: Nempe Epicuræos, ftoicos, & peripatericos , quorum doctrinæ & Philofophia, ut fecundum traditiones hominum & fecundum elementa mundi, & non fecundum veram fapientiam, Christum Iesum, se habent, pro stultitia, vanitate & fabula habentur coram Deo & ejus fanctis. Quare Apostolus in prædicta fua oratione Christianos procul dubio tales seculorum futurorum indigitat, qui veram doctrinam scu sapientiam Christi, Prophetarum & Apostolorum relinquentes, se inconsiderate falforum doctorum & Philofophorum disci-plinis addicant : Iterum Philofophus iste facer præfagire videtur, quòd erunt quam plures in seculis futuris, qui vana glorià & amore fui elati, confilia aliorum utcunque fana contemnent, fi in ulla re à fundatis & radicatis fuis opinionibus diffonantia inveniatur. Textus est talis: In noviffimis diebus inftabunt tempora periculofa &cerunt homines feipfos amantes, cupidi, elati, fu-2. Tim. 3.2.1, perbi &c: Semper discentes & nunquam ad veritatem pervenientes, quemadmodum autem Iamnes & Mambres restiterunt Moyfi ita & hi refiftunt veritati, homines corrupti mente & reprobi circa fidem & ultra non proficient &c: Ex quibus verbis colligimus inprimis, quod nonnulli homines in ultimis hisce diebus adeò sure propriæ doctrinæ, hoc est, Philosophiæ mundanæ, in qua funt ab initio instituti, eruntaddicti ut quicquid synceræ veritatis iplis fuerit oblatum, fi fuis intentionibus & rudimentis videatur adverfum, cum derifione & contemptu respuent. Secundò in fufficientiam doctrinæ & Philofophiæ illius,quam amplectuntur,exprimere videtur: Nam dicit, quòd fint femper discentes & nunquam ad veritatem seu perfectionem pervenientes. Hoc est, nunquam pertingentes ad fupremam illam virtutem & potestatem, quam vera sapientia suis discipulis promittit. Tertiò videtur, quod intelligit mundanam philosophiam per exempla illa, quæ facit de Iamnes & Mambres, quæ in practigiofa Ægyptiorum philosophia & sapientia humana erant admodum versati, cujus virtute nihilominus verze Moyfis Sapientiæ refiltere hand potuerunt. Ac deni-

que intimare videtur, quòd ipfi, qui tam firmiteter ad hærent sapientiæ spuriæ sint ab

ea corrupti & inquinati in imaginationi-

bus fuis, ita ut cogantur errare in punctis

fidei. Quare non erit mirum, si Christiana

hace mea admonitio fit à pluribus iftius fa-

rinæ hominibus rejecta & in contemptu

habita, licet fat fciam, nonnullos effe, qui

veritatis virtute moderantur, & ob eam

E 2

Raruch, 3.

fac.3. Gal,1.9.

### SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

ratione errores philosophiæ Aristotelis ab pientiæ dignitas nullum ab Ethnicis & non infallibili sacræ scripturæ veritate distinguere & judicia sua tam recté & synceré | rationibus patiatur detrimentum. disponere queant, ut sacrosancta unius fa-

#### CAPVT, VII:

In quo Deus noster omnipotens Iebova spuriam bujus mundi sapientiam & sapientes sive philosophos in quastionem profalsa & erronea corum , de causis rerum mundi existentia, & originis ac tandem de Meteororum ortu, doarina, vecare videtur.

On crat pro nihilo, quòd Ariftoteles re. Præfumit etiam vir ifte nimiå philantia elatus tonitruorum & fulminum, canfae malignus & feducens nuncupetur. Quippe qui subtilibus suis inventionibus & sophifmatibus, mundum, non modò in illo feculo, fed etiam in feculis fequentibus decepit, & quafi igne quodam fatuo per femitas erroris & ignorantiae à via veritatis feduxit. Nam fophista hic rationibus suis fallacibus magis, quam probabilitatis, veritatifque facie ob duictis, fingit res illas accidentia effe & fortuito five Cafu ortas, qua revera funt de fupra & per confequens eilentialiter & divinitus à spiritu sacrosancto partæ. Etiam juxta ipfius doctrinam, ccelum, terra, stellæ atque elementa fuerunt ab æterno & non creata : atque istam fuam affertionem viderur rationibusè fi-Chæ fuæ philosophiæ pharethra & inventionibus à proprio cerebro de promptis, statuminare: dicendo, quod ex nibilo nibil fat. Porro etiam rationem reddit humanam vitæ & motus, & affignat limites mari, fuo more: & fingit rerum omnium caufas fecundum phantafiam fuam , proque placito fuo affignat occasionem generationis & corruptionis rerum. De prima materia & rerum forma naturalium facit, mentionem, internas earum effentias penitus fuo fenfu, tametfi ignoret, caufas nivis, Gelu, Glaciei, grandinis, pluviæ, nubium, nebularum, fulgurum &c: nos irrationabiliter fatis & per conjecturam folam docere conatur, dicendo, quód more adventitio ex vaporibus & exhalationibus furfum calore Solis & Stellarum ex terra & aqua extractis & in mediam aëris regionem attractis ab accidentali loci illius frigore condenfatis, & in tales formas quas habent redactis generentur. Multas ex propria inventione producit fub (tantias probationesque debiles, quibus oftendir fe in talibus fuis opinionibus minime effe deceptum, adducit etiam , ventos forté fortuna & per accidens fieri, nimirum attractione & elevatione exhalationum calidarum & ficcarum virtute prædictorum agentium, dicitque, quòd illæ exhalationes postquam in afcendendo ad mediam aeris regionem pertingant, à loci illius frigore deorsum iterum pellantur & rum posteà in ipsarum, descensu alijs exhalationibus ascendentitrus occurrant, cogantur lateraliter tende-

elatus tonitruorum & fulminum, caufas intelligere, ipfa etiam per accidens pariter cum cæteris fieri existimans evidelicet à concurfu vaporum exhalationibus mixtorum cum infinitis alijs istiusmodi figmentis frivolis & vix verifimilibus: quas omnes verbis mellifluis & fubtilibus fed plané externis & fuperficialibus probabilitatibus loco realis & centralis ipfius veritatis afpeclus, obvelavit.

Sed omnipotens Deus cœli & terræ, qui est solus horum omniù author & operator, &c ea omnia immediate format per poteftatem & virtutem fuam æternam, & ipfa ex thefauris fuis ubi & quando placuerit, emittit. Ipfe (niquam) qui est summus humanarum actionum judex , ittum mendaciorum inventorem cum fuus affeclis illis ipsis verbis deridere videtur, quibus Iobum (ipfum ob erroneas fuas imaginationes objurgando)est allocutus. Quis est iste invol- 106,38.2, vens fententias fermonibus imperitis? Accinge ficut vir lumbos tuos: Interrogabo te & responde mihi, ubi eras cum ponerem fundamenta terræ, Indica mihi, fi habes fapientiam & intelligentiam. Quis posuit mensuras, ejus, si nosti? Vel quis tendit super eam lineam? Super quo bases illius solidatæ funt? Aut quis demisit lapidem ejus angularem &c: Quid,ô Peripatetice, Fuitne terra æterna & tine principio, ut tu proprio tuo fensu ductus affeverare haud erubescis? Deinde pergit sic. Quis conclusit mare offijs, quando erumpebar, quafi de vulva procedens > Nunquid apertæ tibi funt portæ mortis & oftia tenebrofa vidifti &cc.(Quòd tu tam temerè ac tanta confidentia ac fecundum imaginationis toæ leges generationis & corruptionis ratione affignas? Nunquid ingreffus es thefauros nivis aut thelauros grandinis afpexifti quae praeparavi in tepus hostis & in die pugnæ? &c: (quod tu fecundum inventione & mentem tuam fingas carú ortus feu generationes effe per accidens, ipfifque principia adventitia affignes) An no(ti,ubinam fit via,in qua dividitur exhalatio, quæ spargit ventum fuper terram &c: Quis dedit vehementiffimo imbri curfum & viam fonantis tonitru? Anne actor aliquis accidentalis, qualis est frigus, mediæ aeris regionis condensans vapores in nubes & per antiperiftafin ac-

4.

22,

cendens exhalationes in nube inclufas)? Quiseft pater pluviæ aut quis genuit [til-28. las roris ? &c : Anne credis , folis & stellarum calore vapores furfum attrabente effe iftius negotij, authores & actores, ut tu falfò affeverare haud erubefcis ? Ex cujus utero egressa est glacies & gelu de cœlo quis genuit? &c: Estne frigiditas mediæ 20. aeris regionis , ut tu dicis ? Nunquid conjungere valebis micantes (tellas Plejadas, autgyrum arcturi poreris diffipare? Nunquid producis Luciferum in tempore fuo & vesperum super filios terræ consurgere facies? Nunquid nosti ordinem cœli? Et pones rationem ejus in terra ? &c : Et quare non? Num tu per Philosophiam tuam pe-33. ripateticam caufas omnium rerum tam cceleftium, quam terreftrium intelligere profiteris? At ille, qui cognofcit rerum omnium mylteria mirabilia præftare poteft: Nam hac ratione fervus meus Iofuah fecit folem in cœlo fivè stare:& pro amore Hezekiæ Spiritus meus fecit folem retromovere in cœlo. Nunquid ista mediante tua sapientia potes præstare? Nunquid elevabis in nebula vocem tuam ut impetus aquarum operiat te ? Nunquid mittes fulgura & ibunt & revertentia tibi dicent, ad-35. fumus &cc: ? Si bafes & fundamenta tuæ Philosophiæ sint essentialia & substantialia, hac omnia & longe majora efficere poteris Nam viri nonnulli à me electi mediante fpiritumeo hac omnia præftiterunt: Verbi gratia soteft longam a pluvia abitinentiam, Elias apparere fecit nubes in cœlo, quibus terra nimis ficca erat irrigata: Et Propheta meus Moyfes & Samuel illa ipfa virtute produxerunt Tonitrua & fulmina horrenda in terrorem inimicorum. Elias vocavit ignem ab alto & Iofua grandines ftupendas) quis posuit in visceribus hominis sapientiam, aut quis dedit cordi intilligentiam. Et tamen aufus es tu, frivolis & vanis tuæ inventionis effectibus fretus, quæ fundatur fuper hujus mundi elementis, & non fuper meo spiritu, qui est vera sapientia, opera mea, quæ fum unicus & folus omnium rerum creator & genitor creatu-

ris meis; imò verò & Chimæreorum accidentium operationibus ascribere. Nunquid qui contendit cum Deo tam facile conquiescit? In hac verba magnus Deus 10b.39,32. Iehova videtur Ariftotelem & ejufdem farinæ philosophos esse allocutus, qui nimium fuis proprijs conceptibus elati tanta audaciâ & temeritate fuper fuam fapientiam terrenam & animale præfumunt, ut etiam ipfi veritati à Deo ortæ contradicere & refiftere audeant. Opto igitur ex profundo cordis mei , ut philosophi isti mundani se ipsos ab humana illa Ethnicorum sapientia declinantes, humiliter ad veram sapientiam & philosophiam convertant, quæ fundatur super eam : Nam in ita faciendo se coram solo cœli & terræ creatore humiliabunt, & cum viro tam patiente quam poenitente respondebunt Iehovæ dicentes: Ecce contemptibiles fumus, quid respon 106.30.34. debimus tibi ? Manus nostras imposuimus tob oribus nostris: Scimus quod omnia potes, & nulla te latet cogitatio, ideò infipienter locuti fumus, & quæ ultra modum excederent scientiam nostram, ipsi nos reprehendimus & agimus prenitentiam in favilla & cinere: Agnoscendo jam, nullam esse veram fapientiam, præterquam illam, quæ à te est, qui es luminis Pater, cujus virtuto mirabilia, operaris. Quapropterfatemur, quod fapientia hujus mundi fit mera shaltitia, & quod tales mundani, qui se ei addicunt, decipiantur, quatenus divinant fapientiam, Christum Iesum negligunt, in quo est Thesaurus scientiæ & sapientiæ abiconditus, ut nos docet Apoitolus.

Atque ita vobis fapientia duplicitatem cum varijs ipfius effectibus, & per confequens naturalis philosophiæ duplicem expreffimus, & docuimus rationem, qua Christiani omnes boni (contra istius atatis nostræ consuetudinem) debeant unam cum fuprema reverentia amplecti; aliam verò magna cum prudentia evitare atque effugere, Iam verò libro ifto sequenti principia Moyfaica proponam, quibus integra philosophiæ sacræ fabrica statuminatur.

SECTIO.

# SECTIONIS PRIMÆ LIB. III.

Philosophia Moysaica liber tertius, in quo vera Philosophiæ principia enucleantur.

Argumentum libri-

In libro præsenti author vera & essentialia divinæ philosophiæ principia generaliter pertractat, & quam inconstantes & differentes philosophi Ethnici in suis de rerum omnium principijs opinionibus fuerint, particulariter exprimit, ubi etiam probat quod Græcorum Philosophorum seu Naturalistarum præstantiores suæ philosophiæ fundamenta seu principia à vero & sacro philosopho Moyse more surreptitio acceperint; cujus philosophia digito Dei erat impressa five delineata, utpote cujus chracteres ignei in tenebrofa hyla per verbum divinum seu sapientiam æternam erant quasi sculpti & depicti: fimulque oftendit, quòd, tamerfi philosophi ifti Athenienses, hæc Moyfis principia ad fuam condendam philofophiam ufurpårint, & fibi ipfis feré vendicaverint, & ut immanem istiusmodi suam rapinam à mundo tegerent, nova ipsis nomina imposuerint, tamen quia nec ad profundam & centralem ipforum intellectum penetrare five pertingere, nec sapientiæ sanctæ seu verbi mysterium recté & cum judicio maturo concipere & apprehendere potuerunt, ideò non nifi adulterinam super male cognita illa fundamenta seu principia structuram five philosophiam erexerunt : vanam nimirum & fallacem fapientiam mundanam, quæ non ex effentiali veritatis & virtutis scopulo feu rupe exfcienditur, nec Christo unico Lapidi Angulari innititur, fed ex traditione hominum procedit & fecundum hujus mundi Elementa effingitur : Haud aliter , quam fi arcem ex stramine utcunque super scopulum ædificatam, ventis undique obnoxiam atque omni turbine & tempestate agitatam vidimus. Post hæc author vera principia Moyfaica explicat, esse Tenebras, Aquas, & Lucem. Deinde docet, quod omnis plenitudo & vacuitas confistat in præsentia vel absentia sucidi & formalis Dei Spiritus. Ac denique quomodo duæ propietates activæ, scilicet Frigidum & calidum immediaté ex prædictis principijs, nempe tenebris & Luce oriantur, ut é regio. ne duæ nat uræ mundi paffivæ, nimirum Humidum & ficcum, fuas à dictis duabus activis origines videntur fibi vendicare.

#### CAPVT. I.

In quo Philosophorum Gracorum atque Arabum in suis de principijs naturalibus incertitudo atque inconstantia explicatur.



tum, quòd philosophi Eth-nici non essent in principijs fuæ philofophiæ bene confirmati, fed in causis suæ na-

turæ primarijs admodum inconstantes & vagabundi : quatenus inter quamlibet eorum sectam varia & quandoque contraria infurgebat de rerum primordijs origo. Verbi gratia, Thales Milefius, qui in feptem, Græcorum sapientum habebatur numero putavit, aquas fuiffe omnium rerum initium : Sed Anaximines cum fuis discipulis dixit aërem infinitum fuisse primam caufam feu featuriginem omni-

Videns eft Argumen | um : Et ob istametiam causam Anaximander existimavit, aerem istum Catholicum fuisse Deum: Et alia parte Zoroaster vult, omnia fuum ortum habere abigne & luce: Vt etiam ipfi Pythagorici, qui affirmant, universalem esse ignem in omnibus & su-per omnia. Er certe quæliber istarum opinionum, fi recté & debito modo confideretur, ad veritatem Moyfaicam appropinquare videbitur : Nam ignis five lucis Di-vinæ ex profundo tenebrofæ abyffi egredientis virtute & præsentià revelatæ & manifestatæ sunt aquæ invisibiles quarum fubtilior portio in vastum aeris spiritum est conversa. Hac ergo de causa tam Thales quam Anaximines videntur quodammodo in uno codemque subjecto convenire: Verom enim verò fi aliquantulum profundius in negotium istud penetremus, percipiemus quidem, quòd ifti duo philofophi normifi unico folo Principio illo nimirum materiali seu passivo insisterent, à quo ccelum, terra & omnis alia res fuam habet fubstantiam sive materialem existentiam: E regione verò zoroafter non inconfulté aut fine ratione ignem pro primario fuo rerum omnium principio elegit, utpote qui procedebat & in actu apparebat, antequam, Aquæ feu natura humida fuerunt revelatæ: haud aliter, quam actio paffionem feu caufa effectum præcedere observatur: Et tamen nihilominus videtur in eo erraffe in ifta fua affertione, quód principium activum poffit nullo modo recle confiderari, nisi quatenus relationem habeat ad principium aliquod paffivum. Zeno stoicus videtur cæteris aliquantulum cautior, affeverando, quód fubitantia ignis mediante aëre in aquam converso primaria effet omnium rerum caufa. Verum certiorem adhuc viam tentat Empedocles, quam Zeno, quippe qui pro radicalibus fuis principijs elegit quatuor Elementa, quo-rum duo fecit Agentia & totidem patientia. Iamque praccipuus ittorum philofophorum error in prædictis fuis opinionibus de principijs rerum erat, quod minimé confiderabant divinam potentiam feu verbum facrum fuiffe majoris antiquitatis, quam aliquod ex prænominatis ipforum principijs: Nam fi hôc judicio maturiori intellexissent, confiterentur procul dubio rationibus ab æterna rerum unitate feu effentiali centro prolatis instructi , quòd divina Lux feu emanatio fancta (quam fcripturae facrofancti (piritus titulo nominant) effet actualis creaturarum omnium origo feu principium, uti nindominus huic præcedebat alia proprietas divina in una & eadem effentia, quæ dicta ett potentia Divina, quat fuum actum feu emanatione præcedit non aliter, quam Pater tam respectu temporis, quàm ordinis & exiftentiae haud injuria dicitur, exiltere ante Filium aut creator ante creaturam. Atque hine ait fapiens: Omnium prior creataeft fapientia. Nihilominus tamen est certum, quòd nonnulli è Græcanicis & Ægyptiacis philosophis, nimirum Plato & Pythagoras inter Grecos, & Hermes Trismegiftus ex Ægyptijs, aded fuerunt mentibus fuis erecti atque exaltati , idque partim observatione doctrinæ prædecefforum fuorum & partim ratione experientiæ, quam in itineribus & peregrinationibus fuis longis tamà fapientibus Æthiopiæ & Ægypti, quàm Hebræis, Armenicis, Arabibus, Babyionicis atque etiam Indicis acquifiverunt: Nam abauthoribus fide dignis accepimus, Platonem, Pythagoram, Hippocratem & alios per ittas regiones fecilie itinera, ut feien-

tiam & cognitionem fuam augerent & multiplicarent: Quod fine dubio decernerent, tametfi de longé & quafi in nebula verùm lumen natura humida quasi vestimento indutum : & interalios traditur, de Platone, atque etiam hoc idem ex nonnullis ipfius fcriptis est eliciendum plané, quòd ipfe notitiam ac visionem habuisser Dei verbo, & quòd libros Moyfis legiffet, & quòd admodùm profundé in mylterijs divinitatis effet verfatus; quare ab ipfis Christianis Divinus vocatur. Simili etiam modo philosophus ille insignis Mercurius Trismegistus per scripta sua Divina argue-re videtur se Libros Moysis perlegiste atque etiam in areanis Dei secretis in spectionem haud minimam habuiffe, quemadmodum ex fermonibus ipfius profundis fub Pimandri nomine editis colligere fas cft, quippe in quibus videtur fanctam Trinitatem agnoscere, atque etiam rationem creationis mundi & Elementorum more Moyfaico ibidem apprehendere, quam fateturesse per verbum Dei factam & completam. Quare hifce duobus interomnes alios philosophos mihi liceat Divinitatis portionem alcribere. In hoc tamen unico possum neque Trismegistum neque Platonem commendare, videlicet, quód post Moyfaicarum librorum lectionem, quorum subjectum Spiritus Divinus Moysi di» ctavit tametfi doctrinam & veritatem, quam ex ipfis de principijs rerum extraxerunt, professi fint; tamen noluerunt magistrum suum in suis scriptis agnoscere, sed principia ipfius muratis corum nominibus fibi fuisque philotophis ufurparunt. Verum ut Plato cum fuo magistro Moyse inhumaniter & ingrate hac in re ageret, ita quidem & ipie codem plané modo à difcipulo fuo Ariftotele duriter erat tractatus, ut pote qui percipiens, quod tria Moyfis principia à magistro suo Platone essent sub novis titulis velata & occultata, ut pro proprijs fuis haberentur, etiam ipfe imitando magistrum suum, ipsum eodem nummo perfolvendo nomina & titulos principiorum Platonicorum novo fuco obvelando alteravit & fibi ipfi tandem vendicavit, ut fuper ea philofophiam noviter à fe inventain conderet. Quibus videre licet, quam malè & haud fecuré philofophia ab humana traditione parta, fundamentis bonis fit statuminata: Haud aliter, quam si domus ftraminea vel ex re alia fragili & non durabili constructa, esset super scopulă durum ædificata, quæ nihilominus respectu infirmitatis & imperfectionis rei, ex qua est fabricata, non potest esse diuturna, quatenus ejus materia est ad substantiam solidam fuæ bafis heterogenea & per confequens malé compacha & cuilibet vento aut turbini obnoxia: Haud fecus ae tant fpuria & heterogenea, viliter dispositaest philosophiæ istius Aristorelicæ structuræ respectu principiorum illorum effentislia,

Eccleff, 1.4.

# SECTIONIS PRIMÆ LIB. III.

Super quæ Superædificatur,ut vel minimum quidem veritatis seu sapientiæ synceræ slatum perdurare nequeat, sed facile corruet & in nihilum redigetur : Nonne videtur g. Cor. 3.a.10. Apostolus hoc idem existis innuere : fundamentum, air, nem potest ponere, præter id, quod politum est, quod est Christus Iefus. Si quis auté superædificet super fundamentu hoc, aurum, argentum, lapides pretiofes, fœnum ftipula, uniufcujufque opus manifestum erit : dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur, & uniufcujusque opus, quale sit, ignis probabit. Hisce ergo quilibet fagax Christianus animadvertere potest, quomodo philosophi Ethnicorum peritiores & majoris inter mundanos æstimationis principia sua ex scriptis Moyfaicis acceperint vel rectius furripuerint, quatenus ea fibi ipfis ufurpantes magiftrum foum Moyfem in scriptis suis minimé agnoverunt, qui totam fuam doctrinam & fcientiam spiritui Divino tribuit sive arrogavit, & ejustdem principia seu fundamenta more practico ex apparitione Dei super montem Sinai expreffit: Nam fuper horum principiorum bales (trium, dico, unius effentiæ)philosophi veri & mystici vel,si mavultis, Theofophi pij annuntiaverunt, quòd Lex tam externa feu Moyfaica, quam interna sive illa Iesu Christi essent adificata, quæ quidem ad aures Arifbotelis & ipfius pediffequarum Ethnicorum nunquam pervenerunt, utcunque videantur fua fapientia periti. Nam fi legum istarum mysteria intellexissent, tunc procul dubio super Lapidem istum angularem debito & non incongruo more subjectum philosophiæ suæ erexissent, & per consequens idoneos sua sapientia fructus collegissent : Et quamvis à magistro suo diviniori essent instructi, tamen ex ipforum scriptis apparet, ipfos in centrali rerum veritate fuille rudes, ignaros atque incultos. Quare mera erat in Aristotele stultitia, qui pro philosophorum facilé principe à mundanis habebatur & magnificabatur. Privationem efficere, feu potius effingere, ubi nullum eratalicujus præcedentis positionis seu informationis vestigium, idque præsertim, cum esset chaos, antequam ulla res erat explicité producta. Sed non est mirum, cum ipse opinatus fit, mundum omnesque in eo species fuisse ab aterno, boc est, fine principio & fine: Quod quidem fi ita effet, pon nisi veritatem protulisset, dicendo, quòd tenebrosa abyssus seu chaos respectu suæ existentia: sine forma, effet privatio alicujus actus, aut actualis præ existentis materiæ, sed quod hoc sit falsum, concentus, facrarum literarum confirmat, quatenus in ijs legimus, quòd Deus creaverit mundum à materia fine forma five informi. Et quòd ccelum & terra effet prius de aqua & per aquam confiftens Dei verbo. Et quod uterus primarius, ex quo aquæ erant extraclæ

omnes funt conflatæ effet informis abyffus, five Chaos fine forma: & quòd per confequens initium fuæ informationis haberet à Patre lucis Effentialissimæ omnia vivificantis & informantis.

Sed ut vobis furtum horum philosophorum egregium poffimus directius & magis specialiter indicare, sciatis, velim, illud principium, quod Moyfes vocat tenebras feu tenebrofam abyflum five Principium potentiale, quatenus nondum in actum reducebatur, Aristoteles vocat materiam suam primam, quam dicit effe aliquid folummodò in potentia, quoniam nondum in formatur: Atque iterum videtur illud vocare privationem, sed inconsulté satis, quatenus nulla præcedebat materiæ primæ pofitio five informatio. Ex altera parte Plato videtur hoc principium vocare fuam hylen feu hylam, quæ pro nihilo habetur: quatenuseit invisibile & informe quid : atque etiam alibi comparat id corpori obscuro respectusiae anime & spiritus. Mercurius Fianand, I, Trifmegiftus illud umbram vocat horrendam, quæ nihil erat, nec appareret , priuf-quam lux divina è tenebris effulfit. Pythagoras facit illum fuam Vnitatem Symbolicam : Nam in hoc statu potentia divina ad nihil respicit, præterquam ad se ipsam: Hippocrates ipsum vocat Chaos informe: Ad fecundum principium, quod spectat, est illud passivum unicum initium, ex quo materialis omnium terum existentia suum ortum habuit, quod Moyfes nomine aquarum infignivit : At Ariftoteles mutando & abscondendo rem , materiam secundam nuncupat, quoniam ex primæ materiæ vifceribus orta eft. Plato autem illud vocat principium , Spiritum : ut & Hermes seu Mercurius Trismegistus naturam humidam: Et Hippocrates cum Anaximine vaftum & immerfum hujusmundi aërem: Pythagoras Symbolicé illud per numerum Binarium seu dualitatis indigitat, utpote, qui est indicium imperfectionis : Nam videtur indicare imperfectam materiæ per fe & in se conditionem, nimirum si ab actu divino non informetur, & ob istam rationem numerus Ternarius ab omnibus fapientibus tam philofophis quam Theofophis & Cabaliftis pro radice omnium numerorum perfectorum habetur: Denique illud vivificans & omnia animans principium, quòd Moyfes vocat Lucem, quæ eft purus aclus immediate à Ruah-Elohim emanans & ab ipfo minimé divifus, Ariftoteles fine alia agnitione facit fuum princi-pium formale: Plato illud vocat Actum feu Animam mundi : & Pythagoras Symbolicé seuHieroglyphice per numerum ternarium: Hippocrates id pro immortali calido accipit, quòd cum omnia in principio à litigio effent perturbata, in supremă regionem evolavit, quam veteres æthera rus primarius, ex quo aquæ erant extraclæ dixerunt. Nonne est ergo illud insignis (quæ erant massa illa materialis, ex qua res quædam rapinæ literariæ species inter ele-

Sep.11.18. 2. Fet.3.5.

Gen.I.

ctos ex philosophis Ethnicis illafalso sibi mutatis nominibus afcribere, quæ erant prophetæ fancto Moyfi à fpiritu & quali per digitum Dei descripta atque revelata; idque præcipué, non modo ut fe in oculis gentilium sed etiam Christianorum redderent magnos & eminentes? Et tamen non possum quodammodo non excusare Platonem, & Hermetem cum hi ambo videntur, ideue expressé cum Magistro suo Moyfe in eo convenire: Videlicet, quòd materia, ex qua coeli & terra effent creati, effet natura humida, feu spiritus universalis madidus, & quod interna illa forma feu actus, qui illum in varieformem disposuit figuram & effigiem, effet verbum divinum, quemadmodum in operibus tam Platonis, Musd.1.& 3 quam Hermetis Trifmegifti fat liquidò declaratur. Verum inter reliquos nimis alté & fuper imaginationis & inventionis fuæ pennas est fublimatus Aristoteles, Quippe qui mundanæ fuæ fapietiæ feu philotophiæ fuper formam principiorum Moyfaicorum merè typicam seu symbolicam & non realem posuit: Hinc inde cogitando, ut hac ratione fibi nomen & famam exquifite docti & absoluté sapientis inter mundanos acquireret: Tametfi in conclusione longé ali-ter appareat in oculis Dei & electorum; imò verò omnium piorum qui fibi confrant, quippe qui actus & effentialesparticulares actiones folummodò que ad Deum pertinet ascribit creaturis: Imo verò pertinacià & confidentia ductus, nescio qua, affirmare hand erubefcit, quòd res naturales essentialiter sine immediato Dei actuper se agant : Cùm bonis Christianis liquet & ubique in facra scriptura confirmatur, quod Deus operetur omnia in omnibus, idque immediaté (uti nobis videtur Apostolus com integra sacri Biblij harmonia intimare.) Atque hæc est ratio quòd mundus non affignat Deo foli rerŭ omniŭ crea-tori ( uti par cft ) cujuflibet in ifto mundo actionis gloriam, sed potius naruræ creatæ, nimiră aut Angelis, aut stellis, aut Elementis, aut Meteoris, aut creaturis composi-tis: Qua omnes à spirituseu verbo Dei funt factæ & fuftentatæ atque in fuo effe præfervatæ. Hinc inde ergo multiplicis Idololatriæ origo, videlicet venerationis folis , Lunæ & stellarum & facrificiorum atque oblationum Idolis, dijsque falfis & dæmonibus deludentibus. Hinc impia Ifidis & Ofyridis veneratio, falfaque Saturni , Iovis , Martis , veneris & Mercurij adoratio. Hinc immolationes & holo causta profana ad cœlum , veftam , Cererem , Proferpinam, Vulcanum , Plutonem & Neptunum , & permulti alij in mundo errores & abusus abfurdi , quibus viri ignari à vera omnipotentis Dei & Spiritus ejuidem cognitione divertuntur: Vti infra ostendetur clarius, & tamen Apostolus nullos ex istis in nundo aut actionum effectus agnoscere

videtur : Vnde ait : Dij funt, qui dicuntur, five in cœlo, five in terra: Nobis tamen unus Deus Pater , à quo omnia , & nos in illo, & unus Dominus, Christus Iesus, per quem omnia & nos per ipíum &c: Quibus affeverare videtur, quòd neque 1.Cet.8.3. Angeli, neque dæmones five intelligentiæ, neque stellæ neque creaturæ reliquæ, quibus, quafi Dijs, delufione Diaboli & feductione homină ignari mundani oblationes offerunt, in oculis Christianerum possunt per se aliquid agere, sed ait, omnia & con-sequenter actiones creaturarum istarum funt à Deo & immediate in actum reducuntur per Iesum Christum Dominum nostrum ubique immediate operantem, quippe qui est centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi; vel, ut alij habent, est centrum & circumferentia, vel, ut Apostolus, omnia in omnibus. Hicest verus lapis ille Angularis, qui fustentat fabricam cujullibet creaturæ quam fecit, fine quo lapide fundamentali omnia in nihilum redigentur. Est ergo actus omnium à Deo & illius exfecutio fit per verbum seu spiritum divinum Iesum Christum : & illum actum edere folet ille Spiritus per in-finita mundi organa, quæ creavit, Finali-ter Deus agit per fuum verbum in creatura quali mediante organo, quicquid vult, ubi & quando ei placuerit. Sed ad propolitum : Nam de hoc alibi latius. Hæc ipfa doctrina spuria inventione hominis fubrilis parta, est in causa, quod mundus in verbi divini cognitione erraverit, quatenus operationes & proprietates Divini Spiritus in creaturis ratione fuæ ignorantiæ non perceperit: Imo quide nonnulli ex phi-Iofophis Christianis ratione hujus debitam in creaturae tam vifibilis quam invifibilis arcanis, & divinæ Spiritus actionibus neglexerunt inquifitionem : Imò verò tantà obstinacia & tam seriò, dico, Christiani, Philofophiæ Ariftotelicæ pro hodierno die funt addicti , ut oculos fuos nefcio quo furore inftigati à vera Meteororum scientia, quæ veræ sapientiæ sunt fontes, in feripturis facris publicata, libenter avertunt, ad incertam & vix probabilem doctrinam Peripateticam se convertant. Arque hac estratio, quòd ipsi non agnoscent aut saltem minimé admittent ullam veram Philosophiam meteorologicam posle per Spiritus Sancti documenta in pagina Sancta recordata doceri, fed ea folummodò, quæ ad falutem animæ humanæ exinde spectant posse hauriri credunt : cum nihilominus fit evidens , quòd fint paginæ integræ,tam in libris Moyfis Jobi , Pialmorum , Prophe-tarum,quam testamenti novi, quæ inprimis Christianos ad veræ Metcorologiæ mysteria enucleanda & ad immediatos in ipfis actores cognoscendos, quo ipsis bonorem & reverentiam fummam præbeamus, via regia & fine ullo dolo aut fuco invitant,

### SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

ut hac ratione opera mirabilia creatoris I ex ijs stupendam spiritus sui aterni in creatam in cœlis , qu'am interra admiremur, quæ ideò à mundi origine ad hunc ufque diem & Præcipué in mundo ifto fublunari mirabiliter mediante fuo verbo producit,ut

turis potestatem heminibus declaret : Verem de iftis libro hujus quinto copicfas atque luculentius.

#### CAPVT, II.

Que fuerint Principia Moysaica, hoc est omnium rerum primor dia: Quomodò ex nibilo effent extracta & producta. Deinde quid per hoc vocubulum NIHIL intelligatur: Ac denique Principium potentiale, quod est tenebrofa aby fus feu Chaos informe, fatis efficaciter boc in loco describitur.

DRincipia Moyfaica funt plana atque L'evidentia ijs, qui fapienter verba excel-lentiffimi Philosophi Moysis in primo cap. gen, expressa contemplantur : Nam priusquam mentio ulla de spagyrica illa separa-tione, quæ virtute verbi Dei seu Spiritus, illius divini Elohim in fex dierum creationis opere erat facta, dictum est, quòd te-nebræ essent super faciem abyssi, & quòd terra effet inanis & vacua, Quibus liquet, quod cœlum & terra nondum effent in actum seu formam essentialem redacta, sed manerent unum quid informe, hoc est, ru-dis, unica indigestaque moles: Atque ita omnia complicité erant in unica tenebrofa abyffo comprehenfa, quæ quidem erat ad-huc explicite nihil. Exempli gratia: videmus, quòd magna arbor, cum radice fua, corpore, ramis, folijs & fructu complicite in nucleo five femine contineatur: cum verò explicite nihil tale, præterquam in fola imaginatione comperiamus. D. Augustinus comparat istud Moyfaicum NIHIL feu quid informe cum fermone aliquo potentiali, qui dum est in sola mente locutoris, videturei, qui est auditor, nihil, hoc est, aliquid in sola potentia exstit, sed nihil actu. At quando fermo ille viva voce editur, tunc illud, quod erat prius complicité in animo loquentis, jam explicité ab auditore apprehenditur. Plato illud in hoc Nullitatis ftatu visioni in semnio comparat, quæ quando homo exfufcitatur à fomno, nihil apparet præter imaginationem. Sed, quoniam ifte fermo, Deus creavit omnia ex Nihilo, mentes multorum etiam do-Aiffimorum virorum perturbavit, atque in ipfius intellectu, feu fenfu gemino ipfos haud parum hæsitare fecit. Mihi propositum elt de ipso Nihilo pauca proferre, & quæ nam fit animi mei de eo fententia, hoc in loco breviter explicare.

Inquit Peripateticorum Princeps : Ex Nihilo nihil fir. Docta quidem fententia, axiomaque infallibile in persona tanta eruditione indata, fi vocabuli Nihili fenfus uno eodemque modo effet semper intelligendus atque interpretandus : Verum ego bo-

nis & fecuris statuminatus columnis affero, quòd, fi aliqui aut præfumptione ali-qua aut ignorantia nonnulla du chi in cam incidunt opinionem, quod in his verbis: Deus creavit emnia ex Nihilo : vocabu-lum NIHILV M debeat fumi pro nihilo negativo feu abfoluto nihilo illo, quod non cadit sub intellectum, scu capicitatem humanærationis, ipsos certiores jam facio, quòd hujufmodi Nihili species nunquam pro prima creationis materia effet intellecta aut à fapientia ullo tempore accepta: Nam apparens est tam in-fallibi facri Biblij fentu, quam fyncero in Naturæ lumine, quod & materia omnium in ipfo Deo & cum Deo unum & idem ab æterno manerent : atque hoc ex divino fente fic prebabo: Ait Mey fes : in Principio Deus creavit cœlum & Gen.t. terram : In quo fermore Principium non est pro negativo Nibilosumendum: nam scripturæ nos docent verbis satis elu. Rom. 11,3% cidatis, quòd ex ipfo & per ipfum & in ipfo funt omnia : Quare fi cmnia procedant à Deo Creatore, qui omnium Entitatum est summa , sequitur , quod materia cœli & terræ atque etiam Lux omnia in formans non procedant à Negativo Nihilo, Iterum Sapiers : Om-nipotens Demine , manus tua creavit orbem terrarum , vel (ut Hieronymushabet) mundum ex materia informi : ut 50p.11.18. Tremellius interpretatur, vel, ut Hieronimus exponit, ex materia invifa & fine forma Quare sequitur, quòd non effet absolutum aliqued mbil, ex quo mun-dus erat creatus. Etiam scriptura alibi: Fide intelligimus, aptata esse secula verbo Hebr. 11.3. Dei, ut ex visibilibus invisibilia fierent, & consequenter non ex absoluté Nihilo. Prætereà fi Deus non produxisset & creaffet omnia effentialiter ex fe ipfo, fed ex mero & vano nihilo Negativo, tune creatio, non pertineret ad Deum, neque ad eum jure referri potest: hoc est, si omnia non fuiffent effetialiter in eo, & initiù fuù ab ipfo accepifient, tunc revera fequeretur, quod omnia non effent ab eo facta, fed fuam Ef-

fentiam reciperent à Nihilo, neque confisterent in eo, sed in Nihilo: Verum apparenseft, quòd res se habeat longé aliter: Nam creatio est opusDei & per conseques non opus & subjectu Nihili absoluti: Ipse estEntitas Entitatu vita omnium vivențiu, Principium Principiorum, & aquarum omnium fons & fcaturigo: Ex quibus ccelum & terræ erant creata. Denique nihil venit unquam in existentiam, aut essentiam, habuit in alio, fed ab ipfo folo, & per ipfum folum, nec poffibile eft, ur aliquid existat, sed in ipso solo. Quare concludendum est, quòd Deus genuerit, produxerit, fecerit & creaverit nihil, quod non erat æ-Cotoff 1.15. ternum in ipfo: Quod etiam. Apoftolus fic videtur confirmare. In Christo funt omnia condita five vifibilia five invifibilia, ipfe ante omnes & omnia in ipfo constant, Angeli, Throni, Potestates, Dominationes per & in eo funt creata, qui est Principium: Sed quoniam quæltio ilta in Cap. 1. & 2. Libri primi fectionis hujus fecundæ planius & clarius difcutitur, plura de eo isto in loco non dicam, sed directé ad propositum re-

Vt ergo tenebræ Moyfaicæ refté diétitantur potentia divina, ita quidem lux illa, quæ ab Ruah-Elohim dum ferebatur, fuper aquas emicabat, nuncupata est actus divinus, quas duas Cabaliffæ per Aleph tenebrofu & lucidu explicant, uti in locis antea citatis Libri primi fectionis hujus tractatus 1. Cor. 15.21. fecundæ Latius declarabitur: Atque hæc de causa scripturæ alibi affirmant, quòd Deus

fit omnia in omnibus.

Dico igitur, quòd idem,quòd intelligi-tur per tenebrofam abyffum & terram inanem & vacuam Moyfis, à Iobo nuncupatur umbra lethalis, ut pote quæ elt formà & vità destituta. In quo etiam sensu alibi dicit: A quilonem extendit Deus super inane & vacuum & fuspendit terram super Nihilum. Quibus videre licet, quòd non effet Negativum Nihilum, fed materia quædam in potentia ad actum, quæ erat ad huc omni formă destituta. At forma dat nomen & effe. Vnde fequitur, quòd cùm prima ifta materia effet in formis, haud immeritò Nihilum est dictata, quatenus neque nomine, neque existentià aliqua essentiali erat prædita : Frat enim folummodò aliquid in potentia, & per confequens in actunihil. Atque ob istam rationem dicitur à Trifmegifto Potentia divina. Atque iterum dicit, quòd in instanti seu momento apparitionis luminis appareret in forma Vmbræ horrendæ: Pretereà ut Moyles dixit. Tenebræ fuerunt fuper faciem Abyffi. Ita Hermes alibi: Erat umbra infinita in abysto, aqua insuper & spiritus tenuis intellectualis per divinam potentiam Chao inerant &c: Quo suo sermone videtur cum Moyfe exactè convenire. Iam verò, quòd aquæ atque Spiritus igneus complicité in

chaos seu tenebro la abysso continerentur; apparet per præfentiam aquarum, fuper quas Ruah-Elohim feu Spiritus Domini ferebatur, uti infra declarabitur. Ita, ut per ista testimonia decerne repossimus, quid primum rerum omnium principium materiale five potentialis exiftentia effet, nimirum Tenebrofa abyflus, Terra vacua & ina-Gen.t. nis Moyfis, Nihilum, inane vacuum, & um- sap. 11.18, bra lethalis Iobi. Materia invifa & informis Salomonis Potentia divina ante omnia cre- 4.Efdras 6. ata Efdræ, quæ erat fons & initium omni-um. Vmbra horrenda & infinita in abyflo Fim. 3 & potentia divina Hermetis feu Mercurij Reuclin, lib. 3. Trifimegifti, Aleph tenebrofom Cabaliftarum, & ut verbo dicam, erat myfticus & complicitus ille numerus omnium, qui ab odone Abbate dicitur effe principale in animo conditoris condendorum exemplar. Odo.abb.lib. Ita, ut omnes reseffent complicité in po-nario, tentia divina, priufquam Monas aterna fuam ad mundi creationem emififfet monadem seu spiritum omnia informantem: At activa Spiritus iftius emissi virtute omnia ab occulta & complicita conditione in naturam & existentiam explicitam sunt redacta. Quod eriam Hermes arguit in iftis: Pinn.g. Cantabone laudes tuas in ijs, quæ in lucem è tenebris eruisti ? An in ijs, quæ larent ad huc arcano finu reconditi? Quia ejus hymni particula arguit, quòd tum ea, quæ invifibilia funt & in obscuro Chao, sed complicitè comprehensa, quam ea, quæ sunt manife(ta, existant unum & idem in oculis abstrusa & incomprehensibilis unitatis, qui est Deus & Dominus tam eorem, quæ videntur in debili nostra capacitate, non exiftere & pro Nihilo haberi, quam illorum, quæ nobis per Spiritum ejus funt revelata & sensibus nostris perspicua redduntur. Quare Propheta ait: Tenebræ sunt ei, sicut ipta lux Ac si dixisset : Omnia sunt coram Deo non nifi unum, qui semper est unum &cidem, in quo omnia arcana quafi in Creatoris finu funt recondita: Vt Hermes in Textu antea citato ait: Quod etiam totum fatis eleganter in locofequenti discribit: Principio, inquit, cuncta dependent, Principium ex uno folo & Principium movetur, ut rurfum extet Principium, ipfum tamen unum præftat, nec recedit ab unitate. Plura non dicam hoc in loco de ifto Principio. Quoniă în libro & capitibus fecunde sectionis antea citatis, pleniorem de eo feci mentionem : Descendam ergo jam ad Principium Moyfaicum fecundum, materiam scilicet secundam, quae est aqua ab utero litigioso ipsius Chaos seu Tenebrosa Abyffi parta & revelata : Quæjuxta Doctrinam Prophetæ Moysis & Apostoli Petri, erat communis illa materia, five fubstantia, ex qua ccelum & terra & per consequens totus mundus & omnia, quæ sunt in co fuam habuiffent ex iftentiam.

pimand. 3.

Pimend.I.

Pimand.3.

### SECTIONIS PRIMÆLIB.III.

CAPVT. III.

De fructu seu principio materiali, qued prasentia spiritus divini è tenebrosa abyssi sinu seu utero Chaos erat prius in mundi creationem editum, & quomodo substantialis mundi machina ex ip fo fit fabricata.

Mnia ergo in principio complicitè in | fensu aliorum : Scribitur , inquit, in libro divina potentia comprehendebantur. (uti est demonstratum)quæ respectu humanæ capacitatis erat informis, inanis & va-cua, quatenus in una informi & invifibili aquarum maffa continebatur, quæ ob iftam rationem Elementorum Mater & femen omnium erat dictitata: Quemadmodum videmus quòd tota planta feu arbor in par vulo deformi femine feu nucleo includitur, & nullo modo per rationem feu fen-fum hominis apprehendi potest, priusquam explicité è terræ superficie appareat. Ita etiam aqua primordialis erat invifibilis & fine forma & figura, ut pote tenebris de formibus obvelata: Nam tenebræ fuerunt fuper faciem abyssi, quæ dicebatur Materia prima; que nullum in se actum formalem à captu humano confiderandum poffidebat, & hanc ob caufam in fola po-tetia extitifie dicebatur. Quidă ergo philosophus profundus,& in mysticis creationis operibus admodū verfatus in hæc verba loquitur. Prima materia, ex qua aquæ egrediebantur, erat Nihil, ex quo extracta est materia aquarum, fed hoc non debet intelligi secundum intellectum seu sensum humanum, scilicet, quòd Deus creaverit aquas ex nihilo & tamen verba illa à scripturis funt rectè prolata, quoniam in principio Nihil erat vifibile. Sed fi fapientes volucrint mentes fuas fuper captum vulgarem elevare, ut aquarum originem per speculationem debitam inveniant, tunc quidem negare voluissent, quòd ante aquarum creationem effet quædam materia in fupremo mysterio sive potentia divina sive Tenebrofa & informi abyffo, quæ erat Catholica feu univerfalis arca Dei Thefauraria, ex qua aquæ in creatione emanarunt. Atque hoc ex multis Biblij Hebræorum locis confirmatur: Nam A-Hebr. 11.3. postolus Paulus loco anté citato ait: Fide intelligimus apta est secula verbo Dei, ut ex invifibilibus vifibilia fierent : Vnde patet, quod res, quæ erant visibiles, fuerint originaliter ex rebus in vifibilibus factæ. Ex quibus manifestum est, quod res quæ cadunt fob fenfum humanum, non apparerent primordialiter fenfui & per confequens æftimabantur in judicio noftro , at finon effent. Iterum ille alibi: Deus elegit ea , quæ non funt, ut ea, quæ funt destrueret. Hincetiam ait egregius ille cabalifta Reuclinus ex con-

Batur : Nihil oft principium , nifi fapientia, & hæc est infinitudo ipsa trium summarum Cabalifticæ arboris numerationum, quas vos tres in divinis Personas ap- Reselin, lib. 3. pellare consuevistis, quæ est absolutissima De Art. Cap. Effentia, quæ cum fit in abyflo tenebrarum retracta & immanens otiofaque, vel (ut ajunt)ad nihil respiciens ? & idest, Nihil, five non. Ens ac non finis, quia nostam tenui erga res divinas ingenij paupertate multati, de ijs, quæ non apparent, haud fecus ac de ijs, quæ non funt, judi-camus. At ubi fe ifta oftenderit, ut fit aliquid & revera subsistat, tum Aleph Tenebrosum in Aleph Lucidum convertitur : Scriptum enim est , ficut Tenebræ ejus, ita lux ejus, Hæc ille. Patet ergo, quòd tametfi tenebræ & invifibilitas appareant fenfibus nostris effe Nihil, in respectu corum , que mediante luce vide-mus : Tamen sunt omnia realia & Essentialia coram Deo. Quare illud NIHIL, feu vacuum deforme respectu imbecillitatis & capacitatis nostrae, ex quo Aquæ (quæ funt materiale omnium rerum principium, fuerunt imaginaliter extractæ) videtur materialis existentia ei , in cujus potentia divina reservabatur, quoniam nihil potest esse in Deo, quod non nom. II.22. est essentialis realitas, aut aliquid existens, ut ex ipfo per ipfum & in ipfo funt omnia, uti à Textu sacro docemur. Quare tam matrix rerum tenebrofa, feu aquarum uterus deformis , quam infans aqueus, feu Natura humida , quæ paulatim a Tenebrofa Abyffo feu chao deformi virtute verbi seu Spiritus ELOHIM scaturiebat, fuerunt realiter in Deo, antequam comparuerint, beceft, in Potentia omnipotentis permanferunt & in voluntatis ejus dispositione hand aliter existerent, quam omnium rerum condendarum numerus fuit primum in animo Conditoris. Quòd autem mundus ex materia bujufmodi fine forma effet primitus creata, testantur hæc sapientis verba anteà relata: Omnipotens , manus tua creavit mundum sap. 11.18. ex materia informi (juxta Tremellij tranflationem: vel (ut Hieronymis interpretatur) ex materia invifa. Quare fat liquido conftat, quòd illud Vocabulum Nibilum capiebatur pro materia informi, & per consequens erat sine nomine & essentia, cum forma, dare soleat nomen & esie : Vel

I.Cor. 28.

pro re invifibili, quænon videtur effe ideò, | quoniam non apparet fenfui. Iam verò, quòd generalis ilta materia effent Aquæ, quas præfentia spiritus Elohim modo generali informavit & in actum redegit, ipfis nomen Shamaim imponendo, & quod effent primordiale principium materiale, ex qua mundi existentia , band aliter, quam ex rudi & deformi luti maffa domus effingitur, Textus Magistri mei Moysis videtur liquidò confirmare. Primum, quòd facit mentionem de aquis super quas Spiritus Domini ferebatur, idque immediaté post nominationem abyssi Tenebrofæ, & Terræinanis & vacuæ; hocque præcipué priufquam ulla creatura erat explicité formata, & antequam Spagyrica primi Diei separatio esset facta. Quo arguitur perspicué, quòd aquæ essent Principium materiale omnium rerum, cum à Spiritu Elohim effent informatæ feu inactuatæ: Nam nomine proprio Aquarum erant infignitze ante primi Diei opus- Secundò, quod effet idem spiritus Elohim, qui partem quasi obstetricis agens, uterum de formem istum suum foetum dare sive edere fecit, iplique formam, actum, vitamque impertivit. Iterum ex codem Moyfis Capite addifcimus, quod aquæ fuerint omnium illarum feparationum fubjectum, quæ in tempore creationis à spagyrica seu ignea cjusdem Spiritus seu Verbi Dei vir-ture essecta est. Tertiò, quòd cœli, qui in regione mundi superiore erant dispositi ex puriori, limpidiori & digniori Aquarem portione & regio Elementaris inferior ex groffiori, spissiori, obscuriori, & viliori earum substantia esset conflata: & quòd effet quædam eorum confiltentia intermedia Firmamenti nomine infignita, de utroque extremo participans, cujus officium erat, dividere portionem fubtiliorem , five superiorem à grossiori sive in-feriori. Tune infima Aquarum portio

(quàm ego haùd injurià Elementum Catholicum voco) in alias diftinguitur sphæras seu orbes, quos mundi literati vocant nomine elementorum, cum rei veritate nihil fint aliud, quam quadriformis elementi Catholici seu aquarum inferiorum à varie-formi Spiritus Divini afflatu facta alteratio, uti infra latius. Videmus ergo ex præcedentibus, quomodò Spiritus Elohim univerfam mundi fabricam ex natura ista humida seu Aquis fabricaverit. Quod 2, Pet. 3.5. etiam luculenter ex iftis Apostoli probatur : coeli , inquit , erant prius & terra de aqua & per aquam confiltens Verbo Dei &c: Sed mundus componitur folummodo ex cœlo & ex terra; quare fequitur, quòd totus mundus fiat respectu ejus materiae de aqua & per aquam , at quoad ejus formam five effentiam hanc à Verbo Dei seu Spiritu Elohim habet, qui (ut'ait Augustinus) igneam aquis virtutem seu vigorem impertivit. Iam verò cum stellæ æstimantur esse nihil, præter denfiores portiones fuorum orbium, atque etiam quælibet regni Elementaris creatura ex materia elementari componitur, debet necessariò sequi, quòd tam stellæ firmamenti, quam creaturæ inferioris mundi, sive sint Meteorologicæ, five mixtionis magis perfectae, ut funt Animalia, Vegetabilia & Mineralia fuam habeant exiftentiam ab aquis, quæ, ut in lucem, mediante verbo Dei, ederentur, ita etiam æternum confiftunt, & in essentia atque exiltentia fua fultinentur & præfervantur, a verbo feu Spiritu æterno Elohim, quemadmodum perspicué vobis in capite sequenti explicabitur.

Venio jam ad principij illius Catholici descriptionėm, cujus est dare vitam & esse non modò cuilibet aquarum portioni in genere, fedetiam omni creaturæ ex ip-tis conflatæ-

### CAPVT. IV.

Quomodo Catholicum Principium formale, per quod aqua generales & consequenter calum & regio Elementaris atque etiam res omnes particulares effent facta , informata in actum specificum seu essentiam formalem redacta, atque in sua specie à Deo immediate ad huncusque diem preservate, ortum seu initium suum duce-

doctiffimorum Rabinoru feu doctorum Cabalisticorum epinio esset, ipsam fa-pientiam æternam, quæ est radicalis omniŭ origo, quando maneret quali otiofa & fine actione evidenti (ac fi effet in tenebrofa

Obis in pracedentibus recitavi, quod | abysto retracta) respectu exilis nostra capacitatis pro Ain hoc est Nihilo seunon Ente & non fine æstimaretur, & tamen istud Ain nobis more mirabili tam posteà revelabatur, quatenus emanatio, folendor ve ab ea emiflus erat omnia in omnibus &

# SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

qua mediante universa aqua, qua funt rera omnium existentia é suo fonte seu puteo Tenebrofo hauriebantur, rudi nimirum chaos feu abyffo, vel, ut antea est demonftratum, Catholica radiorum spiritualium, feu igneæ & formalis virtutis emissio, quæ effentiam cuiliber rei impertit: Vnde liquet, quòd tam externum five paffivum Omnium hujus mundi creaturarum, quam internum earum five activum ab æterno hoc, quo ad nos, NIHILO ortum feu initium ducunt, quòd nihilo minus refpectu fui est omnia (ut dictum est) in omnibus, ut pote in cujus oculis Tenebræ &c Lux, vifibilitas & invifibilitas, atque adeò potentiale noftrum Nihil feu Prima materia & aliquid actuale, funt unum & idem in effentia fine ulla distinctione aut differentia. Propter hanc caufam æterna hæc infinitudo, hoc omne in Omni & fupra omnia recté describitur, primum ab Apostolo ae tum à Philosopho Diviniore Hermete hoc modo: Vnus Deus Pater omnium (ait D.Paulus) qui fuper omnes & per omnia & in omnibus. Et Hermes: Deus erat Circulus intellectualis, cujus centrum est omne illud, quod est; circumferentia veró extra omnia. Atque alibi cum vocat locum, in quo mundus continetur: inferendoper hocillud, quod scriptura pluribus in locis annunciaverunt, nimirum; quòd impleat omnia & tamen extra omnia in fe, in illa cadem Vnitatis natura manet, in qua erat ante mundi creationem, quando pro Nihilo fecundum Captum nostrum habebatur. Et alibi : Quòd omnia in eo fint condita, per eum & in eo creata funt omnia, omnia in iplo conftant, & iple ett in omnibus primatum tenens : Et alibi: Ex ipfo, per ipfum & in ipfo funt omnia: Ac ita in multis alijs textus facri locis. Et quamvis ad mundi constitutionem Divinitas ista æterna è Tenebris effolferit & revelatione abditæ fuæ fapientiæ five Virtutis Effentialis, omnia tam vitibilia, quàm invifibilia formaliter existere fecerit, atque ita Tenebrofum Cabaliftarum Aleph, feu unitas in Aleph lucidum erat conversum: Tamen nihilominus ille idem maner fpiritus iste in Se ipso non recedens à limitibus fuæ uniformitatis. Sed hoc aperté in mentis humanæ dispositione, quæ est essentialis spiritus divini radius, declaratur: Nam ipfa eft perpetuo stabilis & fine alteratione in se: & tametsi ejus proprietas sit, aliquando negativa, seu privativa videlicet, quando petenti non vult dare, in quo statu viderur ejus actus nihil in effectu, five omittere radios fuos politivos; & quandoque affirmativa seu politiva, nimirum cum petenti fuam concedit petitionem, five radios fuæ bonitatis emittere fit dignata. Simili plané modò, five Divina infinitas é tenebris clucefcat , quali à Centro versus circumferentiam, five radios fuos centraliter

camen extra omnia : Est enim virtus illa,

& in se contrahat, tamen est ipsa semper una & eadem in se sine ulla ejuidem Identitatis sua alteratione. Sed venio ad pro-1.Cor.1.24. positum: Apostolus loquendo de atterno isto Christo, dicit, Christus est Dei virtus & Sapientia Dei &c. Er jam vobis dicam, ficut antea per os fapiētis annuntiavi, quid fit ifta fapientia divina: Sapientia, air Salomon, est spiritus intelligentiæ sanctus, qui est vapor virtutis seu potentiæ Dei & fluxus seu emanatio qua dam claritatis om- 54p.7.25. nipotentis Dei fyncera, candor feu fplendor lucis æternæ & speculum sive macula Dei Majestatis & imago bonitatis illins &c. Quibus patet, quod Apostolus & sapiens ille in codem conveniunt : Atque quòd ex consensu utriusque liquet, quòd ipiritualis Christus, Sapientia, Virtus, Claritas, Candor, splendor & verbum omnipotentis. Iam verò quòd spiritus iste esset principale in creatione agens, ex hisce patet : In eo, dicit D. Paulus, omnia funt cre- coloff.r. ata. Atque iterum : Ex ipío & per ipíum Rom, 11. funt omnia : Et D.Iohannes : Verbo om- Prov. 9. 222nia funt facta & fine co nihil, in co crat vita. Et Salomonclarius : Sapientiam poffidebat Iehova principio vitae fuæ, ante opera fua, ante ullum tempus, ante principium, ante primordium terræ, cum nulli effent abyfli, edita erat : cum nulli effent fonres, antequa montes fundati effent : Cū aptaret coclos, ibi erat, cum statueret ambitum in superficie abyffi, cum fortificaret fuperiores nubes fuperne, quando ponebat mari ftatntum : cum ftatueret fundamenta terræ, erat apud eum veluti alumnus, cunéta componens, & erat lætificans & ludens coram co. Quo orationis filo narrat Apoftolus, quòd Christus seu verbum seu sapientia, quam vaporem virtutis feu emanationem potentis definivit Salomon: Et Apottolus virtutem & fapientiam Dei, effet ille, qui erat ante onine ævum aut ullum creationis vestigium in occultis cum Deo: Deinde narrat, quod effet principale in mundi creatione agens. Quo bene confiderato, fic pergo. Ex prædictis ergo redditur manifestum, quòd mutatione formæ & proprietatis principij primi, quod in tenebris erat quali verbum in principio ab Aleph Tenebroso in Aleph lucidum (quod tune dictum est fluxus seu emanatio quadam claritatis Omnipotentis)hoc est emisfione iftius ipiritus eterni, ignis feu Lucis, Aquæ,quæ in visceribus Tenebrosæ Abyssi continebantur, fuerunt revelatæ, & ex itatu nihili in conditionem Realis Entitatis redactæ : ac tum postea admirabili ipsius activitate motioneque & penetratione infatigabili (est enim hic Spiritus omni re mobilior,& attingere ubique potest propter fuam fubtilitatem & munditiem) Pri-

mum tenebras à luce distinguebat & sepa-

rabat : Deinde Aquas superiores splendi-das à grossis & obscuris : Tum posteà cœ-

los disposuit in sphæras seu orbes, ac tum

Eph.4.6. Afclep.7.

Ecclef. 1.16.

Gen.I. limand, r.

Sup. 11.18, Daniel.2.22. lob.12.22. I tov. 3.19.

Iob.28.25. 15i 42.5. Prov.3.19. Eccl.24.0. Sap. 7.19. Basuch, 3.33. Eccl. 1.10. Sap. 8.5. I Cor. 12.6. Coloff t.

divisit aquas grossas sive Elementum Catholicum fublunare in proprias regiones, quas veteres Elementa nuncupărunt : uti ex verbis primi Capitis geneseos atque etiam ex primo Pimandri Hermetici fermone colligimus. Sed ut de iftis magis adhuc particulariter discurrere queamus, quo gloriofos actus & immortalia opera, quæ spiritus iste divinus primum in creatione mundi effecit, & adhuc semper per generationem in specierum præservatione & affidua Meteororum novorum creatione & fustentatione operatur, observetis velim feriò locos iftos ex facra pagina collectos: Sapientia fua Deus mundum ex materia informi creavit: revelavit fundamenta & obfcondita, novit in tenebris constituta & lux est cum eo. Revelavit fundamenta é tenebris & educit in lucem umbram horrendam Aquilonem extendit fuper inane & vacuum & suspendit terram super nihilum : Nam sapientia ab ore ejus prodeunte rotunditatem cœlorum circumeunte folà & in profundo Abyffi ambulante omnia fecit Deus, Aderat ipia quando præparavit ccelum, quando certa lege & gyro velavit abyflos, ipía aderat cuncta componens. Ipía fundavit terram, stabilivit coelos, erupit Abyffos, nubes rore concrefcere facit; Aptat pondus aeri, appendit aquas in menfura, facit pluviæ Itatuta & viam fulgetro tonitruum: Cœlos creabat & extendebat eos, firmabat terram, & quæ germinant ex ea. Sapientia creavit terram, & stabilivit cœlos prudentià : facit, ut oriatur lumen in cœlis indeficiens & ficut nebula tegit omnem terram : facit anni curfus & constituit dispositiones stellarum, fecit Arcturum & Orionem : Convertit mane in Tenebras, diem in noclemmutat, vocat aquas maris & effundit eas super faciem terræ,præparavit ternam in æterno tempore & replenit eam bipedibus & quadrupedibus, ipía effudit Deus super omnia opera ejus & fuper omnem carnem fecundum datum: Per ipsam denique Deus operatur omnia in omnibus, mediante ipfa vivificat & animat omnia Denique in ipfa omnia focit sive creavit : repleta est terra possesfione ejus &c: In principio fundavit terram & opera manuum ipfius funt cœli. Quibus locis evidens est, quòd hic spiritus divinitus ad mundum oreandum revelatus; hæc fapientja æterna, quæ eft emanatio claritatis Omnipotentis Dei, hoc verbum mysticum & mirificum, sit radicale illud principium activum omnia creans, omnía informans, omnía componens & omnia in hoc mundo fuftentans & præfervans. Vnde scriptumest. Deo serviat omnis creatura, quia dixisti & factæ sunt, mitudith,16.17. fifti Spiritum & creatæ funt &c: Quafi dixiflet: Emanatione tua fancta aquae &

tenebrofa abyffo funt revelatæ & informatæ, & omnes creaturæ ex ijs compactæ vivificantur, animantur, & fecundum fpecies fuas ex Nihilo creantur : Vnde testatur A&.17.25. pagina facra alibi, quod ipfe det vitam, infpirationem & omnia : ideoque non per actum mediatum, ut Peripatetici volunt, fed immediatum, neque per operationem minus principalem & fecundariam, fed principalem & primariam : Nam fi Deus effuderit istum Spiritum super omnia ejus Beel.J.to. opera: fi iste incorruptibilis spiritus sit in sw.7.24 omni re : arque etiam fi iste Spiritus sit magis agilis activus & mobilis omni alia re, quid, obsecro, impedire potest, quòd ipse non opererur immediaté & absoluté per se in omnibus ? Quare diftinctiones prædiclæ, quæ ab humana inventione funt partæ debent effe nullius respectu actionis divinæ momenti, & per consequens omnes causæ activæ seu efficientes subalternatæ debent à sapientibus relegari in exilium, cum sit ipse Solus, qui operatur omnia in omnibus, & per conlequens, animat, vivificat & agit ad præservationem omnium immediate & per fe fine ope alicujus fuze creatura: uti fuperius est demonstratum. Vnde Propheta: Ego Iehova faciens om- 161 44:24. nia folus & nullus mecum. Et alibi: Ego Eccl.24.S. fapientia circuivi rotunditatem cœlorum fola &ce: Est ergo Deus Pater, qui agit per filium feu fapientiam fuam fine ullius creatura, five fit Angelus, five Dæmon, five Sydera, five venti, five Meteora, five creaturæ compositæ, adminiculo : juxta illud sæpius, sed non inutiliter à me allegatut Licet multi fint, qui dicuntur Dij five in cœlo, sive in terra, nobis tamen unus Deus Pater, à 1. Cot. 8,3. quo omnia & nos in illo, & unus Dominus lefus Christus, per quem omnia & nos per ipfum. Sed non in omnibns est scientia &c: ac fidixiflet , Nor. funt creaturae, quæper se quicquam faciunt, sed est Deus, qui per spiritum suum æternum lesum Christum mediantibus creaturis operatur immediate in hoc mundo. Concludimus igitur, quòd spiritus iste à Deo emissus unicum fit effentiale & primarium atque etiam postremum in mundo agens : Est enim Alpha & Omega, principium activum , centralis animæ mundanæ actus, creaturarum omnium lapis Angularis, earum fabricas animans, fuitentans & prafervans: neque novi ego aliam in facra mea philosophia ista naturam essentialem, præterquam folum Creatorem iftum

in creatura feu facrofanctum mundanum

opificem in operibus fuis, ut cum Aposto-

lo & Salomone loquar : Atque hoc modo

habemus formale omnium rerum creatu-

rarum principium rationi mundanze, fatis luculenter & graphice pro exili ingenii

mei captu descriptum.

# SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

CAPVT. V.

De Pleno & vacuo, quid sit vera Plenitudo & vacuitas, & qua ratione Philosophi Ethnici in sua circa ea inquisitione erraverint.

Am verò explicatis duorum principio-rum constituentium & componentium arque ideo in eo respectu, erat Vacuum, ninaturis, quorum prius est existentia rerum fons; alterum Effentiæ formalis origo; necesse est, ut Pleni & vacui proprietates ordine proximo, idque juxta Philofophiam veram & Christianam intelligamus, Sed priufquam in iftius rei explicationis medullam me immergam, opus est, ut Ethni-corum Philosophorum de hoc subjecto opiniones cum illis Theo-philosophisChristianis in primo loco conferam. Vr ergo videtis ex præcedentibus, quòd fit unum principium ad exiftentias materiales rerum spectans, quod Aquas diximus: & aliud; quod ad earum effentias formales attinet, ita quidem duas de Pleno & Vacuo inveniemus opiniones, quarum prior est Ethnicorum, utpote quorum est sententia, quòd omnis Plenitudo & Vacuitas debet effe in respectu materiæ seu substantiæ, qua repletur mundi cauitas: Vnde illud dicunt vacuum, quod non repletur aliqua materiali existentia : Quare ubi est nihil existentia aquarum, ibi vacuum esse concludunt : Hi ergo nec dolium, nec puteum volunt effe vacuum, tametfi fenfibili corpore non fint repleta, quatenus ipío aere, quem corpus eile agnoscunt, repleantur : Imò verò aërem dicunt ideò vacuum in mundo impedire & plenitudinem fempiternam omnia implere, quatenus ipfius fubtile corpus penetret omnia, & ubique per mundum difcurrens repleat fuà existentià omnia : quare utcunque ullus locus dicitur vacuus, est tamen undique rei veritate aere plenus, Hisce ergo sic respondeo, quod frustra sir disputatio de illis rebus, quæ nec sunt nec fuerunt, aut erunt unquam: Nam cum aquæ essent principium illud materiale, à quo omnia habuerunt fuam exiftentiam, utpote à quibus, per quas & in quibus cœlum & terra, ex quibus omnia constant, erant fabricata, ut testatur Apostolus, opus est credere, quòd cœli prius & terra deficient, ac denique tota aquarum creatarum moles & per confequens materiale rerum principium in nihilum redigerur, priufquam verum aliquod tale, quale Ethnici fomniaverunt, in mundo reperietur. Quare dico, friyolam fieri quæstionem circa illud, quod nec fuit, nec erit unquam: At verò é regione scripturæ facræ viden-tur aliud Plenum & Vacuum intendere, nimirum illa, quæ ad principium formale five Effentiale pertinent : Nam ubi Spiri-tus seu Ruah-Elohim ante rerum primordium non appareret, & aquas tenebris obrutas, non informaret, ibi, uti dictum est,

arque ideo in eo respectu, erat Vacuum, nihil aliud, quam abfentia spiritus istius omnia animantis & vivificantis & fua præfentià informantis: Vnde dicta est Tenebrosa Abyffus, potentia divina & confequenter vacua, quatenus emni actu orbata: Hine Moyfes: Terra erat inanis & vacua. Et Iohannes: Deus Aquilonem extendit super inane & vacuum & fufpendit terram fuper 10h,26.7. nihilum, hoc eft, in Abyflo vacua & inani, ut pote tenebris obruta : Deus sapientia fuâ fecit cœlum & terram : Iuxta illud etiam Moysis : In principio creavit Deus cœlum & terram : ubi per principium, mysterium illud Abyssi infinitum intelligunt nonnulli ex doctioribus. Vnde etiam D. Iohannes : In principio erat verbum: Erat enim ex isto principio tenebroso, Ioh.z. quod fecundum captum humanum videbatur inane, vacuum & plané Nihil, licet Deo optimé notum, quod Spiritus iste lucidus est ad mundi creationem egressus, ut in pluribus facrarum literarum locis patet. Et Mercurius Trismegistus ait : Erat um- rimand.3. bra infinita in abyflo, aqua infuper & fpiritus intellectualis, per divinam potentiam in Chaos inerant &c. Liquet ergo, quod apparitione iftius fpiritus ex tenebrofo Mysterio, tenebræ erant fugatæ, aquæ in 106.12.22, lucem productæ & omnia Luce effentiali à spirituisto emissa sunt creata, juxta illud Iobi : Revelat fundamenta é tenebris & educit in lucem umbram lethalem: acfi dixisset, à conditione vacus & nihili reduxit Aquas, quæ funt materialia omnium rerum fundamenta, & in plenitudinem & realem existentiam convertit nihilum & vacuum virtute plenitudinis activa & lucidæ, emiffæ à spiritu, in quo habitat, teste Apostolo, omnis plenitudo divinitatis cor-poraliter. Hinc dixit, idque haud insulsé colest 2.8, Poëta: Iovis omnia plena. Et alibi: Iupiter est, quodeunque vides, quocunque moveris: Nonne etiadicunt scripturæ, Deum omnia implere ? Et iterum: Ipium effe ubique? Atque iterum : Iofum effe omnia in omnibus? Hic ergo arguitur, quod vacui-tas, Inanitas, Nihil & tenebrae fint unum & idem, nimirum absentia actualis & informantis præfentiæ virtutis divinæ: quoniam omnis plenitudo feu repletio confistit in immediata virtutis divinæ actione & proprietate. Sed Deus per spiritum suum nondum étenebris ad mundi creationem effulfit. Quare conftat, quòd prima & informis mundi materia, omni, quoad nos, gratia inactuante, creante & informante effet vacua & destiruta: Vnde vacua

Gén.I.

2. Pett. 3.

feu inanis, vacua & Tenebrofa five in formiserat dicta; ut ex ante dictis Moysis verbis patet. Terra, inquit, erat inanis & vacua , hoc est, nondum desummæ plenitudinis Spiritu omnia informante gultavit: Nam tenebræ fuerunt fuperfaciem abyffi: Evidens profectò argumentum, quòd spiritusifte nondum comparuerit : Sed post apparationem plenitudinis Spiritus Elohim, terra non erat amplius vacua & inanis, fed ratione participationis, plenitudinis & bo-Gen. I.10, II. nitatis divinæ, dicit Textus, Deum vidifle, quòd opus istus diei effet bonum, hoc est, plenum bonitatis, divinae, quippe cujus virtute tum posteà terra germinaret herbam virentem, facientem femen, & lignum pomiferum faciens fructum juxta genus fuum , & protulit herbam virentem , facientem femen &c : Et vidit Deus, quòd effet bonum:Hinc inde arguendo , quòd terra, quæ anteà erat inanis & vacua jam falutari præfentia iltius vitæ & formæ Spiritus effet plenashoc est, igne divino & Spiritu Dei incorruptibili redundans, juxta illud Salomonis : Spiritus disciplinæ sanctus implet orbem terrarum : Et alibi, Incorruptibilis Dei spiritus incst omni rei. Et Apostolus: Christus omniaimpler Quibus videre poffumus quòd omnis plenitudo fir à divino actu feu effentiali Spiritus Divini præfentia, cum è regione vacuitas dicitur adeffe, ubi vita illa formalis à spiritu concessa, aquis abeit, quod quidem totaliter accidere nequit fine absoluto subjecti ab ejus præsentia fic privati interitu & in statum nihili redactione, Accidit nihilominus in parte, ut quandoque à creatura recedat spiritus iste, If slm, to 4, 21 videlicet in momento mortisfeu corruptionis creaturæ spæcificatæ: Quemadmodů ex pfaltis Regij verbis constat : Deo dante creaturis, recipiunt, abscondente facié sua perturbantur, recipiente spiritu suum expirant & revertuntur in pulveres fuos; emittente spiritum suum, recreantur bono &c: His ergo patet, quòd fit Spiritus Dei præfentia, quæ implet hominem & creaturas Vitæ bono, & quòd ipfius abfentia fit vitæ vacuitas in spiritu homano: Sed ista vacuitas propriè dicitur privatio, quatenus actum politivum præcedentem lequitur. Hæc est igitur ratio, cur vacuum & inaue fit tam horribile in rerum natura : Quatenus fcilicet extrema & abfoluta emanationis aternæ abfentia, five à Spiritu Aquarum mundi ablatio, minimé potest tolerari : Nam res qualibet ex aquis conflata fummo naturae fuæ appetitu cupit informari. Quare abominabile est in natura, ab omni existentiaprivari. Sequitur ergo, quòd, nisi Deus res omnes hojus mundi implevisses suo Vitæ spiritu, vacuitas, Inanitas, & deformitas ubique per mundum regnarent, & per confequens omnia mancrent in featu Nihi-

ritus fui emanantis omnia ex Nihilo creavit, fustentavit, & præservavit, igitur evidentet liquet, nihil esse in hoc mundo, quòd jam est absoluté inane & vacuum: Tametsi ante Principium mundi tenebrofa Abyffus & materia deformis cceli & terræ effet talis: Vti Moyfes & Iob habent: Manifestum ergo est, quam vana & impossibilia sint va-cuum & plenum secundum intentiones Philosophorum Peripateticorum, respectu illorum , quæ à scripturis intelliguntur: Nam vacuum & Plenum, Moyfaica funt Potentia & actus, unde per reductionem potentiæ, quasi Nihili in actum mediante fpiritus Elohim ptæfentiå, vacuum & Inane in plenitudinem convertitur : Non est quidem mirum, fi Aristoteles de ista inanitatis & feu vacuitatis & Plenitudinis specie ne cogitaverit unquam, cum in uno loco ait: Ex Nihilo nihil fit, Et in alio loco affirmat:Lucem effe merum accidens, & per consequens non apparebat sensui ejus, quod accidens potuiffet inanitatem feu Vaeuitatem auferro, seu eam in plenitudinem ratione fuze effentize conferte. Sed ego Chriftianos Peripateticos proprijs jam aggredior armis, & telo ab ipforti pharetra deprompto, talem ipforum affertionem fic oppug-no. Commune est inter ipfos axioma: Quòd Accidentis effe fit ineffe. Ego igitur iplis me iftiulmodi fyllogismo opponam:Si Lux fit accidens, tunc ejus effe est inesse five inhærere subjecto: at Lux sine ulla ad aliquod fubjectum ad hæfione existere potest. Ergo non est illa accidens, fed potius fubstantia omnium purissima & effentialissima: Major probatur & conceditur ex verbis Aristotelis, nimirum, quòd accidentis effe fit ineffe: Minor confirmatur authoritate Moyfis, ut pote dicentis, quòd Lux effet primo die ante omnem aliam creaturam producta five creata : & per confequens nullam habuit præexiftentem materiam, cui inhæreret. Prætere à est ultra captum humanum, ut Deus crearet Acci- Llob. 1. dentia tempore & ordine anté fubstantias tob, t five creaturas effentiales. Porro etiam De- Sap.7us fonsorigo & pater Luminis nuncupatur,ut scripturæ tradunt: & spiritus seu verbum ejus definitur esse Lux , in qua non funt tenebræ ullæ. Et iterum Spiritus fapientæ dicitur effe claritas feu fplendor & virrus emanans ab omnipotenti Deo.Concludimus ergo, quòd verum plenitudinis & vacuitatis mysterium effet Peripateticispenitus ignotum, quippe qui erant veræ fa-pientiæ, quæ (ut Apostolus testatur) descendit à Patre Luminis , penitus ignari: Hocque apparet in co manifestus quate-nus elientialem lucem seu splendorem sanctum, qui est essentialis structuræ cujuslibet creaturae basis & lapis Angularis, esse meram qualitatem five superficiale accili:Sed quoniam Deus præfentia lucida spi- dens, falso tradiderunt.

# SECTIONIS PRIMÆLIB.III.

### CAPVT. VI.

Quodmodo dua essentiales proprietates activa, invicem conditione oppositæ, ac tum postea totidem naturæ passivæ ex predictis duobus primarys rerum principis orerentur, & qua ratione omnes in mundo sublunari mutationes sive alterationes virtutibus earum efficiantur.

Nanimo meo est , hoc loco partus & o-rigines in primis duarum naturarum activarum seu virtutum essentialium referre, quæ à duobus rerum omnium principijs anteà recitatis procedunt, & tum poiteà conditiones seu proprietates duas pasfivas, quæ à duarum virtutem activarum effectibus oriuntur, explicare paucis. Sciendum estergo, quòd, ut potentiale sive tenebrofum in proprietate fua effentiali eft emanationi Spiritus actuali five principio lucido contrarium ; ita etiam quodlibet eorum fobolem five proprietatem effen-tialem conditione fibi invicem contrariam & repugnantem in mundum produxe-runt, nimirum Frigiditatem & Caliditatem: De modo & ratione mystica productionis harum virtutumfive proprietatum fuecincte hoc capite agam & in primo loco profundum frigiditatis ortum vobis pro captus mei exilitate enucleare co-

Evidenter liquet ex ijs, quæfunt, antea relata, & ad bue clarius libro primo fectionis hujus fecundæ dicetur, quòd tenebræfint effectus immediati divinæ Voluntatis, five Divinitatis latentis five in fe contracta: & confequenter privativa: Dei proprietatis five Potentiæ divinæ, quæ cit Privationis, Mortis, Vacuitatis, Inanitatis, Deformitatis & hujufmodi aliarum imperfectionum Mater: Nam proprietas deformis Nihili five Tenebrofæ abyffi eft naturaliter acquiescere, fixari & nullo modo agere aut operari: Ratio, quoniam in ipfius appetituest conversationem suam in & circa centrum habere , in quo nullo est motio five actio , qua se versus circumferentiam dilatet, ut è regione, Spiritus Dei lucidus, five Deus in fua voluntate five natura patente verfatur circa actiones & motus, qui à centro ad circumferenti-am tendunt. Ob illam ergo rationem, principium Tenebrosum sibi, idque naturali inclinatione vendicat, quietem, otium, & fixationem : Atque ifta proprietas generat seu producit virtutem ellentialem luæ propriæ conditionis , nimirum Frigidiratem, quæ, ut pro Agonista seu Athleta ad refistendos sui oppositi, videlicet caliditatis insultus eligitur, ex cujus societate funt motio & Actio, ita quidem, nisi ipsa agitetur & incitetur agili caloris actione, non movetur, fed videtur pacificè &

quieto more fomnolentæ fuæ matri , Tenebris videlicet & privationi infervire, quarum foboles, uti diximus funt fixatio, quies , quæ quafi dormientes adhærent centro, illudque inhabitant, atque ideò est contra earum voluntatem intueri circumferentiam, nifi violentia excitentur: Et revera frigiditas est actus essentialis, qui procedit à potentia Divina, cui præ-cipue in fua actione inferuit: Nam potentia Divina circa centrum magis verlata,in ifta fua proprietate contrahit radios fues à circumferentia in se ipsam : Iuxta illud Mercurij Triimegisti : Monas generat Monadem & in se ipsam reflexit ardorem: Acfi dixiflet: Monas ifta quafi potentia Fimand.3. divina, emittens emanationem fuam, quæ erat altera monas unius & ejusdem essentiæ & in fe ipfam, hoc eft ad punctum centrale, quo emilit Monadem, reflexitillam, ut ibi quiesceret. Atque ita hoc modo ante ullam mundi typici creationem productus erat mundus archetypicus. Cui etiam aftipulari videtur Rabbi Bair , Ca- Benelia, 16.3. balifta egregius : Sapientia , ait, cum effet in Abylio tenebrarum retracta, immanens otiotaque ad nihil respiciens, Ain quafi Nihil dicitur : & in hoc ejus statu Aleph tenebrosum dictitatur. In hoc contracto seu potius sequestrato & privato unitatis Divinæ statu , videtur operari se-cundum proprietatem suam negativam mediante agente suo Frigido, cujus unicus conatus est efficere, ut aquæ quiescant. Atque hoc ejus agens in eo probatur, non effe accidens (ut vana Peripateticorum doctrina docet) quatenus est certum, nullum in Deo reperiri posse accidens, ut pore, qui est summa, purissima & absoluta fimplicitas & effentia meré formalis, in le & per le existens, & per consequens ab accidentibus libera. Quare , cum di-vinitas non fit , nifi una effentia , potens est ex se, hoc est, à sua simplici natura pro placito proprietatem quamcunque effentialem à fua divinitate haud divitam producere : Arque hac de caufa Sapientia Divina dicitur Spiritus uni- 519.7.22. cus , multiplex ; unicus dico respectu fuæ essentiæ , & multiplex respectuproprietatum effentialium , quæ ab eo progrediuntur. Quòd autum effentialis proprietas five natura Frigoris fit formale illud agens, quo Deus in occulto & potentia-

dos hostiles caliditatis & ipsius actionis & motionis infultus, & ad destruendos & ad nihilum redigendos illos affectus, quos ipíe in patenti & politiva fua natura virtute caliditatis produxit, ab affectu & experientia demonstratur, Nam quòd Spiritus fapientiæ in revelata & manifestata sua proprietate afflatu suo calido ab Austro vel plaga Orientali est operatus (quippe qua ejus actione, rarefacit aquas denfas in aerem, faciendo illud, quoderat groffum fubtile, & quod erat opacum & tenebrofum Diaphanum & perspicuum, imò verò & invifibile) illud Spiritus iste latentem fuam induendo naturam, mediante suo frigore, iterum deformat , diftruit', & in fpeciem contrariam transmutat : Nam Spiritustali proprietate præditus & ab Aqui-lone fpirans condenfat & infpiffat aerem anteà rarefactum, illumque à statu fuo invisibili ad statum visibilitatis reducit. Atque etiam illud opacum, quod diffipatione & fubtiliatione partium factum erat transpares seu Diaphanum, jam virtute sua frigida & contractiva proprietatis septentrionalisactu & operatione à flatudivino emissa, in corpus opacum & densum icerum redigitur: Ita, ut illud, quod erat agile, mobile & vivum, virtute caloris advenientis jam factum est stupidum, fixum, mortuum, & quietum per invasionem frigoris: Illud, quod erat leve & nullius fenlibilis ponderis, contrahitur in grave & ponderofum corpus five confiftentiam. Quemadmodum videmus, quod vento spirante Boreali, aer convertatur in nivem, grandines, gelu, pruinam &c: Iam verò quòd non fit, nifi unius ejufdemque effentiæ spiritus, qui ambos istos effectus actione feu spiritu contrario pariat, ex istis Prophetæ dictis conttat : Veni spiritus, ait, à quatuor ventis & infuffla interfectos iftos &c: Quo verborum filo arguit, quòd non fit nifi unicus spiritus (dico unicus fimplex in effentia: At multiplex in operatione, ut fapiens loco anteà citato ait) At verò, ut ea, quæ à nobis funt propolita efficiamus adhuc perspicuiora, auscultetis velim ad verpfil.147.2.15. ba Prophetæ: Velociter currit fermo Iehovæ, qui emittit nives ficut lanam, pruinam ficut cineres dispergit, deijeit gelu tanquam fruita, coram frigore ejus quis confiftar? Emittens verbum , liquefacit ifta, fimul ac efflat ventum fuum, effluunt aquæ &c : Ex quibus quam plurimas res notatu dignas obiervamus : Quarum prima eft, quod Deus in occulto & latenti fuo statu per esentialem fuam proprietatem frigoris, res anteà versus circumferentiam dilatatas, jam centru versus contrahit. Secundo , quòd proprietas frigoris attribuitur feu afcribitur Spiritui Dei in Septentrionali ejus actione, five in privativa, feu occultata fua conditione. Nam verba funt: Coram frigore ejus quis confiftat ? Quam-

Exck.37.9.

li fuo statuad compescendos & oppugnan-

obrem evidenter patet , quòd fit effentialis virtus in Divina potentia. Tertiò, quòd debeat effe actus Monadis five Vnitatis in ipfius tenebrofa, abstrusa & privativa natura; tum quia res claras & lucidas & perípicuas reddit obscuras & opacus; tū quia motū agilitate & vită auferre videtur ab aere, qui anteà calore effentiali incitate movebatur, agebat & vivebat: Ac denique, quia omninò opponitur actioni caloris, qui divinitati emananti & vivificanti infervit. Quartò, quòd effectus frigorisactu revelatæ naturæ Dei, hoc est, per ejus verbum emisfum, destruantur & in nihilum redigantur: Nam textus dicit: Emittit Verbum, & liquefacit ifta, videlicet nives, glaciem & pruinam. Quinto, quod contrariæ iftæ actiones ab uno eodemque Spiritu in effentia, fed multiplici in conditione perficiantur admandata illius complenda, qui illum emittit, Porro etiam, quòd virtus frigida in vento fit effentialis, privans aut congelans, mortificans & contrahens actus Dei, ex hifce paginæ facræ indicatur: Deus fortis edit glaciem flatu suo , flante 106.a7.9; Deo concrescit gelu. Concludo igitur, quòd frigiditas sit actus essentialis potentiæ divinæ, autæternæ fapientiæ velo tenebrarum involutæ, atquæ ideò divinam voluntatem in tali fuo (tatu feu conditione, noscimus per effectus illos, quos producit; in eo scilicet, quod evidenti suo actu contrahit à circumferentia versus centrum, & ob istam rationem ista Dei virtus elt caufa congelationis, inspillationis; contractionis, constrictionis, fixationis seu immobilitatis, ponderositatis, quictis & otij , obtenebrationis , mortificationis, privationis, stupefactions & fimili-

In contraria proprietate divina, nempe in spiritus istius natura patente, manifesta & politiva, atque in illo statu, qui dicitur Cabaliftis Aleph feu. Vnitas lucida, in quo mover , operatur aut emanat à centro circumferentiam versus, & seipsum revelat fuper faciem tenebrofæ Abyffi, efficiendo invisibile non Ens aut Potentiale Nihil, ut appareat actu in forma aquarum : In hac, inquam, proprietate ejus dicitur à sapiente effe omnibus mobilibus mobilior, ubique penetrans seu attingens propter immunditiem ejus, ita; ut, quemadmodum privativa seu Borealis ejus proprietas producebat quietem, orium & cellationem ab operatione per contractionem five attractionem à Circumferentia ad centrum: Ita in ifta politiva aut Australi & Orientali proprietate per viam dilatationis seu emissionis radios suos à centro circumferentiam versus, motum & actionem mediante effentiali caloris agilitate, procreare folet; ut pote, qui calor operatur affidué super effectus frigoris resistendo, diffolvendo & attenuando, levia ex groffis faciendo perípicua & transparentia

### SECTIONIS PRIMÆLIBAII.

ex opacis & tenebrofis efficiendo &c: Ita er formalis ifte Lucis Agonifta, videlicer calor, à lucis actu & motu immediaté productus bellum gerat perpetuum adversus frigidum, custodem tenebrarum: Nam unus dominium habere nequit, quousque alter paulatim extinguatur, & in exilium quafi relegetur. Quamobrem, ut Lux cum omnibus fuis focijs vel adhærentibus dicitur effe politionis actus, informationis, plenitudinis, motus, vitæ, falutis & caloris genitrix; ita etiam calor operatur fecunfum naturam & dispositionem in fatigabilis & femper operantis fuæ genetricis, nempe Lucis, ad fubvertendos & in nihilum convertendos Tenebrarum & fui frigoris effectus: quemadmodum videmus in naturis Ventorum calidorum, nimirum Australis & Orientalis : Nam, ut venti Septentrionales & Occidentales plus minuive congregant, contrahunt, indurant, condentant, ponderofum efficient, fixant & immobilem faciunt, atque opacum reddunt non modò acrem, sed etiam resalias tam homogeneas; quàm heterogeneas; ita é converso venti prædicti calidi solent aërem diffipare, dilatare, rarefacere seu attenuare, mollem reddere, illuminare feu perfpicuum & transparentem, volatilem atque agilem five mobilem facere, quem anteà venti prædicti frigidi more prædicto alteraverunt. Atque totum hoc radicaliterà fpagyrico feu feparativo Spiritus feu verbi divini actu perficitur. Idque arguitur ex verbis Prophetæ inprædicto textu: Emittens, ait, verbum fuum , liquefacit ista , simulac efflat ventum fuum, effluunt aquæ, &cc : Ac fi dixiffet , quòd emififfet Verbum fuum equitans super alas ventoru, & quòd virtute activa & calida illius Verbi Nives, Glacies, Pruinæque fuerunt diffolutæ, & à fixa, opaca, groffa, ponderofa, & mortali fua dispositione in mobilem, perspicuam, tenuem, & levem aquæ & aeris confiltentiam redactæ. Atque ita illud, quod Deus verbo fuo operatus est in proprietate fecreta, contractiva & frigida: Nam Textus ait: Velociter currit fermo Iehovæ, qui emittit nives, ficut lanam &ce: Hoc, inquam, totum per verbum ejus, fimulac efflavit ventum fuum loco & Natura oppolitum convertit, in aerem agilem, transparentem levem & tenuem. Ex iftis ergo perspicué indicatur, quomodò hæ duæ virtutes oppositze, nimirum Calidum & Frigidum ortum fuum habeant ab uno codemque Spiritu in radicali effentia, qui in latente fua natura vices agit principij in-formis & tenebrofi: Vnde & Aleph Tenebrofum seu Potentia Divina dicitur, in quo statuvidetur quoadnos quiescere, & circa Aby fli centrum otiofus manere: At é contra in patenti fua difpolitione, naturam induit Principij activi, informantis & Lucidi, Vnde jam Aleph Lucidum & actus divinus dictitatur : Atque in ifto itatu appa-

ret nobis, agere & à centro circumferentiam verfus movere, radiofque fuæ perfectionis undique per aquas ejaculare, fuamque naturam vivificam creaturis hac ratione communicare : Atque ita patet, quòd Deus sit radicale omnium principium, à quo principio duo, Natura & conditione oppotita, existunt, ipso nibilominus unum & idem immobile, non alterabile, idem & permanenter existens, Duo ergo confistunt in uno Principio à principijs, & cum principijs duæ proprietates activæ effentiales exfurgunt, à quibus omnia existunt : Vnde reché dicitur Deus à Scripturis Vnum & omnia: & omnia in omnibus, & fine ipfo nihil: & centrum omnium, cujus circumferentia est nullibi : Et in omnibus & super omnia &cc.

Ex his ergo luculenter intellexiftis, quòd due iftæ virtutes, videlicet Frigiditas & Caliditas (ut cunque funt in operatione feu actu oppositæ) ab uno codemque Divinitatis Spiritu & Essentia originem duxerint, cum fontibus duobus ab invicem itidem conditione distinctis, ex quibus emanant, & quòd Spiritus Dei mediantibus istis duabus proprietatibus, via duplici, rarefactione scilicet & condensatione operetur in mundo: Nam observatur in Elemento mundi sublunaris Catholico, oppositos parere effectus ad voluntatem Creatoris in terra, aqua atque acre sive Elemento generali; uti inferius stylo ampliori declarabitur.

Restat jam, ut de ortu & Natura duarum proprietatum passivarum dicamus pauca, quippe, quæ videntur habere suas generationes & progressiones à proprietatibus esfectialibus activis, nimirum à mutua actione & oppositione Frigiditatis & Caliditatis; quæ, uti dictum est, radices suas habent vel in Noluntate & privativa existentia divinæ naturæ, aut in Voluntate & positiva emanatione ejustem: Vnde liquet, quòd harum passivarum naturarum existentia dependet ab activis. Et primum vobis animi mei sententiam, Humiditatis partum sive generationem explicabo, actum posteà verba de Siccitatis origine faciam.

Imaginari debemus, quod quando nulla effet Lux formalis, ad informandam five in actum reducendam Abyffum tenebrofam five Chaos inane, & per confequens nullus calor ad agendam & faciendaminter lucem & Tenebras divifionem, tunc Chaos informe & opacum ad ficcitatem inclinaret, utpote frigoris in eo adhuc occulti actione quafi congelatum, uti in glacie & pruina videmus: Nam certum eft, quòd frigus dominium feu poteftatem infinitam habet, ubi Caliditas omninò abeft: Quemadmodum fub Sole Septetrionali videre licet; ubi omnes aquæ in molem frigidă & ficcam ratione ablentiæ coloris Solaris conglomerantur: Contrario plané modo, ubi Sol aut Venti cali-

E61.147.16.

phil.147.15.

in exilium relegatur frigus, omnes ipfius actiones seu effectus destruuntur, & in ficcitatem vertuntur natura terræ, ita ut in maffam ficcam, fitibundam & fpongiofam redigantur: Haud aliter & per eandem plane rationem (nam tam Frigiditas & Ca-liditas, quam Humiditas & ficcitas mundi, fuas actiones & paffiones à principalibus prædictis habuerunt ) proprietates nostræ effentiales in materijs principalibus operan-tur: Nam Chaos erat confusa quædam & frigida atque ficca moles, quoufque Lux divina è tenebris apparebat & in aquarum congelatarum mafiam operabatur: Etiam Lux in fe confiderata nimirum fine refpectuad actionem ad maffam paffivam, erat conditionis igneæ, ut pote , in qua actus, calor & ficcitas deprehendebantur: Quare fequitur, quòd, ut frigiditas in effectu est nihil præterquam potentiæ divinæ actus, & quod , ejus actus & Dominium redditur absentia Caloris manifestum & notabile: Ita enim ficcitas est nibil aliud, quàm natura paffiva apparens cum duabus prædictis activis virtutibus, dum funt in gradibus fuz intensionis , in quo activorum statu Humiditas perpetud ab est : Verbi gratia in extremo frigore , quando omnia sunt egregiè congelata , adest siccitas omnino desciente humiditate. E regione, ubi fervor folis atque ventorum Orientalium fpiracula præter modum calefaciunt terram, ibi etiam minimè reperienda est humiditas. Ad Humiditatem autem quod spectat, dicimus, ipfam effe naturæ quafi adolterinæ, vel potiùs, quòd loco Hermophrodiræ se habet, quatenus ex duabus naturis activisest parta sive derivata, ita ut de ipfarum utraque participare videatur in ortu fuo: Hinc eft, quòd proprietas ifta paffiva fit intermedia conditione inter illas duas. Quare infervit ad fuscipiendas impreffiones actionum utriufque extremi. Atque hoc totum oculari observatione tali pro-bamus atque demonstramus. Ventus Borealis fuo dominio convertitaeris exiftentiam in nives, grandines, pruinam, glaciem Hoceft, eum mutat à calida & humida in frigidam & ficcam fubstantiam : Sedubi venti Auftrales & orientales incipiunt habere Dominium, tune ipforum spiramina paulatim in duras prædictas maífas feu moles penetrant, ipfafque diftrahendo in fub-Secundum fenfum Verborum Textus fupra dicti : Emittente Iehova verbum fuum, liquefcunt nives, glacies &cc : Simul ac efflat ventum fuum, effluunt aquæ &c: Hoc elt ex rebus ficcis fiunt bumida: Quo apparet , quod Humiditas fit nihilaliud, quam mixto frigoris & Calidi in fubstantià aliquà aereà leu aqueà, frigore prius concretà, quæ est fluxibilis in potentia: & runc frigidicate extrema caloris præ- augeatur.

di sua caloris spiracula directé emittunt, ibi | sentià , Paulatim decrescente , siccitas recedit, locum dando paulatim humididati, ita, ut, nifi adfit Frigiditas cum caliditate, Humiditas apparere non possir: Sicnifirespiciant Austrini flatus Septentrionis sufpiria, nubes & pluvias haud producerent: Sic flatus Occidentales, quatenus participant & in medio funt inter Meridiem calidum; & feptentrionem Frigidum, humidiores folent producere temperies: Sed hu-jus fluxibilitatis ratio est hujusmodi. Videmus ex prædictis, quòd frigiditas extrema reddit aerem & aquam immobilem & fixam : Per confequens est fignum evidens, quòd ventus aliquis incipiat maffæ congelatæ prædominari , quando illa incipit hu-mectari , moveri & refufcitari : Quippe quam functionem nibil puæterquam calor Præftare queat:Simili plané modo in creatus & omnia creans Spiritus Lucis, operatus est in tenebrosa Abysso, dum super faciem ejus informem ad aquarum creationem ferebatur, fecitque tenebrofamillam molem, aquis potentialibus frigore anteà ob calidi abfentia congelatis plenam, gradatim liquescere, & tune à Moyse nomine aquarum aperté, actualium & realium, funt vocata, & ab Hermete, nomine funt vocatæ Naturæ humidæ, atque in eodem flatu, ad hunc ufque dlem manent : Cùm certum fit, quòd tam aquæ fubtiles feu aèrea:, qua groffæ & fpiffæ, ut funt maria, fontes & flumina, funt humidæ & fluidæ; utcunque affidue, sie volente omnium rerum Creatore, ab una natura in aliam mutantur & alterantur: Quæ quidem in Elemento mundi inferioris Catholico, mutationes & converfiones diuturnas per ministros suos Angelicos fuper Ventorum alas moventes fiunt, quippe quorum elt efficere aquas, ut ab una in aliam rotent naturam, hoc eft, ab unius in alteram formam transformentur: Sed observemus oportet Aquas visibiles & omnía vifibilia, five fint meteora, five alia composita ex aquis fuisse serius ab aquis invifibilibus facta & conflatu fecundum doctrinam D Pauli antea citatam: Et Moyfes agnofcit mare & terram, quæ fuerunt prima vifibilia, ex aquis inferioribus, quafi Aëre Catholico effe formatam : &c ibidem terræ, quali totius maliæ aquarum facem feu hypottafin post spagyricam mundi per verbi actum divisionem Scipfius fabricæ mundanæ complementum videtur statuere,

Sed, ut myftica iftiufinodi creationis arcana clarius adhuc vobis innotescant illud totum, quodrationibus partim ex facris literis & partim exactifimis veræ philofophiæ regulis extractis antea probavimus, jam expressions demonstratione oculari confirmabo; quo fides diligentium lectorum & philotophiæ veræ amatorum Zelo fidentiori ad ea, quæ dicta funt credenda

### SECTIONIS PRIMÆLIB. 111.

Demonstratio ocularis singulos proprietatum effentialium supra dictarum ortus & operationes Lectori ad amussi m indicans.

PRiufquam ad ocularem noftram iftam demonstrationem procedamus, quæ erit in & per experimentale nostrum instrumentum facta, inprimis confiderare debemus, quòd Catholicus aer feu generale regionis fublunaris Elementum, fit fubtilior & magis spiritualis Aquarum, infra Firmamentum portio, de quibus Moyses facit mentionem : Quare certum est, quod quælibet ejuídem aeris particula correfpondeat ejus toti, & per consequens aer inclusus in Instrumenti hujus vitro est ejusdem naturæ & conditionis cum aere Cathólico mundano. Vnde liquet, quòd ratione continuitatis ipforum, ut aer generalis mundi fublunaris in fua dispositione se habet, ita etiam ejus aer particularis vitro inclusa, qui est Catholici pars, se habet iterum ut Spiritus Ruah-Flohim, qui ferebatur super aquas, ipsas sua præsentia animavit, vivificavit, informavit, eafque dando ijs motionem dilatavit ; ita quidem ipfius abfentia feu actus & emanationis agilis ceffatione, seu radiorum activitatis fuæ in feipfum contractione, aquæ fimiliter funt contractæ, condensatæ, obscuratæ & immobiles atque quietæ factæ: Vti ex conditione Venti Borealis indicatur, quæ procedit à privativa seu contractiva Spiritus iftius virtute, Sed, ut aquæ fui existentia cavitatem amplam mundi replent, ita etiam spiritus omnia informans agnoscitur possidere & inesse omni ipsarum particulæ: ut scripturæ testantur locis antea allegatis. Quare, ut spiritus iste operatur omnia in omnibus, tametsi in proprietate diversa ( unde dicitur multiplex ) ita quidem quandoque operatur in aquis istis inferioribus in proprietate feu virtute fua Privativa, nimirum in afflatu fuo ab Aquilone & occidente secundum plus vel minus: & nonnunquam in politiva fua natura, videlicet, quando fpirat à Meridie & Oriente. In prima proprietate contrahit frigiditate fua à circumferentia ad centrum, ut fupra, in ultima nempe fua virtute calida à centro circumferentiam versus dilatat. Cum igitur Aquæ funt Catholicum paffivum, ex quo, utpote communi om-nium rerum fubjecto figura mundi & rerum in eo omnium fuit excifa & graphicé sculpta & depicta, ut nosdocet D.Petrus: & cum æternus omnia inactuans & informans Spiritus Domini, fit Catholicus actor & motor (ut Moyfes teltatur) facit omnia in omnibus in aquis, idque in & mediantibus infinitis organis, nimirum Angelicis, Stellaribus & Ventolis; necesse est, ut sequatur, quòd ipfe folus fit radicale agens in contractione & dilatatione generalibus, quæ factæ funt tam in aëre univerfali, qui aft extra vitrum instrumenti, quàm in illo

particulari, qui est intra vitrum : Quare ut Sol, venti calidi, ignis, atque calor creaturæ naturalis proprietatem fuam dilatativam ab emanante & Spiritus istius informante virtute habent, & potestate ipsius & temperie frigida aeris, ventorum & aquarum à dispositione privativa adferant: ita quidem sequitur, quòd tam dilatatio, quam contractio acris instrumenti vitro conclusi procedat ab immediato vel positivæ vel privativæ proprietatis fpiritus iftius actu: Nam quando Spiritus ifte spi-rat ab Aquilone vel Occidente, aer plus minufve contrabitur in locum vitri angustiorem. Atque quod hoc fit verum, probamus in eo, quòd aquæ Dominio frigoris in Elemento Catholico altius in vitri collo trahuntur five elevantur propter contiguitatem aquæ & aeris inclufi. Atque iterum conftat, quòd aer in vitro contentus fit tantò magis contraclus, quantò frigus Boreale Dominium habet in externo aere: quod in eo apparet, quoniam in locum magis arctum five angultum colligitur, quam erat ante aquæ in vitro elevationem : Ex altera verò parte, si venti calidi aut Solis æstivalis fervor aërem externum accendat, tunc aër inclusus etiam se ipsum dilatabit & in fina dilatatione largius facit profua existentia spatium. Quod autem aer ita à calore dilatetur, in codemonstratur evidenter, quia aqua vafi inclusa gradatim magis deorfum pellitur, quam fuit antea. Iterum, figuis nudam fuam manum fupra concavam globofam vitri femmitatem ponat, aqua in collo Matratij feu vitri fufpenfa magis deorfum tendet : nam aer inclusus subitò dilatabitur. Iam verò, quod fpiritus vivificans, qui iftam vitæ tam humanæ, quam alterius animalis affignavit calorem fit æternus ille spiritus, qui omnia, ut ait Apoltolus, vivificat, scripturæ confirmant pluribus in locis tam anteà, quàm postea in loc Tractatu affignatis: Atque iterum, ifte est spiritus ille, quem Propheta vocat à quatuor ventis, ut vitæ spiritum, carnem & offa interfectis restituat. Quibus manifestum redditur, & oculariter demonstratur, quòd Frigidum contrahità circumferentia ad Centrum, & quod ingroflat & infpiffat aerem inclufum: qui aer inclusus & inspissatus licet oculariter difcerni nequeat, tamen in eo probatur, quoniam aqua apparet oculis altius in vitro frigoris prædominio elevari : Vnde necesfe elt, ut corpulentia aeris constringatur in fpatium angustius, & per consequens, quod aer reddatur magis contractus & denfus. Ex altera parte, quod caliditas dilatat & diffipat inclusum aerem in temporibus calidis, patet ex politione manus fuper vitri culmen, quam aquæ depressio sequitur-

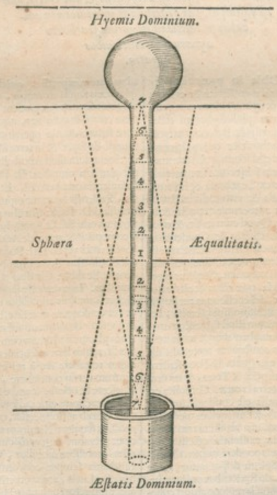
\$20.7.

### DEPHILOSOPHIA MOYSAYCA.

Nota (vos oro, qui non vultis effe nimis ex parte Peripateticorum parci) errores eorum palpabiles ex diligenti hujus instrumenti experimentalis observatione detectos, ex quorum, prior manifestatur in illo corum axiomate dicente, quod calidum congreget homogenea. At percipietis hîc oculariter demon(tratum, quòd calidum operetur contrarium: Nam videmus ipfum diffipare & depellere aerem, qui est homogeneus in fe, quatenus est ex simplicibus ejusdem naturae partibus conflatus, & per confequens non congregat homogenea, fed è regione est Frigidum, quòd congregat, ligat, inspissat & coaretat ea: Nam oculariter patet, quòd contrabit & contrahendo congregat dilatatum aerem in angustiorem locum , atque etiam extra vitrum videmus, aërem in nivis & gelu con- movetur aër inclufus.

fistentiam congregatu per congelationem frigoris. Quare etiam corum assertio videtur esse falsa, quæ dicit, quòd Frigidum folummodò foleat heterogenea congre-gare. Alter eorum error immanis est ,ubi dicunt Solem, Stellas ignemve; imò verò & calorem omnem attrahere ad se vapores, exhalationes & bujufmodi alia Atinvenimus hujufmodi oculari experimento, rem longé aliter se habere, quatenus ab ipso colligimus calorem Solis, ventorum; ignis & illum naturalem animalium aerem diffipando, expellere & per consequens vapores & fumos omnes à fe potius propulsare, quàm allicere, Atque hoc in eo demonstratur, quòd præsentia caloris aqua vitri collo pellitur deorfum : Vnde liquet, quòd qua via tendit aqua, eadem etiam via

Forma Instrumenti,



Atque ita in isto libro præfenti trium omnium rerum principiorum conditiones & proprietates, idque secundum Antistitis Moysis sententiam, satis aperte, ut opinor, detectas arque enucleatas habetis: quas non ita copiose & exacte in eo tractavi, quoniam ampliorem & luculentiorem de ipsis discursum in libro sectionis hujus secunda efficiam, ubi de profundissimo rerum omnium sympathiæ & Antipathiæ mysterio Deo volente discurram.

G 4

SECTIO-

# PHILOSOPHIE MOYS AICE. SECTIONIS Prima LIB. IV.

Hujus libri Argumentum.

In isto libro author universum rarefactionis & condensationis mysterium radicitus & pro ingenio, quod in eo est, enucleare tentat: Vbi etiam primum eorum caufæ simul atque effectus mirabiles in mundi creatione in genere exprimuntur: Atque tum posteà recitatur magis particulariter, quaratione mediantibus ipfis mundi fabrica effet erecta, coelorum orbes atque stellæ in ipsis rutilantes stabilitæ, ac tandem Catholicum mundi Sublunaris Elementum in regiones quatuor ab invicem distinctæ & modo debito ordinatæ,

### CAPVT, I.

Hic communis five Catholica Condensationis & Rarefactionis causa five agens, lectoris consulti observationi iterum objectur: Namprobatur, quod dua Proprietates seu virtutes escentiales, illa nimirum Tenebrarum, que est Frigiditas, & hac Lucis, que est caliditas, sint pracipua & immediata in am. babus pradictis in Elemento Catholico aquarum alterationibus agentia.

Obis in præcedentibus manifestum & evidens (ut opinor) idque tam veterum philosophorum testi-monijs & sapientia aternae fratione oculariest factum, quòd cummune omnium rerum subjectum sit materiale aquarum, quæ ex Tenebrofa & informi Abysto præfentia & virtute divini Ruah-Elohim fuerunt ante omnia extractæ & in actum reductæ. Quod cum ita fit, & quoniam omnis Rarefactio & Condenfatio necessario versantur circa existentiam aliquam materialem, utpote fine quatales actiones præstari nequeant. Sequitur ergo, quòd fola materia, quæ actus & alteratio. nes tales patitur, debet esse aqua aut humi-da sive madida istiusmodi substantia, utpote quæ est unicum illud subjectum materiale, quòd amplam mundi caviratem implet, & per consequens materialis illa existentia , ex qua (juxta D. Petri sententiam) cœli erantprius & Terra, & resomnes in cœlo & terra creatæ. Catholica ergo aquarum maffa est condensationis & rarefactionis subjectum, quibus mediantibus res in mundo una ab altera tam forma quam substantiæ existentia efficitur discrepare, & omnia pondere, numero & mëfură à Divino Spiritu disponuntur, atque proprijs in mundo stationibus ordinanturhoc eff eor i nonnulla regione altiori collocantur & quædā imiore fitu fecundu conditiones ijs a creatore affignatas, funt retenta. Communis igitur Condenfationis & Rarefactionis materia jam cognita, restat, ut in secundo loco actorem in opere prædictoradicalem inquiramus. In præceden-

tibus autem expressi, quòd esser æterna fplendoris fancti emanatio , quæ à mundi origine usque ad hoc præsens tempus operatur omnia in omnibus, atque etiam tempore futuro omnia operabitur, quæ in mundo de fuper & in terra fubter efficiuntur: Secundum illud Apostoli: Deus opera- 1.Cor.12.6. tur omnia in omnibus, Et Pfaltes Regius: \$40,85. In sapientia omnia fecisti. Et illud sapien. Bebr.1.3. 2.Fer. 2. tis: Sapientia operatur omnia. Atque ite-2, Ferr. 3. rumillud D. Pauli: Christus portat omnia Coles 3,11. virtute verbi fui. Et Apostolus Petrus: Cœ- Sap.7.24 li erant prius & terra de Aquis & per aquas consistentes verbo Dei: Porroetiam dicit, quòd Christus sit in omnibus & impleat omnia. Et alibi : Christus est omnia & in omnibus. Iam verò iste sapientiæ spiritus dicitur omnibus mobilibus effe mobilior: & per consequens necesse est, utipse agat & operetur omnia in omnibus, fecundum fuum placitum: Iterum cum voluntare ipfius fit, radios fuos effentiales emiflos in fe ipfum retrahere feu à rei circumferentia centrum versus contrahere, videtur quasi quiescere & otiosus manere & in momento contractionis vitæ radiorum in fe, Creaturæ vita ab actione ceffat, unde mors immediata fequitur: Nimirum vita fua operatione privatur. Iam verò cùm ipfe sit omnibus mobilibus mobilior, virtus quidem caliditatis femper concomitatur motionem suæ Lucis, atque etiam ambæ effentialiter ipfi actori uniuntur: Haud aliter acin fole videmus (quem Sydrachus fapiens Divinitat Trinæ affimulavit, dicendo corpus folar referre Patre, ejus radijos feu emanationem Filiem, & activam ipfius virtutem calidam, quæ progreditur ad utroque Spirituum Sanctū) quod radius continuus cor-

pori Solari, uti emanatio fancta est una individua effentia cum aterno Luminis fonte, & virtus calida, exiens à Sole & radijsejus, est pariter inseparabilis in Essentia à prædictis duobus : quemadmodum videmus, quod Spiritus fanctus à Patre & Filio emiffus, fit unus effentia cum ambobus: Ob istam ergo rationem Mercurius Trismegistus: Mens ab essentia Deinequaquam divifa, fed illi potius co modo connexa, quo Solis corpori lumen. Qua-re evidens est, quòd Caloris virtus infit in loce effentialiter, hand aliter, quam motus ab emanatione Lucida abelle non potest. Concludo ergo, quòd rarefactio sit nihil alind, quam existentiæ aquarum dilatatio, caloris virtute peracta, qua anteà erant frigoris actu contractæ. E regione verò condenfatio est substantiae aquarum contractio, five in molem unicam virtute frigoris congregatio, quæ anteà fuit virture calida dilatata & attenuata, ita ut patet, quòd subjectum commune, in quod tum Condentatio, tum Rarefactio operatur, est aqua mundi Catholica, aqua ni- tur.

mirum fubtilis, cujufmodi est Catholicum aëris five mundi inferioris elementum, quod istiusmodi operatione, videlicet condenfatione, fit vel cometa, vel nebula, vel nubes, vel aqua pluvialis, vel nix, vel pruina, vel grando, vel terra, ut in lapide Cerannio apparet; vel rarefactione fit ignis, vel fulgur, vel ventus, vel corufcatio &c: Denique fons & origo tam Privativi, quam politivi Agentis est vel Noluntas vel Voluntas, hoc est, aut negativa aut affirmativa folius unitatis æternæ, quæ est ille omnia informans & operans spiritus, qui agit, & accomplet voluntatem fuam in omnibus & fuper omnia: idque mediantibus fuis organis tam Angelicis, quam coeleftibus & Elementaribus, qua fecundum fuas in dispositione & Natura diversitates ab interno & centrali actu ab eodem spiritu ijs assignato ad velle Creatoris tam privativum, quam politivum in hoc mundo exequendum feriò moventur atque cum fervore agitantur, ut in capite fequenti luculentius & latius explicabi-

### CAPVT. II.

Quomodo Spiritus Divinus, boc est, Ruab-Elohim, cum sic Eßentia unus, quadriformiter nibilominus mediantibus suis organis seu ministris tam Angelicis, quam Astralibus in mundo isto sublunari ope-rari observatur.

in quo & per quem (uti Apo(tolus docet) Angeli, Throni, Porestates, & Dominationes erant creati, folet in Catholico mundi inferioris Elemento mediantibus Angelis contrariæ fortitudinis, effectus Condensationis & Rarefactionis operari. Atque hoc ex facris scriptis sic confirmamus. Legimus inprimis, quòd spiritus iste unicus fit fupremus dominus & princeps Ezech 37.9. quatuor Ventorum : Quod quidem ni ellet, Propheta ex mandato Dei non diceret: A quatuor ventis veni Spiritus & infuffla fuper infectos iftos & revivifcant. Iam verò , quòd hic unicus Spiritus operatur in Organis Spiritualibus & Angelis & mediantibus ijs , ex verbis Apocalypieos videre licet. Vidi , inquit , quatuor Angelos stantes super quatuor angulos terræ, tenentes quatuor ventos terrae, ne flarent fuper terram nec fuper mare, nec fuper ullam arborem &c : Quibus manifettum eft , quod quatuor ilti Ventorum præ-fides tuiffent miniftri & organa in & per quæ verborum quatuor flatus aut emitterentur, aut in locis fuis retinerentur juxta voluntatem spiritus istiusOmnipotentis, qui ipsis pro voluntate sua dominatur. At nos invenimus quotidiana obfervatione docti, quod virtus effentialis in vento Septentrionali fit frigiditas atque ab angulo Orientali afcenderet & fit-Apot.7.3.

Æ Ternus Spiritus fapientiæ, qui est ra-dicale omnium rerum principium, & rentia ad centrum, & consequenter Condenfationis & congelationis effector: Per ejulmodi ergo virtutes Angelicas Spiritus divinus privativos fuos effectus producir, nimirum illos infpiffationis, fixationis& conditionis terreltris in Elemento fablunari: Sed è contra animadvertimus,quòd mediantibus Spiritibus Angelicis ex plagis Australi & orientali spirantibus, pote-Itas illa æterna rarefactionem & attenuationem in aquis inferioribus per Caliditatis actum producit. Atque ob istam rationem prædicti venti destruunt & pessundant corum rarefactione, totum illud, quod frigidum Septentrionale per viam congelationis effecit : Hinc ergo ett . quod po-tens & Princeps ille Angelus a Cabaliftis præfidens & gubernator Solis cœleftis dicitur, illumque vocant Chael, hoc est, quis ficut Deus? De quo infra copiofius-Similiter, quod ad organa ipfius Angelica fpectat, que quatuor angulis terræ dicuntur stare : do ipsis alibi. Quod Filius Marih. 24. hominis seu spiritus ille potens emittet angelos fuos a quatuor ventis cœli &cc: Prætereà invenimus in Textu anteà allegato, quod Angelus five Spiritus ifte imperialis, qui omnia vivificat & inanimat (unde à quattior ventis ad oila mortua refulcitan-da, incarnanda & vivificanda vocatus erat)

premo

Apoc. 7, 1.

### SECTIONIS PRIMELIB. IV.

premo more imperaverit quatuor Angelis, | qui habebant Dominium fupra quatuor ventos: Nam Textus sequens est: Et vidi alium Angelum afcendentem ab ortu folis, habentem fignum Dei vivi & clamavit voce magna quatuor Angelis, quibus datum est nocere terrae & mari: Dicens: Nolite nocere terrae & mari neque arboribus, quoadulque fignemus lervos Dei nostri in frontibus eorum &c : Quo confirmare videtur locus hic, quòd quatuor guber-natores ventorum magno illi Angelo fubifciantur, qui est potensilla intelligentia, quæ gubernat & movet non modo folem cceleftem, fed etiam resomnes alias, virtute verbi sustentat. Atque ille Angelus Omnipotens erat procul dubio iste, cujus videtur revelator primo capite fuæ revelationis meminisse: Qui dixit ei : Ego sum Alpha & Omega. Iam verò quòd fol virture iffius spiritus Omnipotentis, cujus organum immediatum Angelicum erat Michael, fpiritum aereum tam fuperioris, quam inferioris mundi gubernet, videtur fapiens hifce agnofcere : Sol, inquit, lustrans cuncta in circuitu pergit spiritus: At virtus ilta aterna pofuit tabernaculum fuum in sole, teste Propheta David, Vnde liquet,quòd quatuor Angeli ventorum gubernentur & ordinentur ab interno agente & informante in fole. Atque hæc eft racio, cur Philosophi veteres Ethnici ventos Titanis filios nuncupaverint. Apparet igitur, quòd spiritus increatus, qui supereminenter operatur & movetur in Creatura Angelica Michael (quare El five Deus fortis ipfi annexus est) est Princeps ille spiritus à Propheta Ezechiele nominatus, ut anteà, qui potenter inhabitat tabernaculum Michaelis, qui ascendens ab Oriente quatuor ventorum Angelis imperavit: Vnde manifeltum eft, quod omnes Angeli fuos habent actus & potentias effentiales ipfis immediate'à spiritu isto Catholico assignatos,

quos pro placito advoluntates suas in mundotam privativé, quam politivé exequen-das emittit. Hinc air David : Angeli Dei Phi. 103.20 validiffimi robore, efficientes verbum ejus, aufcultantes voci ejus, ministri ejus facientes placitum. Atque iterum: Qui facis Angelos tuos ventos & ministros tuos ignem urentem : Ventos (inquit) nam :137 Ruach est spiritus, ventus, flatus. Quibus constat, quod æternus afflatus sit illud, quod animat Angelos , Angeli perillum afflatum fibi communicatum infundunt virtutem & vigorem Aftris; aftra spiritum iftum deorfum ventistrans fundunt; venti operantibus Angelis quatuor ventis imperantibus multiformiter commune aeris Elementum alterant |, de statu in statum convertunt & quadrupliciter fecundum radicis five Angeli venti prædominantis naturam informant & varia in eo meteora juxta ventorum flantium naturas producere folent. Sed ut possim magis pertinenter de isto negocio discurrere limulatque difficultates & fcrupulos haud paucos concernentes tabernaculum principale spiritus iftius Omnipotentis in mundo discutere, qui philosophos & Theosophos hujus noftri feculi haud parum perturbarunt; priufquam ulterius in discursu isto de Condenfatione & Rarefactione progrediar, meam de tali dubio opinionem, idque verbis haud paucis aperiam, quoniam liquida rei tanti momenti enucleatio non parcum requirit sermonem, quatenus ad integrum Rarefactionis & fubtiliationis; imò verò & condensationis mysterium aperiendum & revelandum inprimis coducir: Nam ifte fpiritus in principali fuo Tabernaculo non folum mundi per condensationem & Rarefactionem creationis in genere, fed etiam supremæ spiritus mundani gubernationis & formalis in meteoris producendis rationis caufa & origo est immediata.

CAPVT. III. Que fuerint interhujus etatis doctos de principali Spiritus istius Catholici, omnia informantis, generantis & multiplicantis in isto mundo situ, sede, tabernaculo opiniones: Hicetiam probatur, quod illa Hieronimi inte rpretatio super Textumistum Davidis: Posuit Tabernaculum fuum in Sole: Sit fecundum verum feripturarum (ensum: Ac tandem errorum in recentiorum translatione ratio, bocin loco secundum Authoris capacitatem explicatur.

TGL18.6.

Eccleff.1.3.

Ateor, magnam fuisse inter hujus se-culi doctos controversiam seu dispu-to originali fortasse alteratum & corruptationem , an Heronimi feu Tremellij & Pagnini, nec non quorundam aliorum fuper Textum feu verfus 8. Pfalmi 18. interpretatio sit potius à mundi literatis recipienda: Nam Hieronimus (qui erat l majoris Antiquitatis cæteris, in hunclenfum transfert. Pofit Tabernaculum fu-

to originali fortaffe alteratum & corruptum hoc modo Hæbreum in latinum fermonem mutat : In coelis posuit foli tabernaculum: Et Tremellius confentiens Pagnino. Soli disposuit tentorium in ijs. Veròm enim verò fi omnia rei veritare, prout funt confideremus, inveniemus, quòd vel Textus temporis ignoran-

tià poffit esse corruptus, & ab originali [ manuscripto, quod procul dubio Hieronimus poffidebat, alienatus, aut iftius viri reverendi authoritas , doctrina & dignitas debet necessariò in quæstionem pro errore tam groffo & palpabili vocari. Ad perfonam verò ejus quod spectat , verisimile est , quòd universa Ecclesia Christiana virum mediocris scientiæ & in lingua Hebraica verfati , ad opus feu negotium tanti momenti & communi totius Ecclesiae Catholicae Bono, quale erat Biblij facrofancti ex Hebræo idiomate in Latinum translatio obeundum eligere noluiffet : Noluit, inquam, homini tam exigui cum in lingua Hebraica, tum misterijs divinis judicij inniti. Quare ex ifta confi-deratione Perfonæ, cujus diligentiæ & curæ tantum opus eft commissum, sufficientia constat , & per consequens fructus laboris ipsius in justitiae trutinis nullo modo cum illis aut Pagnini aut Tremellij funt ponderandi aut comparandi. Porro etiam nemo negare potest, quòd Papa & integra Romanæ Ecclesiæ turba ipsi in hoc negotio affifterent, ei antiquæ manufcripta præbentes, quæ ipfum in vera interpretandi via & sensu dirigerent, ita ut antiquæ authoritatis confenius minimé illi deeffet in fua interpretatione, quo inter verum & corruptum textum discernere potuit: Atque ideò, ut neque interpretes recentiores pro fua translatione accusemus, neque à laboribus & meritis Hieronimi quicquam derogemus, ut pote quæ æterno laudis monumento insculpuntur, debemus potius errorem curruptioni vel adulterationi Textus Hebræici ascribere, quàm ipsorum cuiquam : Idque præcipué, quoniam scripturarum harmonia in genere & fubjectum totius istius Psalmi, in quo Textus ille recitatur in specie magis ad Hieronimi, quam ad illorum interpretatione inclinari, quemadmodum magis particulariter his argumentis sequentibus comprobabo: Quorum primum fumitur à radicali capitis fubjecto, in quo hæc verba ( pofuit Tabernaculum fuum in fole) reperiuntur: Atque etiam ab alijs paginæ fanctæ locis: Secundò à myttica & Cabaliftica vocabuli Hebraici folem fignificantis: Tertiò aRefolutione Theologorum, cum alijs circumstantijs ad ea pertinentibus: Quartò ab Astronomica observatione atque etiam à dignitate & excellentia folaris creaturæ. Quintò ab Arith-metica confideratione: Sexto à puncto & Circulo in geometrie : Septimo à majoris in Mufica feu harmonia perfectionis con-fonantia: Octavò a Phyfico feu naturali refpectu : Ac in postremo loco à sapientissimorum ac divinissimorum Theo-Philosophorum confensu & affeveratione, qui etiam exactè cum scripturæ sacræ symphonia conveniunt. De iftorum quoliber fuo ordine. Ad primum quod spectat, evidenter patet, quòd radicale Pfalmi 18, fub-

jectum Creatoris in creaturis cœlestibus divinitatem digito quafi indicare videtur, & consequenter per excellentiam exprinit ipfam in fplendidiffimo corpore folari inhabitare: Quid enim aliud vult primi versus sensus, qui dicit : Cœli enarrant glo-riam Dei & opera manuum ejus annunciat firmamentum. Quibus innuere videtur, quòd gloria creatoris, quæinest creaturæ revelat nobis Creatorem in creatura. At ubi gloria est præsens, ibi essentia non abest: Vnde sequitur, quòd iste Creator, qui folem cœlestem sua gloria & influentia vitæ & lucis implevit, fe ipfum in univerfa mundi fabrica in fole & mediante fole, atque à fuo tabernaculo folari perfpicuè revelavir, quemadmodum per effectus ejus naturales in ordine octavo explicatis expresse declarabitur. Nonne hoc idem verbis Ar po(toli colligitur: Invifibilia(ait)Dei à creatura mundi per ea , quæ facta funt intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & divinitas &c. Quibus innotescit, quòd sempiterna Virtus; imò verò & divinitas Dei conspiciantur in creaturis & multum magis in fole, quoniam ipfe eft omni alia creatura luce plenior & clarior : At D. Augustinus air , quanto plus aliquid lucis in te habet , tantum magis Dei fibi vendicare videtur : Nonne habe- Ecclef, 42, 16, mushoc totum à fapiente luculentius explicatum? Sol, inquit, illuminans per omnia respexit & gloria Domini plenum est opusejus &c: Hocest plenus estessentià divina feu spiritu Domini : Non tamen intenditur, divinitatem esse inclusivé in fole, quatenus ipfa etiam est exclusive in & fuper omnia: Non aliter quam spiritus humani sanguinis dicitur habers cor pro principali fuo tabernaculo, & tamen ineft omni totius spiritus & corporis particulæ. Iterum apparet ex istis verbis, quod æternus fapientiæ spiritus solem Cœlestem eligeret pro vale seu subjecto purissimo , ut in ipfo ad creaturarum omnium vivificationem , animationem & multiplicationem ageret five operaretur: Ob hanc Erelef.245. igitur caufam ipfa in propria fua perfona ait : Ex ore Altissimi prodij primogenita, in cœlis feci, ut oreretur lumen indeficiens &c: Hifce arguit Catholicus hujus mundi agens , quod fol movetur in & fuper ipfum &c : Vnde & alibi : Sol in aspectu annuntians in exitu vas admirabile, Excelsi opus: Magnus Dominus , qui fecit illum , & in fermoni- Ecclef. 43.5. bus ejus festinavit iter &c : Ac si dixisfet, folem divino verbo fuum efficere iter : Et siquis bene iltius capitis sapientis fenfum animadvertere velit, illum cum isto Psalmo Davidis optimé fentiet convenire. Pro secundo argu-mento, quod in Cabalistica Elementorum vocabuli Hebraici שושש hoc eft, fol, expositione consistir: Invenimus in eo duplex U feu schin , quod Cabalistae

fymbolicum ignis five Lucis, ut è regionè in vocabuli medio confiftens, quòd laquæ existentiam arguit. Ac si per vocabuli effentiam intenderemus naturam cœlorum humidam, in centro contractam, & duplici proportione lucis seu emanutionis, fanctæ à numeratione Cabaliftica Tiphereth, quafi pulchritudine & splendore defcendentis illuminatam. Quo docetur, quòd massa illa coelestis aquea , seu ex purissima aetherea substantia globoso more contra-Eta, adaptata & præparata fit pro Taberna-culo folis Spiritualis, qui est purissima & essentialissima Lux illa, in qua non sunt tenebræullæ: Non quòd in eo, uti diximus, includatur, sed (ut dicunt scripturæ, quòd spiritus Dei Sanctus effet in Christo carnali tam abundanter, unde verbum dictus est incarnatum, seu quòd caro esset verbum factum) & tamen verbum seu spiritus ille non erat ab ulla creaturarum ab. fens, quatenus omnia effentialiter & præfentialiter implet : Nam spiritus iste Dei in est omnibus, ut scriptum facrum sparfim habet.

Tertium quòd attinet, in libro, cui Titulus est Resolutio Theologorum, invenimus ex Theologorum omnium confensu, quòd lux illa, qua ubique per cœlorum & mundi cavitatem ante quartum creationis diem effet expansa & in tribus ejusdem diebus, loco folis inferviebat, effet die quarta in corpus folare contracta & congregata: At lux ifta, quæ fic erat dispersa, immediatus actus feu emanatio illius Ipiritus seu Ruah Elohim, qui ferebatur super aquas, & per confequens illa lux, quæ est in sole participat procul dubio abundanter cum Divinitate, ut in octavi feu ul-timi Argumenti discussione claré demon-Stratibur.

Quartum, quod ex cœlesti seu Astronomica dignitate elicitur : Evidens est, quòd folaris manfio in fe Divinitatis haud parum comprehendat, quontam, quantum magis perfectionis aliquid habet in se, & cæteris antecellit glorià & dignitate, tantò magis Divinitati accedere videtur : Nam ab Hermete docemur (in hoc haud à Christi doctrina diffentiente) quòd Bonum & Perfectum funt folius Dei. Iam verò folis macrocofmici dignitas & perfectio facilé in eo discernitur, quòd regalis iste Phœbus igneo suo curru per cœlorum Centrum five meditullium vehitur, aureis comis effulgens, fuper eminens ficeptrum & gubernationem mundi qua-fi imperator fupremustenet : Vt pote fub cujus ditione & imperio , virtutes & actiones omnium aliorum corporum coelesti-um consistunt: Vt Iam bilichus & multi alij docti asserunt : Et Proclus dicit , quòd omnis stellarum potestas seu potentia ad aspectum solis in unum congragetur, quæ

faciunt expressionem seu characterem tum posteà, mediante igneo dicti solis fpiraculo fuper terram diffeminanture Nonne etiam ratione gloriæ valis seu organi illius Coelestis, comparat sapiens claritatem solis increati sive divinæ emanationis cum co, ratione fuæ pulchritudinis & fulgoris? Nonne itidem ait Syriachus, folis fabricam effe gloria Domini plenam? Sed plura de his , ubi argumen-

tum octavum discutiemus. Quintum docet, qua ratione more Arithmetico probatur, Divinitatem infignem debere ineffe Tabernaculo folari, nimirum, ut est unica sola virtus stellaris, à qua omnis stellarum Cœlestium multitudo fuam effentiam formalem, feu Lucem atque influentiam deducunt : Non aliter , quam ab Vnitate Arithmetica omnes numeri , quicunque derivanture Nam binarius habet formam Vnitatis bis conceptæ; & Vnitaster concepta producit ternarium, atque ita in infinitum. Vel ut una candela accendit alteram, ut fecundam & tertiam & fic in infinitum: Sic candela ifta informat lumine fuo innumeras cooli stellas , & tamen suam propriam unitatem intactam & fine ullo dignitatis aut gloriæ aut virtutis detrimento refervat. Quid denique tot effentiales virtutes, tot gratias & ornamenta Stellis impertire queat, quod non est Divinitate locuples ? Aut quid perfectionis potest dare quod non habet, aut à tanta Divinitate non

Ad fextum Argumentum, quod in Geometria versatur. Cum ergo respectu Geometrico fol sit corpus sphæricum, neceffe eft, ut puncto fuo centrali fit præditus, in quo poteltas seu virtus ejus illuminans conliftit : Quia circumferentia nihil est aliud, quam quædam semidiametralis dilatatio existentiae & essentiae punctualis à centro ad circumferentiam. Atque hoc idem est, quod Philosophi'pro hoc eorum axiomate intendunt. IN ME-DIO CONSISTIT VIRTUS & veritas. Iam verò fi admirabilis pulchritudo & virtus splendida in sole non esset ab ejus Centro versus circumferentiam emissa, sequeretur, quòd illa à Principio interno non procederet, & per confequens, quod iple more, Lunze aliquem alium illuminatorem extrinfeum requireret : Sed quòd hoc longe ali-ter habeat , in eo declaratur , quoni-am nullum in mundo universo corpus est, huic claritate & splendore lucido coæquandum. Quo arguitur plané, quod corpus hoc splendoris & gloriæ suæ initium à quadam Divinitate Centrali feu virtute Dei lucida & apparente habeat, quæ inftar animæ in creaturæ centro vivificat & inactuat, movendo à centro, circumferentiam ejusdem versus: Atque ita corporis folaris fuperficiem feu a-

spectum reddendo igneum, lucidum & coloratum: Efficit, ut secundum centralis agentis infinitatem radiantem, fuam emanationem ad omnes vafti orbis mundani limites transfundat five emittat : Hinc ideò dicitur, quod Deus fit Centrum & circumferentia: Nec cuiquam videatur alienum, quòd lucem increatam ab effeêtu, hoc est, respectu ad tabernaculum ejus solare habito, visibilem faciam: Quoniam scripturæ multis locis testantur, quòd sit ignis consumens : & alibi Spiritus fapientiæ folem & Astra Luce & claritate excellere dicitur: Atque iterum, quòd lumine tanquam vestimento induitur : Ac fi quis diceret , lucidum folare corpus, effe quafi vestimentum; vel ut in Textu est: Tabernaculum Divinitatis: Denique fons & Pater luminis vocatur Deus, & consequenter, nulla potest esse Lux sive sit visibilis sive invisibilis, quæ ab isto fonte lucido invisibili ortum suum non habeat : Nonne agnoscit Apostolus, quòd per fidem fit credendum, quòd ea, quæ funt visibilia, fuerint prius ab invisi-bilibus? Quare sequitur, quòd Lux in sole corporali vifibilis fit, à luce folis fpiritualis nimirum à Spiritu Divinitatis invifibili, quæ lux invitibilis est cotinua in essentia cum illa lucis tam invisibilis, quam vifibilis portionibus, quas creaturis omnibus impertivit.

Septimum Argumentum, quòd Spiritus Divinus Pofuerit Tabernaculum Juum in Sele , observatione Musica ex solis in cœlo positione confirmatur : Nam si nobiscum reputare velimus, quòd Deus, ut per se existere dicitur , reputatur à scripturis in cœlo cœlorum fedem fuam habere, & tamen ad coelum respicere non dedignatur : Possumus quidem ipsum comparare unifono in Mufica(fifacra cum profanis componere fas (it) Nam (i chorda instrumenti Musices aperté pulsetur, sonabit unisonum à ponte seu basi instrumenti ad ejus caput. Simili ratione, fi imaginemur chordam à cœlorum fummitate ufque ad centrum seu terram esse extensam: Nam totum hoc fpatium repletur Divi-nitate:Non aliter , quam chorda instrumenti percussa sonat æqualiter à capite ad pontem instrumenti. Iterum, si chordam illam, instrumenti directé in medietate seu puncto centrali lineæ premamus, producet perfectiffimam confonantiam diapason: Nam si aliqua chordæ medietas per se pulsetur , sonabit Diapason ad totum. Quibus patet, quòd in unifoni cen-tro confutirfive fita elt totius perfectio: Nam quamilibet chordæ æqualiter divifæ portio, confonantiam perfectissimam, ad totum adaquabitur ita, ut istud medium affignabit centrum ad circulum, cujus Diameter crit chorda illa integra. Pari etiam relatione ad Monochordum Mar-

crocofinicum, necesse est, ut medius punctus five chordæ femidiameter à fummo cœlo ad imam terram extenfæ, fit confonantiæ fummæ perfectionis fedes, que unisono correspondet, ut unum ad duo, hoc est, in proportione dupla-Sequitur ergo & per esfectum pater, quod fol (qui est Dei Tabernaculum positionem fuam habeat in loco ifto mundi centrali , qui responder toti mundi semidiametro, five Monochordi mundani chordæ.ut 1 ad 2 Hoc etiam confirmant Aftronomi, dicentes, folem habere fuam fedem in centro cœli. Iam verò observetis velim, quomodò confonantia five concordia hac perfecta myftica ex Di-vina & radicali unitate feu unifono , qui fonavit five edidit verbum FIAT & FACTVM EST, fuiffet formata. Vnitas dixit Fiat, atque ita unisonus produxit emanationem Divinam, numerum binarium arguentem, atque ista emanatio eundem habuit respectum ad Veritatem, unde egressa est, ut Diapason seu persectio ad Vnisonum : Verum emanatio ista fplendidiffima, à qua omnia funt creata, & formata in vera Harmonia, procul dubio in ifto mundo locum regalis sui ad creaturas afpectus perfectifimum in puncto diapafontis eligebat, qui est perpetuò in medio unifoni, & per confequens in centro Cœlorum; fed apparet etiam oculis nostris, quòd fol à funmo Creatore difponatur in medio septem Planetarum : Arque iterum evidens est ex Divina illa gloria, quæ emicat ab eo , quòd fit fedes Di-viniffimæ perfectionis : Hæc ergo erat ratio , quòd Platonici fint imaginati, folarem orbem five fphæram effe mundi Animæ fedem. Iam verò, ut regalis ista confonantia Diapason comprehendit in fe alias Musicæ consonantias duas, nimirum illam Diapente & Diatessaron (nam exiftis duabus conflatur Diapafon) Verifimile est, quòd tota coelorum harmonia & confequenter universi mundi ad actum in isto organo creato redigitur, cujus actor feu Musicus agens est Spiritus ætemus, qui omni minuto edit creaturis abifto gloriofo organo vitæ & falutis tonos, & virtutes impertit illis vivificantes, multiplicantes & præfervantes: Nam hoc est unicum Chriiti seu verbi æterni in hoc mundo osti-cium, ut pote in quo (teste D. Iohanne) est vita.

Argumentum octavum probatur phyfica five naturali confideratione: Nam nos atque etiam cætera animalia obfervamus ; imò quidem & ipíæ herbæ & vegetabilia terræ videntur agnoscere, quod in fole confiftat vivificationis & multiplicationis Thefaurus: Vnde fatis liquidum redditur , quòd fole nobis approprinquante, herbæ & Arbores, H 3

# SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

quæ tempore hyemali videbantur quafi mortuæ) incipiant jam refurgere, vivificari, & virides suas vestes de novo induendo reflorescere animadvertuntur. Eregione verò recedente Sole, ultra lineam æquinoctialem, exuunt non modò fuos flores, & femina & quafi amictu lugubri ob Solis receffum feu elongationem ab ipfis funt vestitae : At ait D. Paulus : Deus vivificat omnia: fequitur ergo, quòd fi Sol fui præsentia afferat mundo Elementari vivificationem, manifestum est, quòd ipse hoc acquirat donum ab illo Dei spiraculo, qui est vitæ Spiritus, quem Deus affluenter in iftud vafculum fua gloria plenum effundens, ipsum reddit organum idoneum ad tales actus vivificos creaturis mundanis inferioribus liberaliter impluendum. Nonne ait Textus, quòd hunc spiritum effuderit Deus super omnia opera sua secundum datum fuum ? Cur igitur quæstionem aut ferupulum efficeret quifpiam de babitatio-ne Spiritus iftius in Sole ? Hoc ergo est præcipuum Pfalmi hujusce 18. Subjechum: haec fumma ejus intentio, ut Mor-talibus narret cum D. Paulo Rom. 1. &c Salomone Sap- 13.1- quòd gloria atque Divinitas Dei appareat ex & in creaturis coelestibus homini, hocestex ipsa creatura seu organo solari Spiritus æternus efful-geat, gloriamque sham nobis revelat ex ijs. Quod etiam confirmare videtur Iob: Ccelos, inquir, ornavit Deus Spiritu fuo. Arque hic est Spiritus ilte, qui sui splendoris admirabilis præfentiå Solem reddidit cæteris stellis pulchritudine emmentiorem : & ob istam rationem à Platonicis (qui în hoc divinum Orphea funt imitati) mundi oculus dictiratur, quippe in quo & per quem, tanquam in claro & polito speculo omnia funt detecta , reddunturque manifesta. Atque iterum Heraclitus Philosophus: Si Solem é mundo sustuleris, quid est nostrum corpusculum, si desit anima ? Nulla ibi contrectatur vena pulfatilis, nullus in eo vitalis habitus aut respirario : Hac etiam de causa appellatur fons fanguinis, qui irrigat & humectat alia cor-poris membra : Ita etiam ab effectu patet, quod virtus vegetationis & confervationis rerum tam inferiorum, quam superiorum à Sole oriatur: quatenus iple impertit & inspirat suo lumine vitam & calorem inserioribus & lucem formalem affignat fuperioribus. Iamque Lux ifta eft fimplex quidam actus, qui in se mediante calore vivifico & calore innato convertir omnia,omniaque penetrat, & eorum virtutes per omnia conducit, fimul atque tenebras & obfcuritates diffipat & expellit. Quibus fat liquidò constat, quòd si vita in genere sit in verbo, ut D. Iohannes air: Si ifte Spiritus vitae vivificat omnia. Vt D. Paulus & Indirhaffirmant. Si Spiritus Sapientiæfir splendor Majestaris & Sole luculentior, simulatque purus Spiritus, qui est omni re

mobilior & agilior, fires omnes penetres ratione fuæ puritatis, ut Salomon habet. Ac denique si omnes hæ proprietates in virtute Solari inveniantur, Quid homi-nem fibi constante dissuadere potest, Textum illum Hebreicum Davidis non rectò fuisse ab Hieronimo intellectum in ista sua interpretatione Posuit Tabernaculum suum in Sole? Hoc profectò erat admodum necessarium , ut homo intelligeret; cum quide ad hanc ufque horam non fint multi, qui agnoscere velint Spiritum Dei immediaté operari in organo suo Solari & per Organum Solare, quippe qui seducti do-ctrina Ethnica multa admittunt agentia & causas subalternas activas, quæ per se sine ulla relatione ad Spiritum divinum operari credunt. Hinc ergo erat, quòd quam plurimi creaturas pro Creatore adoraverunt; imò verò Soli cœlesti, cultum adhibuerunt superstitiosum, accipiendo creaturam pro creatore in creatura : in quem errorem Ægyptij malā difciplinā diftra-čti inciderunt: Nam ipfi illuminatam creaturam pro ipfo illuminatore adorantes Templum & Civitatem dedicaverunt in honore Solis: Atque hinc erat, quòd equi 161.19.18. & currus Solis, quos Iudæi ignorantes ante portam Templi veri Dei iuspendi fecerunt, justé à pijs erant pessundati & penitus aboliti. Ifte error, qui in hunc diem Aristotelicé doctis adhæret, suis proprijs characteribus à D.Iohanno delineatur: Vita, inquit, eftin Verbo, & hoc verbum seu Ioh, I. Lux erat in mundo, & mundus ab eo est factus, & mundus non novit illud, fed quicunque cum receperunt, hoc est, agnoverunt, nimirum quod ab eo omnia funt facha & quód fit omne in omni, funt numerati inter filios Dei &c. Sed pauci funt, in-quam, Ariftotelica doctrina diftracti, qui hoc agnofcere volunt, unde D. Paulus: Dij funt, qui dicuntur five in coelo, five in terra, nobis tamen (ac si dixisser Christianis) unus Deus Pater, à quo omnia & nos in illo & unus Dominus Icfus Chriftus, per 1, Cor, 8.3. quem omnia & nos per ipfum, fed in omnibus non est scientia hæc &c : Quasi dixisset pauci funt, propter Sapientiae mundanæ ignorantiam , qui hoc fciunt. Ergo Iohannes : Mundus per ipfum est factus, fed mundusnon novit eum. Quo fermone nos docer, quód fit folus Spiritus Dei & non creatura, qui operatur omnia: & per consequens concludere possumus, quod Spiritus Dei sit effentialiter in Creaturis, quare opus est, ut ipsum simpliciter consideremus & agnoscamus in operibusejus: Nam ille, qui se Christianum profitetur, atque ilta non novit, non est nisi nomine Christianus, & consequenter vanus & miserabilis, ut testari videtur Salomonin loco anteà citato, dicens: Vanifunt omnes 519.13.1. homines, in quibus non fubest scientia Dei: & de his, quæ videntur bona, non potuerunt intelligere eum, qui est, neque

Eccl.r.

205 26.12.

k 18.

Coloff 2 R.

Recleff, I.

fet artifex &c : Ac fi dixiffet ipfa Creatoris Divinitas à vero Christiano deber in creatura decerni. Quare & Apostolus, ut supra: Invisibilia Dei à creatura mundi , per ea, quæ facta funt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & Divinitas. Quare revelatur ira Dei super homines tales, qui veritatem Dei in injustitia detinent &c : Ac si dixisset tales homines hujus mundi docti, qui injustis Philo-fophorum Ethnicorum documentis ignaros mundanos à veritate divertere tentant à Deo stricté punientur : quoniam veritas fyncera est virtus & Divinitas Dei, quæ debet ab hominibus apprehendi : Non enim illa Philosophia est amplecteda, quæ ex hominum traditione constat & secundum Elementa mundi se habet, sedilla, quæ eft fecundum Chriftum, in quo habitat plenitudo Divinitatis corporaliter: ipfe ergo est Philosophiæ & subjecti ejus fundamentum, ut restatur Apostolus: Hisce ergo arguitur, quòd Divinitas in Creatura possit decerni in & per aspectum Creatu-rae: At Sapiens ait: Sapientiam Deus effudit super omnia opera sua, secundum da-tum suum. Hoc est uni creaturae majorem & alteri minorem illius portionem impertivit. Possimus ergo Creature physio-gnomia respicere & per eam de doni por-Leel 42.16, tione à Deo ei assignato judicare : At ait Textus: Opus Creaturae Solaris est glorià Domini plenum : Sequitur ergo , quòd Deus maximam fuæ dignitatis portionem affignaverit Corpori Solari: inter Cœleftia, ut Christi corpus pro vase suo electo feu myrothecio inter homines elegit, ut in eo pretiofam fuam Divinitatem pro ho-

minum falute reconderet. Concludimus ergo, quòd recté cecinit vates regius: Cœli enarrant gloriam Dei & opera manuum ejus annuntiat firmamentum : At fi coeli creaturae omnes enarrant gloriam Dei, multò magis & per excellentiam corpus Solare, quod eft Glorià Dei plenum Quare fic pergit : In Sole pofuit Tabernaculum fuum : hoc eft, ipfum elegit pro loco regio fuo in cœlo & in terra Dominij. Quare dico, quòd iste Spiritus, qui Sole loco Tabernaculi utitur, ex eo creaturis, formæ, vitæ, vegetationis & multiplicationis dona diffribuit : & tamen non agnoscam cum Aristotele, quòd Sol & homo generent hominem: Sed potius, quòd Spiritus ille potens, qui vivificar omnia, cit ille folus in omnibus, qui potenter illam vitæ vim & naturalis caloris spiraculum tam homini, quàm cæteris creaturis clementer & fuaviter ubique, fed præcipué ex palatio fuo Solari afflare & concedere folet: & quod vitam multiplicatione & calorem innatam illisaffignatum & à Solaris Tabernaculi plenitudine impluit, qua tum postea creaturæ sustineantur ac præferventur in fuo effe: At

operibus attendentes agnoverunt, quis ef- | ista ( ut mihi videtur ) est sana & vera do-Arina, quæ omnem actionem vivificam tam immediatam, quam juxta mundi doetrinam illam mediatam, fiqua fit, ei Soli, qui folus agit & operatur, ascribere & non creaturæ organicæ: in quo & per quod creator & omnium effector operari foler.

Ad translationes verò Pagnini & Tremellij quod spectat : Nempe Soli posuit Tentorium in ijs: fitalis revera effet Textus originalis, quid quæso instructionis, falutis aut commodi nobis hominibus adferre potest talis interpretatio ? Prima translatio nos docet, quòd Spiritus Domini sit in lucidissima coeli creatura: inde nos admonendo, quòd laudem & gloriam pro beneficijs fuis afcriberemus ei, qui fecit tale organum pro creaturarum falute, & qui operatur in eo, & non creaturæ, feu Tabernaculo ejus: quemadmodum Ethnici fecerunt, qui Solem orientem pro Deo adorare folebant. Quare maxima est nobis utilitas, ut exinde doceamur, evitare Antiquorum Ethnicorum Idololatriam: Deinde, ut per superexcellentiam agnoscamus Divinitatem regnare in creaturist E regione verò expositio secunda videtur effe res tam exigui momenti & tam parum ad falutem hominum conducens, ut non fatis videatur dignum aut utile, ut à digito Spiritus Dei inter monumenta falutis Icriberetur : & per consequens, quid novi hominibus afferre potuit ifta interpretatios Deus Soli pofuir Tabernaculum in ccelis? Quis enim ignorat, aut quem latere potuit, folem fedem fuam habuiffe in coelo? Nonne hoe intelligit quilibet rudis intellectus puer, oculari folummodo demonstratione directus fine admonitione Propheta? In quo, qualo, est ista interpretatio ad Textum præcedentem pertinens: Cæli 164- 184. enarrant Gloriam Dei &c. Cur mentionem fecit immediaté de Sole ? Anne bene fequitur, quòd Deus fecerit Tentorium Soli?Minimé gentium, sed ut intelligeremus, quòd cœlorum pulchritudo & gloria lucida procederet à îpiritu illo îplendido, qui fecit Solem fuum Tabernaculum, & quòd ab ipfo affluenter influentiæ fuaves & benevolæ creaturis mundi inferioris distil-

lentur & implyantur. Iam verò in loco ultimo ad Argumentum posterius accedam, in quo ostendam vobis, quomodò illa Hieronimi interpretatio fit varijs Theophilofophorum opinionibus stipata : Dicit unus , cui etiam D. Augustinus astipulari videtur, quòd qua-libet res tantum sibi Dei vendicet, quantum magis capax est luminis : At Sol est omnium hujus mundi creaturarum 'clarior fulgentior : Multi ergo Philosophi conveniunt in hoc:In lumine(inquiunt)numen in numine lumen. Et Plato ait: Ne loquaris de Deo fine lumine. Nonne hoc totu confirmant fcriptura: ? Deus(ajunt)veftitur lumine quali vestimento: Atque etiam dichus

PGLILI.

eftalibi ignis confumens. Et alibi: eft Lux, in qua non funt tenebræ ullæ. Concludo igitur D. Hieronimum fecisse interpretationem fuam in vero fenfu & per confequens exinde colligere possumus verissimam & radicalem Rarefactionis & Condenfationis rationem : Quippe quarum prior à folis Præsentia sive activitate viva à spiritu in sole; & posterior ab ipsius ablentia, & per confequens à majori vel minori ceffatione in calore activo folis: Hæc, inquam, funt caufæalterationum in Catholico mundi inferioris Elemento, Atque hoc totum in instrumento experimentati facilé deprehenditur : Nam quo magis fol nobis appropinquat, uti in æftate accidit, eo magis aer in vitro dilatabitur, quod quidem in eo manifestatur, quia in æstivo tempore aqua præcipitari folet ? E contra quò magis fol recedit à nobis, & quò magis in hyemali profundo immergitur, eo magis condenlatur aer in vitro : Idque per aquæ in collum vitri elevationem manifeflatur: Nec quidem dicimus, quò tota ratio | rabitur.

Rarefactionis & condensationis procedat folummodò à Spiritu in fole exiftente; cum idem etiam spiritus sit præsenstam in regione Elementari quam Ætherea; & haber potestatem vitæ & virtutis ventorum in fuo Dominio; qua mediante tam in Hyeme, quam in Æstate aut exaltat aut deprimit aquas in vitro, & per confequens est causa immediata condensationis & Rarefactionis aeris tam in vitro, quam extra vitrum instrumenti : Et hoc modo efficit diurnam mutationem quadruplicis conditionis in generalibus aquis Elementaribus fublunaribus feu elemento Naturæ humidæ Catholico, illud multiformiter mutando de Natura in Naturana , quas in illo Elemento mutationes Veteres, quos Nostrates fequuntur, vocaverunt Elementa: Vti infra Demonstrabitur clarius : Sed prius accedamus ad coelorum fabricandorum rationem, quod opus per Condensationem & Rarefactionem operante Ruach Elohim, erat completum, uti capite fequenti decla-

#### CAPVT. IV.

Qua ratione aternus Ruach-Elohim, five Spiritus Domini, qui ferebatur super aquas, calos ex ys per Rarefactionem efformaverit ac disposuerit, & quomodo ipsestellas per viam condensationis in is produxerit.

2. Petri. 3.4.

Est equidem Apostoli Petri affertio, liste, & secundum soum placitum in orbes seu quod cœli erant prius & terra de A- seu regiones octo distinxit; videlicet in quis & per Aquas confiftens Verbo Dei. Quo fermone elicimus tam caufam materialem, ex qua mundus & per confequens cœli erant creati, nimirum aquas; quam caufam efficientem feu Divinum artificem in illo opere stupendo, videlicet Verbum feu Ruach-Elohim, per quem ædificatio talis mediante actu rarefactionis & condenfationis est facta arque fustentata: Nam per viam condenfationis aquæ tenues & invifibiles, ac tum aquæ illæ groffæ vifibiles in terram visibilem funt contractæ, quæ omnia afflatu suo frigido effecit. Divisis ergo aquis fubrilibus à groffis modo adhuc confuso, Spiritus Domini seu Verbum, cœlorum fabricam ratione Rarefactionis vel majoris vel minoris est aggressus: Nam in-primis afflatu suo vivissimo, agillimo & lucidiffimo fubriliavit aquas fuperiores & rariorem & digniorem earum portionem affignavit cœli Empyrei fabricæ, ipfamque ita fuo spiritu igneo animavit & informavit, ut perpetuò in fratu illo virtute verbi permaneret, & propter spiritus istius Divini in co Dominium cœlum igneum feu Empyreum atque intellectuale nuncupatur. Quare locus iste beatus ob copiofam Dei in illo præfentiam, aflignatur Angelorum bonorum atque animarum beatarum mansioni. Deinde infimam harum aquarum fuperiorum portionem minori

ccelum, quod dicitur firmamentum, quod ordinavit tum postea pro stellarum fixarum fede: Et in cœlum feu orbem faturni, & illum Iovis & Martis & folis & veneris & Mercurij & lunæ Quos omnes orbes seu sphæras ita rarefactiva sua virtute dispofuit, & ab invicem diffare ac differre fecit, ut fingularum (tellarum proprietatibus à Deo iptis per magnum fuum Angelum concessis five inflatis optime tam loco, quam Natura convenirent. Hoc modo erat mundus Æthereus in regiones tenuiores vel denfiores multiplici Ruach-Elohim afflaturedactus : quod etiam Hermes op- Pimand, 3. timé denotat in istis : Distinctis, ait, libratisque rebus, quæ igneo spiritu vehebantur, emicuit ccelum septem in circulos: Vbi fignificat, quod ellet igneus spiritus (quem Paulo anté vocavit splendorem fanctum ) qui fustinebat & elevabat circulos feu fphæras cœlettes in fuislocis destinatis. Et alibi narrat, quod materia ifta, ex qua cœli & elementa funt facta, effet Natura humida, & alibi aquas in Abyffo umbrå infinità velatas vocat. Porro & D.Petrus in loco anteà citato fatetur, cœlos confiltere virtute Verbi. Hinc ergo Sapiens: omnia menfură , numero & pon- Sap. 11,214 dere disposuisti seu temperasti : hoc est, ordinavit & fultinuit (piritus Elohim ccelos & Elementa in diffincta menfura, & Rarefactionis virtute aggredatur spiritus | proportione in ponderositate & levitate,

hocelt, ex portione Spiritus ignei, quem à Spiritu lucido Elohim accepit, & portione tenuis aquæ, unde Æther quafi igneus aer dictitatur: Tamen ab axiomate D. Pauli Hebr.II.2. dicentis, quòd res visibiles essent prius à rebus invisibilibus, instruimur, quòd tam corpora vifibilia in cœlo, arque etiam omnes luces visibiles effent prius ab invisibilibus aquis & invifibili formali luce, quæ fuam in Deo primaria unitate omnium creatorum numerorum habet radicem : Atque ideo, ut Aristoteles ait, stellæ sunt densiores fuorum orbium portiones ; ita & ego dico, quòd fubstantia cœli fit invisibilis ratione fuæ raritatis : E contra stellæ funt vifibiles ratione fuæ denfitatis: Erat enim condenfatio, quæ est visibilitatis effectrix & Rarefactio, quæ est invisibilitatis causa. Et tamen nihilominus non concludimus cum Aristotele, quòd stellæ sint densiores partes fuorum orbium, sed potius lumina, quæ includebantur in spiritu Tenebrosæ Abyth; qui quidem spiritus in separatione lucis à tenebris furfum virtute lucis five igneæ naturæ inclusæ tendebat, atque ita fecundum proportionem ignis æterni formalisinclusi, quem in huncusque diem locolapidis Angularis retinet in fede elevarionis ipli appropriata, fultinetur: Haud aliter, quam ignem illum artificialem Pyrobolus feu fuius dictum fecundum proportionem pulveris Bombardalis seu ignis artificialis ad pondus fui corporis vel altius vel depressius in aere elevari cernimus, ibique manet, durante corruptibilis vitæ suæ igneæ Virtute , qua deficiente, iterum deorsum cadit: Sed lux stellaris, corpus spirituale, cui inest, à tenebris elevatum secundum proportionem lucis inclusæ tam alté ascendit, ac in agili ipsius potestate est, considerato stellaris corporis pondere, atque ita perpetuò pendet in æthere in certa à centro distantia: Quoniam ignis feu lux ipfius est incurruptibilis & æternæ

conditionis, & non deficiet unquam, ut

illa Pyroboli : Hoc totum expressios in

Tract. 1. lib. 5. cap. 3. physicæ meæ Ma-

crocofmi Historiæ, reperietis, quare vos

ad librum istum refero, Iam verò, ut omnes vigores illuminantes, & virtutes five

flammæ animantes, quæ aquis univerfali-

bus impertiuntur, ijs à splendido isto spiritu seu emanatione sunt datæ: Ita quidem nulla funt ex istis luminibus, quæ separata funt à spiritus istius essentia: Hinc ergo est

(Nam quodlibet lume habuit diversitate in

proportione formalis claritatis & menfura

ea menfura corpulentiæ) quòd unu corpus coeleste ab alio differat, tam situ & virtute

claritatis, quàm motu & influentia ab alio

fecundum voluntatem creatoris : Scd ex-

& in debito ac conveniente numero, ni-

mirum in cœlum Empyreum, Firmamen-

tum atque septem dinstinctos orbes, cum

infinitis corporibus condenfatis : Nam tametfi cœli fint ex aere & igne conflati, tracta quinta Essentia, five purior essentia, materialis totius chaos, cum puritate luminis, quòd à Spiritu creante egressum est, unita erat alteritati Angelicæ; am-bæ hæ naturæ in figura unius massæ ex Tenebrofæ Abyffi vifceribus exfurgentes, & in coelorum centrum fublimatæ, Regalem ibi loci Thronum Phæbeum fibi vendicant : Atque ifta maffa fphærica & luminofa folis cœlestis Titulo infignita est cujus officium est, mediante luce ei à Deo affignată illuminare stellas cceli cæteras, & elementa atque Elementata inferiora vivificare: Ita, ut postquam Vniversale feu expanfum, per spiritum mundanum lumen, effet die creationis quarto in corpus folare contractum: Illud est ordinatum capitale illud vitæ & vegetationis in mundo ftellari organum, quòd influentias feu fpiracula ignea vitre confervationis, vegetationis & multiplicationis emificatque impluebat affluenter Terræ atque Elemento fublunari Aqueo.

Habetis ergo rationem condenfationis & Rarefactionis paucis & tamen fatis luculenter expressam, quibus tam invisibilis ccelorum fubstantia, quam corpora eorundem visibilia fuerunt facta: Atque hoc Resoluit. non videtur à Doctorum Theologorum, Trad.2.part.3 nimirum Bafilij & Damusceni opinioni- De opere bus dissentire: Videlicet, quod spectat ad midiei. modum actionis Divini illius Spiritus in condensatione & rarefactione ante solis in cœlis apparitionem : Quippe, qui volunt, quòd diei rarefactio, aur clarificatio cœli, ab emiffione lucis à Spiritus Divini actu ordinata effet ; fed nocturnam condenfationem & opaca & condenfata in ccelo corpora credunt à tenebrarum contactione fieri, juxta ordinationem etiam Spiritus facri. Videmusergo ex fapientiorum Patrum Ecclesiæ contensu, quæ nam sit causa frigidæ condenfantis noctis, & quis calidi & rarefacientis diei actor. Priufquam spiritus igneus per mundi cavitatem delatus in Tabernaculum folare effet congregatus, qui ex deformibus tenebrofæ Abyffi feu umbræ horrendæ aquis , deorfum fimul cum tenebris tertio die in centrum detrufis , fpagyrica & fuparativa verbi Divini virtute extractus erat. Atque ista igitur debet esse ratio præcipua cujuflibet condenfationis & rarefactionis ad hunc ufque diem : Nam ut spiritus in sole longé à nobis existens , & radios fuos in fe ipfum quafi refpectu nostri contrahens, vel potitis faciem fuam à nostro hæmisphærio avertens: Vnde fit, ut noctes & tenebræ tunc temporis fint longæ, & dies ac lux fint breves & in calore debiles: Ita etiam commune fublunare Elementum condensationi & incrassationi est ob noxium, & ista de causa cogi-tur seu contrahitur aer dilatatus in confiftentiam nivis, grandinis, glaciei, nubium, imbriumque frigidorum &c:Irerum,

#### SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

chm fol nobis appropinquat, elementum | ritibus Divinis) convertitur. illud ita contractum iterum dilatat fe: Nam ejus præfentia & calore aquæ frigidæ deveniunt calidæ, dies augentur & in calore fortificantur. Tunc (inquam) aer invenitur Rarefactioni aptus, unde tam facilé inflammatur & in naturam fulguris , corufcationis & fimilium (mediantibus Spi-

Hæc pro cœlorum & cœleftium per viam condensationis & Rarefactionis structura, sufficient: Iam verò ad fabricae orbium seu regionum regni Elementaris rationem, mediantibus condensatione & Rarefactione descendam.

#### CAPVT. V.

Quomodò aque inferiores five Elementum Catholicum , aqueum, Sublunare fuerint in Spheras distinctas (quas mundani vocant Elementa Divino Condensationis & rarefafactionis actu distincte etque disposite.

Gen.I.

I.Pct.3.4.

Hebr. 11. 3.

Vm per præcedentia sit evidenter de- | quadriformiter alteratum : Quoniam evi-Jmonstratum, quòd universa machinæ mundanæ fubstantia non effet, nifiex unica fola materia , quæ erat ex potentialis Tenebrofæ Abyffi vifceribus ,per fpagyricam verbi Divini virtutem extracta, quam Moyfes (ut relatum est) vocavit aquas; & Hermes, naturam humidam; ex quibus & per quas (uti tam Moyfes, quam Petrus ajunt) coeli erant prius & terra per verbum: Necesse est, ut sequatur, quòd ex ista Caholica aquarum maffa, univerfale Elementum fublunare tam communiter aeris nomine infignitum, quam illa humidæ naturæ portio, quæ dičta eft æther, effet primordialiter derivata: Iam verò Generale hoc Elementum per Spiritum Ruach-Elo-him quotidié alteratur & à forma in formam transformatur: Nam aquarem vifibilium maffa erat prius ab aere invifibili condenfatione extracta atque feparata : Atque iterum ista aqua visibilis erat in terram codem actu mutata: Nonne confirmat hoc Apostolus loco anteà citato dicens : Per fidem agnoscimus, quòd semper ita actum sit cum mundo per Verbum, ut ex ijs, quæ videri non poterant, fierent ea, quæ poffunt videri? Porro Salomon dicit, mundum fuisse ex materia invisa factum seu creatum, & per confequens aquam atque terram. Sed quid opus est Authoritate fancta, cum communis nos docer experientia, quod aer condenfatus fit nubes, & nubes fit aqua pluvialis, & glacies, quæ ett de natura terræ , Boreali condenfatione fit ex aqua. Porro etiam, quòd terra effet aqua & illa aqua effet aer, in eo patet, quia arbores magnæ, adustione in vaporosum fumum , & consequenter in aerem vertuntur; denique aër in ignem attenuatione nimia mutatur. Quibus certum est, terram & aquas fuille prius à re invifibili extractas nimirum ab aere Catholico & per confequens probatur, quòd Catholicus mundi aer, quem Hermes naturam humidam vocavit, fit Catholicum mundi fublunaris Elementum, cujus mutationibus varijs quadriformis illa natura producitur, quæ communiter Elementa quatuor dicuntur, quae reveranihil funt , nifi unum Elementum | prædictos vifibiles in actum producendos

dens est ex prædictis, quòd Catholicus fublunaris aer est radicale subjectum & materialis fubstantia illarum rerum, quas mundus vocat Elementa : Atque ifte aer alteratur ab uno in alterum statum per verbum seu Ruah-Elohim. I amque nobiscum consideremus, quomodò potens iste spiritus transmutationes suas Proteoticas in una eadem homogenea invifibili aqua & tenui, humida natura aut aëre perficiat: Quo evidentius apparet unius naturæ in alteram rotatio; qua quidem natura ne difference ideò dicuntur à veteribus Elementa. O portet ergo, ut in loco priori confideremus, quòd ifte effet vivilicus ille fpiritus, Ezec. 37. 9. tatio; qua quidem natura sic differentes quem Propheta invocavit à quatuor ventis, dicens: Veni spiritus à quatuor ventis & in fuffla interfectos iltos utrevivifcăt &cc:unde pater, quòd ifte unicus spiritus Ruach-Elohim effet regalisquatuor ventorum imperator, & confequencer in ejus potestate erat aerem mediantibus organis fuis ventofis, contrahere, atque iterum ipfum dilatare. Quare erat procul dubio hic spiritus & nullus alius, qui animas diversas seu diversarum dispositionum justerat quatuor vētos, Angelicosque eorum præsides (quoru est sub ipso gubernare) agitat ad aerem invifibile in species varias vitibiles seu meteorologicas,ubi & quando ei placuerit.Et primu ad actum ipfius generalem ad veras 106, 37, 21, aere Catholico effigies efformandas ; quod fpectat: Aer, dicit Iob, fubitò cogetur in nubes & ventus transiens fugabit eas. Et Propheta: Dante eo vocem multiplicantur Ierem, 51. 16, aquæ in cœlo, qui levat nubes ab extremo terræ, fulgura in pluviam fecit & produxit ventum de Thefauris fuis: Ac fi dixiffer verbo vel spiritu Iehovæ aër condensando reducitur in aquas, & fulgura transcunt in naturam pluviæ. Et Iob: Deus sapientia aptat 10b, 28, 25. pondus aeri, & appendit aquas in menfura, ligar denfas nubes, ut non findantur, facit pluviæ statuta & viam fulgetro tonitruum, Quibus omnibus notare atque elicere posfumus, quòd aër elementaris visibilis sit reale & radicale subjectum, in quod spiritus Dei in hoc mundo fublunari ad effectus

operatur: Idque folummodò per viam condensationis & rarefactionis, quod quidem infinuatur ex verbis prædictis, ubi dicitur, fapientiam Dei dare pondus aeri : Nam condenfatione primi gradus convertit in-vifibilem aerem in vifibiles nubes, & tunc per profundiorem condensationis gradum nubes illæ in pluvias rediguntur, atque craffior & magis unctuofa nubis portio in lapidem durum terreum digeritur : Ita, ut ex aere invisibili tres visibiles substantiæ gradus produci cernamus, videlicet nu-bem, aquam five pluviam & denfa atque ponderofaterra , quæ est massa illa Lapis Ceraunius dicta, qui cum Tonitrui fonitu feu voce est è nube per spiritum illum editus , videlicet in illo conflictu , qui fit inter naturam liquefactivam ignis & con-gelationem aquæ gelidæ difpolitionem. Iterum ex altera parté aer per rarefactionem inignem convertitur, nimirum in fulguris scu fulminis existentiam : Atque has omnes mirabiles fuas transformationes , de specie in speciem alterationes à Catholico actore ubique in aere habitante accipit. Ita, ut ex iltis percipiatis totum illud, quod veteres Philosophi dixerunt, elementa effe nihil aliud , quam quadru-plicem unius & ejufdem Elementi feu naturæ humidæ Catholicæ mutationem, cui Elemento, secundum quod in suis alterationibus apparet varié, varias & diversas sibi appellationes pro fua varietate acquirit, nimirum Elementi ignis, Aeris, vel aquæ vel terræ: Haudaliter, quam eadem aqua, fi calefcat dici potest ignis & vaporosus acr, at in natura fua immutata aqua, atque ulteriori congelatione glacies vel gelu vel nix vel pruina, vel lapis vel terra. Et tamen ifta omnia in rei veritate nihil aliud originaliter fua existentia fuerunt, quam aqua tenuis, invisibilis, ex qua cætera quasi vitibilia varia à Catholico invisibili primordialiter effent testimonio Apostoli antea citato producta: Hinc verificatur verus illud Philosophorum: Aqua eit Mater Elementorum, cum revera sit unum Catholicum Elementum, in quo omnia: Iamque principalia organa, per quæ & in quibus Spiritus iste Divinus, mediante Proprietate diversa mutat & variat Catholicum iftum aerem fubjectum in naturam quadruplicem, hoc eft, ab una conditione & natura in aliam: Sunt venti Angelici, quos ita ordinavit ac disposuit in hoc mundo, ut à quatuor quartis seu angulis terræ in proprietate diverla spirent : Nam ut in præcedentibus est dictum secundum Doctrinam Salomonis , quòd Spiritus ifte Sanctus effetunicus in effentia, at Multiplex in proprietate aut operatione, ita quidem non nifi unicus existens Spiritus (Nam Ezech 37-9. Propheta dixit: Veni Spiritus'à quatuor ventis) operatur in mundo quadrifarie me-TERRA. diantibus quatuor ventis Angelicis in Catholico aeris elemento : Nam quando spi-

rat ab Aquilone, contrahit commune illud Elementum in corpus terreum, videlicet Gelu, Nivem, graudinem, glaciem. Vnde Pfaltes: Deo emittente fermonem fu-um in terram, quam celerrimé excurrit Verbum ejus , qui edit nivem , ficut lanam, pruinam ficut cineres dispergit, deijcir gelu tanquam frusta, coram frigore ejus quis confiftat ? Emittens verbum liquefacit ista, fimul ac efflat ventum fuum, effluunt aquae. Ex quo fermone inprimis elicere posiumus, quod sit non nisi unitum verbum, seu unicus Dei Spiritus, qui tam Boreali contractione, mediante fuo frigore (ut Propheta ait) mutat fublunare Elementum in naturam & conditionem terream, nimirum in durum & visibilem consistentiam per septentrionalem Spiritum. Quareait lob: Ab Arcturo egreditur frigus: Flatu fuo edit Deus fortis glaciem & 10b. 37. 9. latitudinem aquarum coarctat: Quam etiam Auftrali dilatatione liquefacit ac destruit terenos illos effectus, quos afflatu fuo Boreali produxit : Secundò, quòd fubjectum, in quo operabatur ille Spiritus effer aer, quali Catholicu Elementum, quòd per flatum fuum Borealem mutavit à fuo itatu tenero feu molli, levi,volatili, tranfparenti, tenui & invifibili induram, afpcram, gravem, fixam, opacam, denfam, atque invifibilem maffam: Tertiò, quòd Verbum ibi loci fumitur pro Effentiali Spiritu feu motore in ventis omnibus. Quare virtus ejus unica, mutata proprietate, tam in actu condenfationis & contractionis quam Rarefactionis & Dilatationis verfitur, Vcrum ad ifta omnia officienda, organis fius Angelicisutitur, in quibus & per quæ juxta voluntatem fuam operatur in coelo & in AER. terra, Vnde David: Angeli Dei facium ver-bum. Iterum, cum à Meridie emittit Spiritum fuum, tunc Generale feu Catholicum iftud Elementum redditur vaporofü, madidum , calidum & facile à concurfu fortitudinis feptentrionalis, utcunque in minima quantitate, in nubes fumofas convertetur : Nam flatus Meridionalis naturae est septentrionales destruere effectus: Atque ita mutua inter iftos ventos oppositos concursu sive actione, natura media five occidentalis, nimirū aquea apparebit in Elemento Catholico, nimirum conditio aquea five pluviæ frigida, quæ se habet inter aërem & terram : Quemadmodum Occidentis politionem videmes inter polum, Meridionalem & septentrionale: Sed flatus australis natura, est calida & humida, hoc est in eodem statu se habet cum Catholico aeris Elemento in fimplici fua natura : quod quidem ni effet, verbum ab illo angulo emillum, noluit tam facilé frigidos & ficcos Boreæ effectus liquefacere. Prætereà , quod Spiritus feu afflatus Dei, qui ab Austro emittitur, Elementum Catholicum varieformiter, fed more Spirituali afficiat, Textus ifte Prophe-

Sup. 7.

# SECTIONIS PRIMÆLIB.IV.

IGNIS.

fonas .4.8.

Ezech 16.

Cen.41.

Amos, 4.'9.

Apos.7.1.

tæ confirmat: Deus ab Austro venir, operuit cœlos gloria ejus & laudis ejus plena Absent, 3.3. eft terra: Splendor, ut lux erit, ante faciem ibit Mors. Et egredietur Diabolus vel (ut Pagninus habet) peltis ad pedes ejus. Quo arguere videtur effectus invisibiles,nimirum corruptionem & infectionem Catholici aëris Elementi, quem fpiritus ifte in fua ira & malevolentia emittit ab Auftro. Verùm cùm per organa fua ventofa Oriëtis operatur, impressiones in Catholico Elemento igneas feu æftuofas generat : Ejus enim existentia in natura & dispositionem ignis alterat, & tunc Elementi ignei Titulum ipfi afcribunt Philofophi. Hoc ex pluribus Textus facri locis confirmare poffumus: Nam, Præcepit Dominus (ut air Hieronimus in fuo tranflativo ) vento calido & urenti , vel (ut Tremellius, interpretatur) Paravit Eurum filentem , ut percuteret fol caput Ionæ, adeò, ut æftuaret, & petijt animæ fuæ , ut moreretur. Et alibi: Ventus urens seu Eurus desiccabit fructus ejus & rami ejus erunt marcore contracti. Atque iterum : Ventus Eurus aduret fpicas. Et alibi dicit Iehova in fua ira: Percussi vos in vento urenti &c : Atque iterum: Postquam veniente Euro, vento Iehovæ à deferto ascendente examitscaturigo ejus & ficcatus erit fons ejus. Et Hozex, 2.18. Propheta Haga: Percuffi vos vento urente High.2, 18. &c : Quibus patet, quod flante vento O rientali seu Euro Elementum humidæ naturae Catholicum deveniat aeftuofum & igneum, ita; ut inflammet & intemperie calida perturet corpora creaturarum & Vegetabilia deficcando & addurendo destruit. Ex oppositi denique latere: Venti occidentales inveniuntur experientià, effe natură & conditione oppositi Orientalibus: Namipfifolent Elementum Catholicum in naturam frigidam & humidam aquæ visibilis reducere : Vnde pluvias & imbres calidos proferunt : Ita , ut ex istis videre liceat , quod formalis actus in quolibet quatuor angulorum terræ Angelo(quorum meminit Apocalypsis ) habeat virtutem essentialem ei specialiter à Deo secun-dum voluntatem suam ; idque in instanti fuæ creationis five informationis affignamm, atque ideò in eadem proprietate operatur creatura illa Angelica in communi Elemento aquarum inferiorum, in qua voluntas spiritus creantis proprié erat, quando illam informavit : Itaut commune feu, Catholicum Elementum quotidie de novo ab actu effentiali venti Angelici tunc temporis cum Dominio in eo spirantis infor-metur: Verbi gratia, si ventus Angelicus Orientalis informat illud de novo, tunc in Elementum igneæ conditionis migrat:

Quoniam calefacit & deficcat per excel-

lentiam ratione nimiæ Rarefactionis aeris:

Si verò venti Angelici Australes sua fumo-

fa spiracula in illud elementum emittant,

tunc in naturam vaporofam aeris alteratur, quippe fumoso more calidum & humi-dum redditur. Vnde Elementi aeris vices agit:Si venti Angelici Occidentales in eo Dominium habuerint , tunc vertitur in fimplicis aquæ complexionem, & fub Elementi aquæ nomine manet : Ac denique venti Borealis spiracula ipsum reddunt ter-

Exiftis ergo immane & labyrinthicum illud dubium , quod instar alterius nodi Gordonij tam diu mentes Peripateticorum perturbaverit, nec ab ipfis fuit un-quam ad hunc ufque diem refolutum, potest facillimé per istam nostram disciplinam diffolvi atque enucleari: Videlicet divinare possumus, quæ nam sit forma Ele-mentorum essentialis: Nam ista nostra Philofophia docemur, quòd fit virtus quædam Angelica effentialis ventofo vehiculo in Campum Elementi Catholici apertum emissa, seu (sit vultis ) essentialis venti flatus five spiritus à Spiritu Dei in acrem communem, five humidam paffivam natureă emiffus, ad ipfam alterandă & mutandam fecundum voluntatem ipfius , qui eum emifit ab una conditione in aliam. Porro etiam Catholicus aër ita diversiformiter animatus producere folet meteora multarum conditionum : Verbi gratia Elementum Orientaliter mutatum profert foboles fibi fimiles : Videlicet Meteora ignita, ut corrufcationes, fulgura, comette igniti &cc : Secundum naturam feminariorum illius spiraculi, quod ipsum de novo jam informavit: Elementum meridionale pariet vapores, nubes æftuofas, fulmina & tonitrua: Elementum occidentale pluvias & imbres gelidos & quali niveales refolutiones: Elementum feptentrionale nives, gelu, glaciem &c : Denique pro planiore dubij prædicti enucleatione scien-dum est, quod Deus vivificat omnia per folum Christum Iesum Dominum nostrum, per quem omnia : Ipse creavit organa Angelica , quos inspiravit spiritu suo , essentiali vita , qui spiritus essentialis in Angelis cum sit de effentia Divina, à Divinitate separari nequit. Ista ergo essentia cuilibet Angelo assignata candem retinet voluntatem & dispositionem, quam Spiritus habuit in actu respirationis in illum : Quoniam nulla est creatura, quam ipse non fecerit propter finem ipsi Creatori optimé notum ; nimirum , ut fuam voluntatem in hac vel illa proprietate compleret. Hinc ergo est, quod non sit Angelus, qui habeat Dominium fuper hunc vel illum ventum cardinalem, fed divinus fpiritus in Angelo quafi orga-no, qui Elementum Catholicum in hac vel illa virtute effentifica informat & vivificat. Quare certu est, quòd Catholici Elementi unius informatio quotidiana est virtus seu actus Divinitatis ab organo Angelico per

vehiculum ventofum in commune elementum emiffus & per confequens Ele-menti forma est esfentialis & vivificus Dei actus ei ab Angelico illius quartæ, in qua fpirat ventus præfide infpiratus: Quòd autem interna Angeli forma fit immediatus fpiritusDivini verbi vel afflatus, literæ fan-Etænos docent multis in locis: Vnde Iehova Moyfi: Ecce mitto Angelum meum ante te, ne exacerbes eum, non enim feret defectiones vestras, quoniam nomen me-um est in eo: Porro dicuntur specula politiffima lucem Dei fuscipientia. Atque hinc est, quòd nomina eorum terminantur cum El, ut Michael, Rapha-el, Vri-el, Ga-

bri-el,&c. At verò ad Elementum nostrum Catholicum quod attinet, scio, quòd à mundi iftius fapiétibus obijcietur: Si non fit, nifi unu Elementu, quod Catholicu dicis, quid facies de Terra & de aqua seu mari quid putas? Nonne funt ista Elementa distincta, quæ talia ab origine extiterunt ? Hisce ergo respondeo, quòd terra erat prius de aquis & per aquas: Teste Apostolo Petro. Quare evidens est, quod aquæ tempore præcedebant terram: atque iterum cœli fuerunt facti ante terram. Quare videtur, quòd terra non effet nifi aquarum inferiorum spagyrica verbi virtute separatarum quafi fax & fedimentum, ut ex disciplina Moyfis apparet. Porro, quòd aqua vifibi-les effent ex aere invifibili per condenfationem formatæ & productæ. Teltatur Apoltolus loco fuperius citato. Quare liquet, quòd mutationes rerum omnium tam vifibilium quam invifibilium efficiuntur per proprietatem five facultatem condenfantem & contrabentem spiritus Dei multiformiter agentis, & quòd reductio corum iterum à itatu vifibilitatis in invifibilitatem efficitur per actum rarefacien-

tem & dilatantem illius ejufdem spiritus in effentia, fed multiformis in proprietate actionis, & per consequens, ut aer ab eodem spiritus actu transformatur in aquam, & aqua in terram, per gradus condenfationis frigoris, ita etiam actu contrario ejusdem Spiritus, nimirum per viam Rarefactionis terra mutatur in aquam & aqua in aerem; idque varijs caloris gradibus, Quod quidem nisi esset, quomodò, quæfo, effet poffibile, ut tot aquæ à nubibus cadentes non indies efficerent, ut maria tumescerent & mirabiliter angerentur in quantitate, & aer é contra affidué decrefceret ? Aut cur confumptis igne tot arboribus & carbonibus foffilibus non diminueretur terra? Si non effet affiduum fupplementum per transmutationem aeris in aquam & aquæ in terram : quam quidem alterationem seu naturæ rotationem licet natura divina more secreto & insensibili efficiat, tamen experientia quotidiana docet , rem ita fe habere : Nam quando ligna & carbones ab igne refolvuntur & confumuntur, invenienus quidem, quod tota terrestris corum corpulentia abit in fumum aqueum feré & in vaporofum acrem mutata erit. Ataxioma Philosophicum est, quòd res qualibet in primam fuam materiam seu principium resolvatur. Quare manifestum est, quòd tam aqua, quam fumus acreus, ex quibes terrea lignorum & carbonum compolitio est facta, esset prius aër invisibilis. Iterum si ista taliter fe non habebant, fulphur illud, pulveres & lapides quotidie à cœlo ( telte Scriptura) descendentes magis magisque indies augerent terra molem. Sed probationes iftas (peculativas omittendo prædicta omnia ex instrumenti mei experimentalis observatione liquidò sat vobis demonftrare & confirmare aggrediar.

#### Demonstratio ocularis,

Observamus, quòd illa tota Instrumenti feu vitri Calendarij portio, quæ ab infima ejus vitri collo se ad ejus summitatem sive caput extendit, est solo aere invisibili repleta: At in isto aëris inclusi modiço varias alterationes & mutationes haud paucas virtute & actu quatuor ventorum in aëre aperto spirantium inveniuntur: Nam cum Ventus Orientalis cum Dominio spiret, tunc aer ifte inclufus feipfum in collo vitri dilatat atque extendit, & aquam in ipia frigoris virtute elevatam deorfum ad plus minusve pro ratione Dominij ca-loris deprimit. Quo liquet, quòd dilatans talis venti spiritus facit aërem apertum ad naturam igneam inclinare: quatenus ignis dignoscitur nihil aliud, quam aer extremé dilatatus; tametfi revera fit exuberans formæ lucidæ præfentia, quæ per caliditatem ejus motumperpetuò concomitantem ita dilatat : At verò si ventus | de constat , quòd quò magis aër contra-

Australis flet, tune etiam dilabitur aec incluses, sed non in gradu ignis sed aëris solummodo & per confequens non depelles aquam frigore in collum vitri elevatam per tot gradus deorfum : Verum fi ventus Occidentalis Dominium in aëre libero habet, tune aër vitro inclusus se reddet adhuc fpiffiorem; & ob iftam rationem aquam in collo exaltată non multum detrudit : quoniam frigiditas habet sufficientem potestatem in illo vento & per confequens acrem magis condensat, quam dilatat. Denique fi Venti Septentrionales in acre mundano gubernant, tunc aer inclusus eò magis contrahetur & coarctabitur, & per confequens minus requiret spatium pro sua mansione, quanto frigidior erit vento-rum illorum actus. Hoc in eo arguitur, quoniam , quò frigidior est ventus , eò altius elevabitur aqua in collo vitri : Vp-

Hebr. YL.

Exod.

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. IV.

hitur, eò etiam magis condenfatur, & confequenter ponderofior redditur, confiderando proportionem loci, in quo exiftit: Nam aer, qui in fua dilatatione tantum ponderavit in fpatio femiulnæ, tantum etiam ponderare debet in fpatium duorum pollicum contractus, Vt ex inftrumento noftro experientali colligere fas eft.

Arque ex iftis decernere posiumus,quòd non sit in veritate & radicaliter nisi uni-cum Catholicum sublunare Elementum, quod affidué mutari & Protei more transmutari folet secundum Angelici spiritus tunc temporis ab aliquo terræ angulo spirantis naturam & proprietatem : Vnde li-quet, quòd quadrupliciter fecundum quatuor ventorum Cardinalium virtutes & conditiones de novo informetur & alteretur : Quas quidem' in uno Elementomutationes quatuor, uti diximus, distincta fecerunt veteres Elemeta acqualia tempore partus seu ortus & ordine existentiae, quae rerum omnium finxerunt principia primaria. Sed apparet ex iftis, quæ à nobis funt dicta, quod ifta Philosophorum & precipué Peripateticorum politio est incongrua & à veritate diffentiens , utcunque inter homines tam doctos quam ignaros disciplinæ Ethnicorum innitentes frequens & communis fit illa opinio.

Possum etiam mundi creationis mysterium per viam progressionis Arithmetica boc modo demonstrare,

20......0

Hic habemus progressionem in mundi creatione more Arithmetico descriptumr.o denotat Vnitatem illam, quæ erat ante omnia, quæ unitas dum in se ipsa sine ulla emanatione maneret activam fuam proprietatem in potentia tenebrofa & quafinihilo refervavit, atque ideò pro nihilo quo ad nos æstimabatur: tametsi in seeffer omnia complicité: Tunc fecunda feries-2,00 arguit emanationem actualem increatæ lucis ex unitate seu potentia divina, cujus præfentia humida natura ex Tenebrofa Abyffonempe. 1. o apparebat in forma aquarum : ita ut lux & aqua quafi activum & paffivum Catholica ordinantur in ferie unitati proxima. Tunc per fpiritum igneum æterni amoris & unitatis, illæ duæ naturæ conjunguntur fimul, ad cœlorum naturam producendam in unam composi-tionem: Nam ibi consideratur lux per se &c Aquæ per fe, ac mixtum perfectum ex his, nimirum æther, quasi igneus aer: seu lux & aer in existentia coeli, quæ à nonnullis dicitur Quinta effentia, atque fimplex ifta exfimplicibus mixtio dicitur à Platonicis Anima mundi : Nam ut Elementum Catholicum fublunare effet formatum post cœlorum creationem, ita etiam dicuntur cœli animare vel per Solis actus vel mediantibus ventis Angelicis illud: Vel, fi vultis quatuor Elementa multiformiter: quare feries ita stat 3 . 0 0 0, quasi lux, aqua feu aer & cœlum: Vltima scala in progres-fione ad creationem mundi sic stat. 4. 0000, quæ importat quadruplicem Elementi Catholici alterationem perDei verbum in quatuor mundi ventis die creationis tertia effectam: Erat enimelementum illud Catholicum nihil aliud, quàm aquæ regionis fublunaris generales quadrifor-miter alteratæ, vel, fi vultis stent 4.0000 pro quatuor Elementis.

Iste igitur fuit mundi status increatione mundi & in eadem plané conditione manet in hunc usque diem, & in sururo manebit, quousque igneo examine in ultimo

perear, depurabitur.

#### CAPVT, VI:

In quo vera generationis & Corruptionis at que etiam regenerationis & resurrectionis mysteria secundum literarum sacrarum rudimenta at que disciplinam pertractantur.

V T paucis & fuccincte principium obscurum privativum vobis in præcedentibus exposui; nimirum illud, quod ante ullum principium esset sine forma; & per consequens erat cansa radicalis mortis seu privationis vitæ: Est enim respectu nostri (uti diximus) sine ulla existentia: quoman sux activa & vivisicans nondum è tenebris essulita, sed in centro adhuc delitesceret: Ita quidem aliud vobis principium

fpirituale vestris considerationibus obtuli; nimirum Lucem é tenebris jamesfulgentem, quod est illud solum, quod informat, vivisicat, multiplicat & animat omnia: Dixi vobis, quod ambo ista principia non essent, nisi unica essentialis unitas: Nam tres personæ divinæ conveniebant in unitate essentia, atque ideò illa Lux erat ei tanquam tenebræ & tenebræ ei quasi Lux: Et per consequens pater, quòd ille esset, principium

principium principiorum , hoc est , tam | principium privationis & corruptionis, quam politionis & generationis; quarum unum est actus radicalis vitæ, nimirum Lux: & aliud est paffiyum tam vitæ,quam mortis, videlicet Aquæ, quatenus ipfæ fuerunt é tenebris revelatæ : Vnde fit, quòd ratione tenebrarum ex ijs participant in fua paffione tam de privativo, quam de positivo principio: & obhanc rationem actor in utroque extremo est ipse Deus, qui est unitas: qui abstrahendo spiritum suum vivisicum ab existentia aquea creaturæ, reducit eam fub dominium privativi principij : vnde Mors & corruptio fequitur : E contra verò per continuationem & præfentiam spiritus incorruptibilis in creatura, ipla manet virtute iplius fine corrup-tione. Porro etiam, ut Deus, poltquam abstraxerit suum spiritum à creatura, efficit, ut moriatur; ita quidem, remittente eo creaturæ illi eundem vitæ spiritum, facitut reviviscat, & à mortuis resurgat. Hæc erat ratio refurrectionis Servatoris nostri in uno fenfu , qui propter hanc causam pri-mævus Resurrectionis dicebatur: & in alio fensu erat in cansa, quòd Elias à mortuis viduæ filium relevaret, & quòd offa Elizei fecerint Amalek interfectum refurgere: arque etiam, quod Christus Lazarum mortuum revivisceret, uti in sequentibus la-

Iam verò oftendam, testimonijs varijs Scripturarum (tipatus; Inprimis, quòd, ut aquæ paffivæ funt utrique extremo, nimirum tam privationi, quam positioni obnoxiæ, ita Solus Deus est radicalis agens in utraque corporis aquei paffione; videlicet tam in morte & corruptione, quam in vita & generatione: Ac tum po(tea explicabo rationem feu modum, quomodò unaeademque in effentia Vnitas more tam oppolito operetur in aqueo omnium, rerum fubjecto, nimirum per privationem mediante frigore & per politionem operante calore. Ad primum ergo quòd spectat, scripturæ dicunt : Deus vulnerat & medetur; percutit & manus ejus fanabunt : Atque iterum in perfona Iehovæ: Ego occidam & ego vivere faciam: percutiam & ego fanabo: Et alibi: tu es, Domine, qui vitæ & mortis habes potestatem, & ducis ad portas mortis & reducis : atque iterum: Vita & mors ; bonum & malum à Deo funt. Quibus evidens est, quòd eadem unitas in effentia fit actor folus in utroque horum extremo: Videlicet ad mortem feu corruptionem & ad vitam & ad generationem atque etiam à mortuis resurrectionem. Pro meliori autem bujus rei intelle-Etu scire vellem, quòd esset Spiritus Dei lucidus & omnia inactuans emanatio : feu fplendor Majeftatis æternæ ( ut Salomon habet ) vel, ut Hermes, splendor sanctus, qui mundum omnemque creaturam ejus informavit, iffque vitam feu animam affig-

navit, earumque species tam diu à morte & corruptione præservavit, quam ipse more vivifico in iplis agit. Hinc dicit Tex- 10dith.16.17. tus: Deo ferviat omnis creatura, quia dixi- Añ. 17. Iti & factæ funt, milifti spiritum & creatæ funt. Et Apoltolus Deus non aliquo indigens, dat omnibns vitam, inspirationem &c omnia. Et Propheta: Deus dat flatum po- 151.42.5. pulo,qui est super terră & spiritum calcan-ralm,41.3.9. tibus eam. Et Psaltes Regius: Vita adest be- & 87.7. nevolentià Iehovæ : vitæ restaurator est Pfalm, 90,17 Iehova: Vitæ meæ fontes omnes à Iehova: Vitæ prolongatio est benignitas Iehovæ &c: Quibus apparet, quòd fit spiritus Divini præsentia, qua facit generationem, vitam, multiplicationem & præservationem. Quare etiam Iob: visitatio tua con- 106.10.12 fervat spiritum meum : E regione verò ejusdem spiritus absentia à massa creaturæ aquea est causa primum morbi, ac tandem mortis & corruptionis. Vnde Moyfes: Deut. 31, 17 Deus malos reliquit, & abscondit faciem fuam ab impijs, ut obveniant ijs mala multa & angultia: Verum enim verò rationes fpeciales generationis atque vitæ, & mottis seu corruptionis ac etiam Regenerationis & Refurrectionis luculentius addine per rfal, 103, 24 iftum Prophetæ regij fermonem eliciuntur : Quam magnificata funt opera tua, Domine, omnia in fapientia fecilti, impleta est terra possessione tua : Dante te illis, colligent, aperiente te manum tuam omnia implebuntur bonitate, avertente autem te faciem, turbabuntur, auferente spiritum eorum deficient, & in pulverem fuum revertentur ; emittente spiritum tuum, recreabuntur & renovabis faciein terræ &c: Ecce hic caufam Generationis &c corruptionis effentialem & radicalem expressam exacté, ab unico solo sonte eterno scaturientem : Vbi agnoscere, inprimis videtur, omne creaturam à fapientia æterna esse factam, ibique denotat, quód Divini istius Spiritus præsentià creatura vi\* vant: Deo (inquit Textus) dante creaturis, colligunt & implentur bonitate (hoc est vivunt) Avertente faciem suam (hoc est vivum sui spiritus aspectum) perturbantur (hoc eft, fi in parte avertit afpectum feu spiritum sum à creaturis, ægrotant & infirmantur) Auferente spiritum earum (hoc est, si penitus incorruptibilem in se recipiant vitæ radium)deficient (hoc est)morientur : At si emittat iterum vitæ spiritum, recreabuntut, & renovabis faciem terræ (hoc est per remissionem Spiritus incorruptibilis revivifcent, & de novo ad vitam refurgent. Manifestum est ergo, quòd præsentia actione benigna Spiritus Dei incorruptibilis vita adeit & continuatur in creatura: Et vice versa totali ipsius absentia mors introducitur. At partiali ipfius ablatione & contractione ipfius à circumferentia ad centrum, perturbatur & ægrotat ipfa: Nam mori nequit, quamdiu aliqua spiritus Dei incorruptibilis portio inesteis

Deut, 32,39.

creaturæ Circumferentia ad centrum contractio: Vnde sequitur, quod actus forma-lis essentialis seu radicalis vitæ spiritus est immediaté à Deo , & non ab ulla natura imaginaria, quam fomniaverunt Peripatetici: idque evidenter ex loco ifto scriptu-Gen,6.3. rarum probabo: Non permanebit (ait Dominus) Spiritus meus in homine in æternum; quia caro est, eruntque dies ejus centum viginti annorum &c : Quo arguitur, quòd it Spiritus Dei, qui facit hominem vivere: Sed quoniam funt nonnulli hujus mundi scrupulosi, qui nolunt istam Textus illius Hieronimi interpretationem admittere : illum confirmabo verbis iftis ex Iobo allatis. Si Deus apponens adhominem animum fuum, spiritum aut flatum ejusad se reciperet, vel traheret, deficeret & expiraret omnis caro : fimul & homo in cinerem revertetur &c. Ita, ut lucidé pa-teat fpiritum esse Dei, qui vitam dat non modò hominibus, fed etiam omni alteri creaturæ-Et alibi pro hominis vitæ autho re: Spiritus Dei (ait Iob) fecit me & in-10b.33.4. spiratio omnipotentis vivificavit me. Ex

spiritus polt ejus à Creatura recessum, fa-

cit ipsam reviviscere, hominemque à mor-

tuis refurgere: quemadmodum accidebat

Lazaro, Amalakito, in sepulchrum Elizei

injecto. Quibus liquet, quod mors five

corruptio nihil fit aliud, quam totalis spiritus incorruptibilis five formæ effentialis

abfentia, vel extrema & privativa ipfius à

cens & nihil circumferenter agens. Iam verò differentia inter refurrectionem à mortuis, vel faltem à morte mortali in vitam temporalem (nam verba Christi de Lazaro mortuo erant, quòd dormiebat ) & illam in vitam æternam, eft ifta: Nam ut est nihil, quod mortem magis impediat , quam actualis præsentia spiritus incorruptibilis; ita etiam est nihil, quòd perpetuitati vivendi magis obest, quam corpus corruptibile aut corpus morti & 1.cor.15. & corruptioni obnoxium: Quare necesse est, ut corpus illud moriatur, ut hac ratione penitus deponat impuritatem & corruptionem, & induat incorruptionem, ut me-

iltis ergo omnibus constat, quod causa

immediaté in generatione & vivificatione agens, sit Spiritus Dei in activa seu positiva

fua proprietate & per confequens ejus ab-

fentia feu privatio, est causa ruinæ, mortis

feu corruptionis : Nam quando Spiritus Domini removetur à massa corporea seu

cadavere, illud relinquit informatum &

quasi informe chaos, seu Terra inanis &

vacua respectu speciei præcedentis, semper decrescendo & per viam Corruptionis

retrogrediendo in punctum Nihili, à quo

procedebat ab origine; quatenus jam nunc fpiritu fuo politivo & incorruptibili eft privatus: Nam fpiritus ifte, vel penitus de-

cedit, vel totaliter ad centrum se contra-

hit, manetque quoad nos otiofus, quief-

& in ea operatur : Denique si vevertetur | diante Spiritu Dei incorruptibili possit ad vitam æternam refurgere : quæ quidem purificatio feu mundificatio fit dispositione & folutione nodi seu vinculi Elementi alterabilis, vel fecundum vos Elementorum murabilium, & hac viâ liberando partem corporeæ commixtionis & nobiliorem à fua captivitate, ut deveniat pura & munda, Quod, cum fit factum, fequitur, ut per spiritus vivificantis unionem in æternum deveniat spirituale, juxta illud D. Pauli: Dicet aliquis, ait: quomodò refurgunt mortui? Qualine corpore veniunt? Infipiens tu, quod feminas non vivificatur, nifi prius moriatur. Et quod feminas, non corpus, quod futurum est seminas, sed nudum granum, ut puta tritici, aut alicujus cæterorum: Deus autem dat illi corpus, ficut vult : Non omnis caro eadem ca- 1. Cor. 15. 2 stria: sed alia quidem coelestium gloria, alia autem terrestrium : fic & resurrectio mortuorum, feminatur in corruptione, furgit in incorruptione: feminatur in ignobilitate, furgit in gloria : feminatur in infirmitate, furgit in virtute: Seminatur corpus animale, furgit corpus spirituale &c:Quo

ro, & corpora cœlestia & corpora terre- 35 arguere videtur, quòd corpus debeat mori, ut eo modo corruptionem exuat, hoc eft, corruptibilem impurorum elementorum portionem deponat, ut illo hoc modo fpirituali reddito possii æterno unitatis vinculo in unum ligari, atque ita à re & conditione animali infirma & corrupta in naturam & statum spiritualem, virtuosam & incorruptibilem migrare. Propter iftam etiam rationem fatetur alibi, quod caro & fanguis regnum cœlorum inhabitare nequeant : Quoniam in natura fua elementari fubijciuntur corruptioni & per confequens nequeunt inhabitare locum incorruptibilem : Sed est purus Spiritus tam sanguinis, quam carnis, qui furgunt, postquam depofuerunt groffa fua tabemacula fpiritu incorruptibili animati, qui facit vitam temperatam in creaturis temporalibus feu momentaneis, hoc est, rebus ex Ele-mento quadriformi alterabili compactis: At verò corporibus fpiritualizatis & depuratis vitam & esse concedit æternum, quæ vita corpori naturali feu animali est contraria: uti testatur ibidem Apostolus: Nam per purificationem mutatur à corpore Elementâri in cœleste seu spirituale. Nonne videmus juxta illud exemplum, quòd granum tritici adeò exaltetur in virtute, postquam corruptionem fultinuerit & à grollis Elementi ligamentis immune fit, ut in altum ultra terræ fuperficiem cœlum verfus elevetur? Imò verò scintilla incorruptibilitatis in eo regnantis furfum ad patriam tenderet, fi à materia Elementari non impediretur; & tamen nihilominus ita post ejus corruptionem exaltatur granum hoc, ut virtute multiplici tum postea abundet: Quemadmodum ex multiplicatione fuæ

speciei ratione abundantiæ illius spiritus, quem inducir, colligere fas est. Ad aliam veré refurrectionis speciem, que est temporalis, quod attinet, illa non fit æterna quia corpus nondum corrumpitur, hoc est vinculi Elementorum illius compositi adhuc non fit folutio, qua corpus in eo spirituale possit purificari & à facilous Elementaribus complete, quæ ex aquis inferioribus eliciuntur, separari; ita ur corpus spirituale occultum non possit à compedibus fuis liberari, quo vitæ spiritus iterum strictius, comprehendatur, & vinculis cum co æternis uniatur : Hujus speciei resurrectionis erat illa, quam Christus perfecit in Filio viduæ, cuidixit. Adolescens, tibi dico, furge. Et refedit, qui erat mortuus: Etiam talem refurrectionem fecit in Filia gubernatoris cujuldam fyagogæ, clamando: Filia furge & Spiritus iterum in illam venit : Huic etiam vitæ temporali refutrexit Lazarus'à mortuis; iterum mediante oratione Elize Filius viduze mortuus ad vitam temporalem refurrexit: Nam Textus ait : revertatur, obsecro, anima pueri hujus in viscera ejus : & exaudivit Dominus 3.Reg. 17.21. Vocem Eliæ , & reverfa eft anima pueri intra eum, & revixit &c: In quo fermone duo veniunt notatu digna: Primum, quòd ista corpora nimirum Elementatanon esfent corrupta, hoc est, partes compositionis eorum non effent per refolutionem divifæ, licet forma speciei esset alterata. Quare, tametli spiritus reversus sit in ijs, tamen vitam ijs non nili temporalem affignavit. Et quamvis quis obijcere po-telt, corpus Christi non fuisse corruptum, & tamen à mortuis ad vitam æternam refurrexit : Respondeo , quòd Textus it: Non dabis fanctum tuum videre corruptionem; & obistam rationem refurrectionem habuit die tertio post ejus mortem, quoniam corpus ejus erat fine peccato, &c proinde ulteriore purificatione haud opus habuit : Nam aliter cum Moyfe & Elia non apparuisset in monte transfiguratus. Secundo observare debemus, quò d'it præfentia Spiritus vivificantis Dei , qui efficit generationem & Resurrectionem à mortuis: atque iterum est ejus absentia, quæ mortem & corruptionem inducit : Nam scriptura dicunt loco anteà citato, quòd effet anima pueri, quæ reverfaeft in ejus vifcera. Et in alio loco, ut anteà, Spiritus filiæ in illam revenit & refurgebat. Quare recté lob loco anteà notato, si Deus Spiritum fuum feu afflatum fuum ab homine reciperet, expiraret. Et David, fi auferes Spiritum creaturæ feu hominis, expirat; remittente verò te spiritum tuum re-Pial. 103.29. creatur, seu resurgit de novo, seu renova-

> Iam verò si istud generationis & corruptionis principium cum illo Peripateticorum comparaverimus, tam magnam procul dubio confusionem in enucleatione

unius , nimirum Aristotelicorum , quam fimplicem & planam explicationem alterius, videlicet illius Moyfaici inveniemus. Nam ipfi generationem definiunt effe mu- velcur, lib.33 tationem materia: à forma fubstantiali pri - cap. 13. 00 ftina in aliam formam substantialem : Et c contra corruptionem faciunt mutationem five amisfionem formæ substantialis, quæ prius inerat materiae, fed nunc non ineft eidem : Atque ita videtis, ipfos nominare quandam formam fubstantialem: Sed quid non rei sit illa forma, unde radicaliter oriatur, aut quomodo ingrediatur corpora ad proccuranda generationem!, & qua ratione iterum ab ijs recedat ad producendam corruptionem; hæc, inquam, omnia prorfus ignorant; & confequenter tali fua doctrina nihil, nifi ignotum per ignotius colligimus: cum rei veritate secundum doctrinam Moyfaicam fit Spiritus feu verbū Dei, quod informat & vivificat omnia, efficiens fua præfentia & benevolentia tam Generationem ab Aristotele confuso more ebuccinatam, & Refurrectionem, quam nunquam per mundanam fuam fapientiam aut virtutem fallacis fuæ Philosophiæ detegere aut decernere potuit; quam corruptionem, privatione & morte fua abfentia: Ita, ut in ista mutatione creaturæ ab uno statu in alium,& ab una forma in aliam, inveniremus, quòd, ut ipfa erat facta fecundu fuam exiitentiam, ex Tenebrofa, potentiali feu uniformi materia, nimirum aquis, quas Spiritus divinus seu splendor sanctus sua luce actuali ijs vigorë vitalem inpertiendo, informavit: ita etiam absentia lucis istius divinæ omnia formantis, cuncta deveniunt obscura, mortua, & formæessentialis destituta, quousque novum lumen, seu nova vitæ virtus fe manifestet; quod lumen alie-nat subjectum aqueum à forma & figura, quam habuit ante: Ita quidem corpus mortui seu cadaver est in statu deformis chaos, eo, quòd solitam substantialem hominis siguram feu actum amilit: haud aliter, quam fi Deus fustulisser spiritum suum à mundo, omnia iterum in nihilum feu ab eorum activitate in potentiam divinam feu tenebrofam abyflum reverterentur, qualia fuerunt prius in complicita fua naturat Sed quando actus novæ formæ erumpit à cadavere mortuo, efficiens, ut tota ejusdem massa deveniat verminosa, tunc possumus dicere, quod corruptio unius est generatio alterius, quod semper est verum, quando materia Elementaris adest. Liquetergo, quod privatio sit me-dium inter Generationem & corruptionem, & quali vacuum, & inane quoddam, seu Nihil & non Entitas inter duas formalitates.

Iam verò restat, ut mysterium Generationis & corruptionis hoc modo, videlicet progressione Arithmetica demonstre-mus: Circa præcedentis capitis finem, quatuor fuiffe progressionis gradus, fea

Luc.7, 14.

FGL 16.10.

#### SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

fories in mundi creatione expressimus; quarum prior 1, o. importat tenebrosam Abysfum seu potentiam Divinam, in quo statu omnia erant complicita in Deo: Secunda erat 2.00, denotans productionem lucis & aquarum , nimirum Vniver-falia, activa & passiva Tertia 3.000 depingit fubitantiam ætheris ex luce & aqua mixtam , nimirum duo fimplicia & primum ex ipsis compositum. Quarta 4.0000 explicat Catholicum Elementum sublunare, seu aquas inferiores, quadriformiter alteratum : Atque ista funt fimplicia mundi membra, ex quibus tum polteà omnia in mundo componuntur: Arque iftud membrum in ifto fuæ existentiæ (tatu ufque ad ultimum Pereat perdurabit : Hic ergo bases omnium creaturarum compositarum habemus: Nam super fundamentum 4-0000 respectu suz substantize collocantur, ut formam suam à Spiritu omnia informante & ubique præfente acquirunt. Efficiam igitur Progref-fionem meam à Generatione à fimplici Elemento, quadrupliciter per diversos gradus alterato ad complementum perfecté mixti : Nam, ut inter terminum à qua ad quem, necesse est intercedat medium quod est in via ad perfectionem, fed nondum pervenit ad illam metam : ita quidem illud medium ob eam caufam haud improprie imperfecté mixtum dichiratur , ut pote , cujus fitus eft inter fimplex Elementum , varieformiter altera-tum : seu , si vultis 4. Elementa , quæ sunc fimplicia & absoluté mixta. Constat ergo, quod in via generationis inter Elementa & perfecte mixtum, necesse est, ut corpori Meteorologicæ naturæ occurramus: Exempli gratia : in Generatione hominis ; principium iplius ; quod fundatur | fupra naturam Elementalem aqueam, & locum fuum in prima generationis ferie videlicet quinta habet iptum spermatquippe, quodest aquea seu fluida substantia non nifi parum alterata: & quemadmodum in aqua integra mundi fabrica & femina omnium rerum complicité continentur, & tamen nihil externé præter aquam apparet : ita in spermate, tametsi nihil appareat in prima ferie explicité præter sperma, tamen totus homo, videlicet ejus offa, caro, fanguis, nervi &cc: funt complicité in co comprehensa, & volunt gradatimex eo apparere explicité, nimirum in fexta ferie : Nam alterabitur ab humore ad soliditatem cum certa distinctione trium principalium membrorum, nempe Cordis, Cerebri, & Hepatis: In feptima ferie manebit in forma Embryonis: Et octava feries complebit Cubum ad radicem Secundam 2. five Quadrati 4. (quod in Elemento Catholico depingitur per impressiones quatuor ventorum) ad complementum perfecte mixti in creatura humana.

Pari fiquidem respectu videmus in magno mundo, quòd fimplex Elementum, nimirum Catholicus aer, apparet externé planus & fimplex in fua existentia & quafi aliquod invisibile, nihil explicité & tamen complicité in se comprehendit, nubem, pluviam, feu aquam, ignem feu fulgur & lapides ponderofos cum Sale &c: Quæ omnia explicité virtute quatuor ventorum apparent, ita ut vapor teneat primam generationis feriem, ni-mirum ordinem in Triangulari feala quintum; nubes fextum, fulgura cum pluvia feptimum, & lapis Ceraunius seu fulminaris octavum, arguens exactam ro-tationem quatuor formarum seu naturarum ventofarum in unam mixtionem: At verò , cùm hominis cadaver revertitur ad corruptionem, tunc necesse est, ur ejus partes procedant retro in refolutione per eosdem gradus, per quas procedebant ad perfectam compositionem, nimirum à perfecta dispositione 8. ad 7. & a 7. ad 6. & a 6. ad 5. uti revertitur in muccilaginem spermati haud dissimilero, atque in Naturam Elementarem dispergitur, à qua prius est ortum : atque ibi incipit novam inducere formam, five generationem fecundam facere in alia forma : Nam Spiritus omnia operantis est nunquam este otiosum. Pariter etiam lapis refolvitur in aquam, aqua in vaporofam nubem , & nubes in acrem à quo prius est derivata : Qui aer est simplex illud Elementum & per consequens non requirit ulteriorem refolutionem. Quibus pater, quod opus Generationis pergit præcipue per gradus condenfationis , quibus mediantibus confirmatur vinculum compositionis Elementaris: Atque etiam exinde redditur manifestum, quòd idem Catholicum medicamentum progreditur per viam generationis de formain formam, & de re in rem: Et quòd opus corruptionis fiat per viam Rarefactionis , nimirum refolvendo: Quemadmodum autem in nivis , glacici & pruinæ fabricandæ ratione à ventis Septentrionalibus, & eorum iterum in aquas & vapores refolutione per afflatus contrarios elt explicatum. Atque ita Progreflionem materialem, hoc est, alterationem materiæ aqueæ seu aëreæ de statu in statum seu de consistentia in consistentiam habetis.

lam verò sciendum, quòd folus in utroque hoc opere Artifex seu operator est Spiritus Dei : Nam in generatione emittit radios fuos à Catholici Elementi centro feu spermatis interno, illudque movet ad perfectionem, & semper per-severat in sua actione, quò usque perfectus homo producatur. Atque habemus à Iobo fic confirmatum : Nonne ficut lac lob.10,10, fuditi me, & sicut caseum coagulasti me? Cute & carne texisti me,cum vitæ be-

# DE PHILOSOPHIA MOYSAICA:

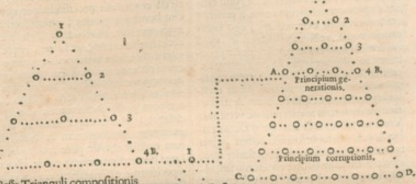
nignitatem exerculture games Econtra tua confervavit spiritum meum? Econtra tua confervavit spiritum meum? Econtra cum Dei spiritus radios suos vivincos a genito detrahit, cosque in se, hoc est, in centrum reflectit, & desijt visitare spiritum Creatura, necesse est, ut creatura martum Creatura, necesse est, ut creatura martum designation est in actione in hoc mundo. cum Dei spiritus radios suos vivificos à

nignitatem exercuisti erga me, & visitatio | cescat & revertatur ad id , quòd fuit prius: Vbi iterum Spiritus idem, illam aquæ fub-ftantiam ita refolutam per novam genera-

# Demonstratio præcedentium ordinum est talis.

Simplex Trigonus compositionis mundanæ, ubi 2. hoc est, Lux & aqua est radix & 3. Vnio amborum in animam mundi.

Progressio à quadrato Elementorum ulque ad cubum compositionis,



Bafis Trianguli compositionis mundanæ,quæ est radix generationis , quæ està quatuor Ele-mentis seu Elemento quadrupli-

citer alterato.

In Rhomboide ifta gradus generationis & corruptionisin unica scala clarius explicantur; in qua quatuor Elementa manet in cadem simplicitate fubstantiæ,qua creata c.o...o...o. funt complicité in natura aquea feu Elemento Catholico dicto acre : Est origo A. B. radix à qua generatio furgit usque ad periodum perfectæ compositionis, qui cit in numoro C.D. idque per quatuor gradus alterationis, quæ feries ex 8. eft initium corruptionis, ut fupra.

A ferie C. D. incipit motus corruptionis defcendendo gradatim vel per quatuor gradus uf-que ad fimplicitatem Elementi quadruplicis. A-B. ubi cellat motus corruptionis & incipit de novo novæ generationis motus; progrediendo à furium A.B. feorfum ad .. o D. C. D. ut antel,

#### CAPVT, VII:

Quod Deus contra Aristotelis aliorumque philosophorum assertiones non agat necessitate coastus in hoc mundo sed ex proprio Juo velle & secundum benignam suam inclinationem.

I Llud proprié vocamus Necessarium, quai aliter se habere potest. Iam verò magna quod aliter se habere nequit; ex altera verò parte illud tam voluntarium, quam casu fortuité contingens æstimamus, quòd do voluntarie, vel necessitate quasi coactus;

# SECTIONIS PRIMÆLIB.IV.

Major autem corum pars sentir, quòd Deus neceffitate & non motione aliqua voluntaria agat & operetur in hoc mundo, tam bene in rerum generatione & confervatione, quàm in carum corruptione & ruina: Quod quidem si ita esset , sequeretur neccifario, quòd actus talis in Deo involuntarius, procederet ab acterno à Natura alia Deo potentiori, quæ fuit aut coæterna com ipío, aut ei præexiftens, aut faltem, quòd ab aliqua fua creatura effet ad hoc vel illud contra voluntatem fuam perficiendum coactus atque exagitatus. Quod omne , quàm fit erroneum atque à veritatis centralis regulis extravagans, ego vobis paucis enarrabo: Nam in loco priori, quid (obfecto) est ipso Deo antiquius aut ei coatternum ? Nonne ipfius est ante omnia exticifie? Anne quicquam in Geometria tempore aut ordine ante punctum aut in menfura ipfo minus? Ecquis omnium Arithmetices numerorum aliquis unitate vetultior? Vnde necellariò fequitur, quòd Deus fit liber & voluntarius in fuis actionibus, cum iple lit & femper fueritex & in femet ipfo, existentiam suam habuit ab æterno sine ullo ad aliquod vel præcedens vel coæternum principium reipectu, atque ideò erat in & ex se ipso sufficiens ad operandum & perficiendum, per fe, fine ope alteruis ab omni æternitare. Verum rationes opinionum isbarum Ethnicorum se habent bifariam: Nam in loco priori fciendum, quod Deus virtute & ellentia propria & non acquiita aliqua potestate operetar: Deinde squia effectus in hoc mundo videntur elle neceflarij, atque hinc inde coneludunt, quòd non potfint provenire ab aliqua caufa Fortuitò contingente, vel voluntaria alicujus alterius: Ad primum quòd spectar, arguint (or mihi videtur) in eo contra se ipsos: Nam, ut ille agit in sua propria effentia vel perfonaliter, evidens eft, quòd à seipso moveatur & per consequens non abulla externa coactione & impulio leu necessitate interna : Prætereà unitatis latitudo nullam admittit compulfionem, aut contra voluntatem motum , quoniam unitas pati non potest. Porro etiam non est possibile at Deus ad operandum mediante aliquo extraneo vel alieno efficiente urgeatur, quatenus ipse ab origine manens fixus, contras & firmus, in fe & per fe folus operatur quali originalis omniù reru fons idque per se ipsum, emittens radios vitæformales secundum placitum suum, eosque iterum in se vel contrahendo sive abstrahendo, ubi & quando vult. Ad fecundum dico, quòd effectus necessarij nullo modo solent necessitatem in prima efficiente causa includere : Quia causa secundariae , quas Plato cum alijs vocat Ancillas & fervas, mandata ipfius ordine necessario exequi tentanit, ad illud opus ab eo agitatæ, qui elt omnis multidudinis unitas, & confequenter omnia in omnibus, ita ut necessitas in

rebus hujufmundi creatis, genitis & corruptis dependeat in voluntate & libero mandato illius, qui eas creavit : Hoc autem sap. 16, 22. à fonte veritatis habemus fic confirmatum. Ignem mitefcit, ne combureret, modo ignem ille facit ardere inter aquas. Quo liquet, quod Deus uon agat super ignem & in eo necessitate coachus, sed secundum placitum fuum. Porro etiam, quando tres fervi Dei non obstante ignis violentià in fornace ignea intacti & fine læsione ambulaverint, ibi Deus ex libera fua benevolentia est contra aut necessitatis per quindecim horologij gradus, aut confuetudinie leges operatus. Porro etiam folem fecit in colo fixe stare tempore Iosua, atque iterum in suo motu retrogredi regnante Hezekiâ contra naturæ curfum & per confequens non ex neceffitate, nec coactus. Et admirabilis totalis illa folis Ecliptis , quæ tempore passionis Salvatoris mundi accidebat, præter expectationem & capacitatem Aftrologorum & Naturaliftarum eveniebat: Vt pote incujus instante Luna nec in capite nec in cauda Draconis reperiebatur : Vti teltatur magnus ille Aftrologus Firmicus: Vnde evidens eft, quòd illud via non naturali aut necessitate ad mundi naturam præfervandam aut fuftentandam fuiffet factum : Hi (inquam) effectus omnes nullo modo produci poruifient, fi Deus necessitate ad hujus mundi gubernationem egiflet : Vnde manifestum est, quòd Deus iecundum liberum fuum arbitrium operetur in hoc mundo & non coactus. Sed accedito & aufcultate parum (vani ô vos Philosophi, qui Deumactorem & ordinatorem omnium effe legibus & vinculis necessitatis obligatum creditis) quam, obfecro, gloriam aut honorem ei potest homo pro sua sapientia, justicia & clementia attribuere, fi effet contra voluntatem fuam ad ea præftanda, quæ facit coactus? Videlicet si necessitate nescio qua res omnes five creare five Generare five quippiam aliud fecundum hanc vel illam effigiem formare, fed etiam Ens nutrire & præservare atque ipsas finaliter ad corruptionis metam perducere, urgeretur ? Quas, inquam gratias, aut quem vultum, aut adorationem ipfi deberemus, fi quid faciet in hoc mundo coacté & ex impulsione? At cur nos monet Aristotelesipse (si hoc esset juxta ejus intentionem verum) quòd facrificia radicibus naturæ offerremus? Aut quid nobis mortalibus utilitatis afferet preces & fupplicationes noftras quotidianas coram Deo pro hoc vel illo beneficio futuro effadere?(quod nihilominus officiā Plato,Porphyrius, Iamblicus & Proclus docent effe per quam necessarium) si precibus propitiari & placari nequeat in fua iracundia, ut pote qui (si ipsis credere fas sit) necessitate & contra voluntatem fuam agit? Auc cur folebant Socrates & Pythagoras (qui juxta oraculi testimonium erant seculi eo-

rum fapientiores ) Deum quotidie orare, | cordià afficiendum. Verum boc adbuc plafi ipfe ageret omnia coactus & non fecundum voluntarem fuam? Aut cur publicavit Propheta: quòd Deus fit folus inclamandus & deprecandus; fi ulla in Deo effet necessitas, ut operaretur in Generatione & confervatione reru? Imò quidem perspicue existis, quæ dicta sunt declaratur, quòd Deus mediantibus hominum oracionibus communiter ad misericordiam inclinetur, & quòd fit in libero ipfius arbitrio vel in severitate vel in elementia agere cum isto mundo & creaturis ejusdem, & per confequens pater, quòd minimè ad hos vel illos in mundum effectus vel creatione vel generatione vel corruptione producendos necessitate agitetur : uti falso & more plane Atheiftico tradiderunt nonnulli Philofophi Ethnici, interquos unum ex discipulis Aristorelis mundo & præci-pué medicis (quippe medicorum facile principem inter Ethnicos ) optimé notum, nimirum Galenum nomino, qui fatis inconfultè in ifta verba loquitur, Moyfes arbitratur Deum omnia posse facere, etiam fi ex ciperibus bovem aut equum facere velit. Nos autem non ita fentimus, fed confirmamus, quædam Naturam facere non posse, eaque Deum ne aggredi omnino, ted ex his, quæ facere potett, quod melius est, eligere. Iam verò cum pilos in palpebris statuisset æquales semper esse magnitudine & numero: non ipfum quidem hoc voluisse affirmamus, illos mox factos fuiffe, neque enim id facere potuiffet affirmamufque, fi millies voluiflet, nunquam tamen tales futuros, ex Ente molli producti fuiffent &cc: Ecce quam Atheittice vir ifte temerarius loquatur, & quomodò Dei omnipotentiam restringere, actionesque ipfius limitibus terminare, intolerabileque Necessitatis jugum atque impotentia: notam ei imponere velit.

Sunt tamen nonnulli alij Philosophi, qui modeltius adhuc in ilto negocio se gerunt: Nam Avicenna affirmat, quòd iftæ in Deo actiones neque necessitate neque more violento aut coactione fiant, sed in mediocritate inter ea confiltant: atque ideò concludit, quòd fit in voluntate agentis: In qua ejus refolutione videtur non multum à scripturæ sacræ sensu variare, quæ in hanc cadit sententiam: Quòd Deus castigaverit nos propter iniquitates nostras, & iple salvabit nos propter misericordiam fuam. Quo arguitur, quid fit libera in Deo voluntas ad puniendum & ad miferinius hisce in verbis exprimitur: Deus juxta voluntatem fuam facit tam in ceeli virtutibus, quam in habitatoribus terræ. Quibus arguit propheta, quòd quælibet in hoc Danlel & mundo operatio juxta voluntatem atque in & per verbum omnipotentis perficiatur: atque ideo non necessitate, ut Aristoteles, Galenus & multi alij ex Ethnicis ad derogationem Virtutis Divinæ & diminutionem Omnipotentiæ ipfins. Sed, quod sit Necessitas indubitata in causis organicis, & in effectibus, qui procedunt ab actibus Divinis, nihil in mundo planius, nihil in rerum natura certius. Vnde Propheta Baruch : Deo obediunt per omnia Sol, Parcol > Luna, fydera, fulgur, ventus, nubes &c: Hoc est à Verbo ipios inhabitante incitantur & necessitate rapiuntur ad faciendum placitum divinum. Non ergo fequitur, quòd ipfe, qui radicaliter imperat, possit ullo modo cogi, ut in imperio vel Dominio fuo fic vel ita agat, ut pote qui primordialiter agit, hoc eit, primus & unicus exiftit in mundo motor : Non enim alium vel ante se vel ipsi, coæqualem habet agentem: & consequenter voluntarié & ex libero fuo arbitrio operatur: Atque hinc ait A-Romo, postolus: Voluntati Dei quis resistit? Et 161,1615, Propheta: confilium meum stabit & omnis voluntas mea fiet. Et Iob : quodcunque voluit, hoc facit. Quare manifestum eft, quod ipfe non operetur involuntarià aut ex Necessitate, sed secundum placitum

Concludimus ergo, quod, ut necellarium fit illud, quod aliter evenire nequeat, fed debet ita eile ex necessitate, ita illud, quod est contingens potest aliter accidere & effici. At vero voluntarium est neutrum ex iftis extremis : Iam verò, quòd actus Dei in hoc mundo funt voluntarii & consequenter vinculis necessitatis miniméligati, in eo probatur : quoniam resaliter fe habere poteft, quam in (tatu naturae con-ftituto: ut,quando voluntas Dei effet,quod Sol ad perperuum motum destinatus in ccelo fixe pro aliquo temporis spatio ma-neret; & quòd ipse (nullo Epicyclo præditus, sed ut æternum in via sua progrederetur ordinatus) in itinere, suo retrogrederetur, aut ut Eclipfin ultra naturæ rationem pateretur, Luna (dico) à lineæ Eclipticæ vel septentrionaliter vel Meridionaliter aberrante, hoc est, in nullo annalium interfectionum puncto, nimirum nec in capite nec in Cauda Draconis existente, &c.

Deufa par-

CPP.14.

## PHILOSOPHIÆ MOTSAICÆ, SECTIONIS PRIMÆ, LIB. V.

Hujus libri Argumentum.

Post quam Author radicalem duarum essentialium proprietatum, videlicet caloris & Frigoris naturam expressister, & partim rationibus Philosophicis atquetacrarum literarum testimonio, & partim demonstratione oculari probasset condensationem & Rarefactionem fuiffe evidentes earum effectus, quibus mediantibus cocli orbes atque Elementi inferioris regiones erant fabricatæ, & locis decentibus dispositæ: Progreditur ipsejam in libro hoc præsenti ad impresfiones illas Meteorologiæ describendas, quæ primi sunt compositionis gradus, indicando, quòd ip farum fabricandi ratio confistit in Spiritus Divini in Elemento communi fublunari actibus: Et confequenter probare aggreditur, quòd eorum cause non à fontibus Meré adventitijs & principijs externis oriantur, uti Peripatetici falfo imaginantur: Propter istam etiam rationem ipseMeteorologicam Aristotelis Doctrinam cum illa Biblij facri comparat, & finaliter reducendo ipfius de impressionibus aëris Philosophiam, ad Lapidis Lydij feu veritatis examen, ipfum metallum falfum & spurium; imò verò non nisi meram metalli spumam atque fæcem respectu aureæ verita. tis deprehendit.

#### CAPVT. I.

In isto capite discursus pracedentis repetitionem paucis invenietis, atque equidem etiam vocabuli Meteori expositionem babetis. Porro etiam methodum, quam Author in isto libello intendit, ex eo elicere sas est.

N discursu meo præcedentiprincipia so-Aluminodò, five primarias rerum omni-um radices in dicavi, hoc est, tenebrosam & potentialem unitatem, atque illam lucidam atque actualem; & dixi vobis, has duas unitates non effe nifi rem unicam in effentia, quarenus lux erat æternæ unitati, ut tenebræ: & vice versa, tametsi debilinostræ capacitati Proprietate invicem oppofitæ videantur : Tunc dixi , quòd unitas Tenebrosa virtute sua lucida faceret, ut aquæ ex Nihilo comparuerint : Inde arguendo, quòd ab ista unitate & per istam uni-tatem & in ista unitate essent, fint & fuerint omnia: Deinde probavi, quòd aquæ effent principium omeium rerum paffivum feu materiale, ut è regione illuminans ille spiritus, erat inactuans sive informans cujuflibereffentiæinitium: Et quòd ambo principia ilta ab unica folummodò radice feu stirpe originem suam deduxerunt, quæ ob hanc causam rité dicitur omnia in omnibus: Post hæc narravi , quòd Frigus effet essentiale Privativæ quieti adhærens , & quòd effet foboles & Agonista fortissima Tenebrarum: Vt è contra quòd Calor effet filius & Athlera magnanimus motui & actioni lucis Essentialis, ad ejus mandata præftanda femper paratus. Ex preffictiam vobis, quomodo Humiditas & ficcitas fuas

à mutua prædictaru proprietatum calidi & frigidi præfentia feu absetia habuissent origines: Et in ultimo loco ratione moduque actuu condesationis rarefactionis exposui fimul atque indicavi, quòd fubjectum commune, in quod operantur, effet aqua; Acto-rem verò quem in tali operatione radicalem expressi fuisse verbum seu Spiritum Dei , qui agit primum in organis fus An-gelicis per ítellas & præcipue folem & ven-tos, in Generali Elemento fublunari, juxta voluntatem fuam, illud alterando quadriformiter fecundum formales quatuor ventorum proprietates : Idque vel per viam condensationis vel Rarefactionis in varias fpecies, figuras & dispositiones. Iam verò in ifto libro vobis modum ac viam verifimam(ut pote, quæ conveniet totaliter cum hiftoria facra) aperiam, quomodò Verbum facrofanctum feu benedictus Dei Spiritus corpora omnia Meteorologica in Elemento aëris Catholico virtute & actu condenfationis & Rarefactionis produxerit: Sed priufquam in iftum meum discursum defcendam; operæ pretium fore exiftimo, ut declaremus, quid Philofophi per Meteori vocabulum intellexerint : Illæ apparitiones, quæ videntur in aere, dicuntur à Græcis Meteora, non quide respectu essentiară fuaru, fed ratione fublimitatis ipforum in

Positione: Alij illa magis proprié nominant | impressiones, quatenus superius imprimuntur & formantur in Elemento Catholico aëris. Sed respectu existentiæ corum magis ad huc proprié dicuntur corpora imperfecté mixta : Idque aut ratione generationis ipforum in ex pectatæ fubito appa-rent & procreantur : Aut quia eorum compolitio non videtur elle juxta mutationem fub(tantiæ, aut alterationem qualitatis: Aut quatenus non funt tam exacté, ac funt cætera corpora animata, quæ funt perfecté mixta; aut denique impressiones dictitantur, quatenus formam adhue completam minimé acceperunt, nec magna videtur effe in tali mixtione alteratio partium, quatenus membra Elementi fic alterati funt ad invicem confusa. Vr cunque apparet, quòd talia nomina hujufmodi impreffionibus fecundum placitum & intentionem Philosophi affignantur, cum rei veritate fint magnalia Dei , seu corpora mystica digito Dei infublunari Elemento ad voluntatem divinam in terra formata & fabricata, five ad judicium five ad misericordiam perficiendam: Quemadmodum infra latius declarabitur : Ita , ut in hoc fensu haud injuria vocari poffint characteres aut figna vel benignitatis & misericordiæ, vel vindictæ & feveritatis nuncupari queant: Propofitum ergo meum est in Historia Meteorologica mea,ut vos in veram viam fapientiæ fynceræ dirigam, quo certiori judicio possitis I dumlucidé percipere potestis,

mysterium tam magnum, ac est scientia Spiritus Dei Meteorologica enucleare atque intelligere, vos que è lutofo Philofophiæ Ethnicorum cœno,cui mundus Chri-Itianus per tot fecula præterita, atque etiam in hunc usque diem non nisi summo ipfius dedecore tenaciter in hæret. Quod quidem, ut melius perficiam, falfæ Peripateticorum Philofophiæ errores ac abfur-ditates cum infallibili textus facri veritate per integrum tractatus hujusce mei filum comparabo, ut exinde quilibet fibi constans Christianus trutinis seu lance justitiæ ponderans illas contradictiones immanes, quae inter unam atque aliam inveniuntur, poffit tum posteà virtute clariori oculisque sui intellectus apertioribus Doctrinam meliorem discernere, eamquæ cum synceritate fequi: Deteriorem verò evitare & in atternum exilium ab eorum memoria relegare: Se totum, inquam, veritati scripturarum facrarum addicere & præstigiosam Philosophiæ Peripateticæ summo opere effugere, & (ut verbo, quod velim aperiam) ut mente pura & crecta magnam illam differentiam decernat, quæ est inter sapienti-am istius mundi ab inventione humana parta, & per confequens tefte feriptura nihil præter meram flultitiam atque illam à Deo procedentem, quæ eft realis & effentialis veritas: Atque ex iftis paucis meam in hoc libro intentionem, ordinem & metho-

#### CAPVT. II.

Hoc in capite integrum ventorum mysterium junta Spiritus divini intentionem enucleatur : & è regione spiritus falsus atque prastigiosus Aristotelis ac Peripateticorum Christianorum de co Subjecto, detegitur atque explicatur mundo.

VT differentiam illam, quæ est inter falsam sapientiam & Philosophiam veram,& essentialem, luculentius Explicare queam, mihi in priori loco est propositum fectæ Peripatericæ opiniones exprimere & tum polteà eas lapide Lydio Divini verbi five feripturæ facræ examinare, ut exinde colligamus, utrum Doctrina corum fit sana & realis nec ne. Iam verò, quoniam (uri dictum est) quatuor venti Cardinales cum fuis Præfidentibus Angelicis funt actores organici in Elemento Catholico, five a quis sublunaribus, ut pote, qui ipfas de natura in naturam , de statu in statum mutant; operæ pretium fore existimo, hi-ftoriam seu discursum istum meum à profundiffimo ventorum Generalium mysterio incipere: Quatenus ipli observantur elle omnium aliorum Meteororum campi aërei five Elementi Catholici principia. Et primo ordine explicabo, quid Peripatetici Ethnici & Christiani corum disci-

puli de ijs fentiant. Philofophorum Peripareticorum est opinio, quod ventus sit calida & ficca exhalatio difficulter inflammata ex terra ad mediam aeris regionem usque ascendens, à qua tum posteà immediaté, deorsum, virtute impulsiva frigoris loci repercussa, atque iterum nitendo surfum tendere, partim respectu sure levitatis & partim ratione aliarum exhalationum ascendentium, quibus in motu suo deorfum occurrit, lateraliter in infima aëris regione moveri cogitur : Quem quidem acrem ventilat & agitat, ne propter motus ip-fius defectum putresceret. Hic est integer opinionis ipforu de ventorum generatione fenfus. Quare ego huic descripcioni Peripateticorum de vento in siltam, Primum quoniam fpurij Philofophi Christiani, ac si effrena quafi dementia effent perciti, meliori ipforum conamine istam, Aristotelis opinionem, tam in scholis suis publicis & privatis negotiationibus, quam (criptis ma-

# SECTIONIS PRIMÆLIB V.

fendere ac fustinere conantur, ac si ellet Divinitus mundanis annuntiata, aut à facro veritatis oraculo edita ac publicata. Secundò, quia locus, in quo imaginaria ilta exhalatio dicitur generari est Terra, & sedes, ad qua juxta ipioru Doctrină ascendit, est media aeris regio, in quam ratione intemperiei ejusdem frigidæ non permittitur penetrare: Ar verò medium, in quo movetur naturaliter furfum; & per compulsionem deorfum feu contra naturam, ac tandem per luctationem & refistentiam aliarum exhalationum afcendentium, lateraliter, hoc est, versus dextram vel sinistram movetur, est infima aeris regio. Tertiò, quia afleverare videntur per illam fuam deferiptionem, quòd agens, motor feu caufa efficiens iftius exhalationis, qua mediante, ipfa tum furfum exaltatur, tum deorfum pellitur, tandemque collateraliter cogitur, fittri-plex calor folaris & Aftralis attractivus, qui eam elevat, mediæ aëris regionis Frigiditas, qua eam pellit deorfum Terram verfus, & colluctatio aliarum exhalationum, affidué è terra afcendentium, quæ fumo ita deorfum pulso occurrentes, faciant, ut ipfe lateraliter tendat, dicantque quod ex harum exhalationum tam afcendentism, qu'un descendentium luctatione & contentione, fimul atque motu laterali fit ille in aëre aperto strepitus, qui vocatur ventus. Atque hoc est ventosum illud Peripateticorum figmentum, quod debita examinatione prace unte, apparebit non nifi aquae bulla; imò quidem quippiam vento levius, hoc eft, meré verba fine substancia: Iam verò causa finalis, cur corum natura has ventosas motiones in aere conftituerit est (uti ex ipforum descriptione constat) ut mediante tali ventilatione aer possit purificari , purgari & à putredine præfervari. Sed quicunque fidem Ethnicæ huic definitioni adhibebit, præsertimsisti veræsapientiæ amator, ipíum moneo, ut quodlibet particulare ejusdem membrum examinet prius , quò melius difcernat , an veræ fa-pientiæ & rationis legibus conveniant In serie igitur priori cum diligentia ob-

fervari debet, an in primo descriptionis præcedentis membro ulla veritatis probabilitas fit reperienda. Ex ea docetur, quòd materialis venti fubitantia fit calida & fic- l ca Exhalatio è terræ vifceribus exurgens: Sed à pagina facra (cui in primis & fuper omnia credere debent Christiani) instruimur, quòd ventus habeat fuum ortum five Exed, 15. 10. originem à spiritu seu spiraculo Ichovæ. A flatu narium tuarum (inquit Moyles) coacervatæ funt aquæ, flavitti fpiritu tuo & operuit eas mare. Et Iob: Glaciem edit Deus vento suo, flante Deo concrescit gelu. Et alibi: Deus fecir ventis pondus. Et Pfalres Regius : Qui facit Angelos ventos & Ffilm, 103.4 ministros suos ignem urentem. Atque

curioribustantà confidentià & audacià de- | hincest , quòd quidam in mysterijs veræ naturae profundis, versati, asserunt, externum Angelorum esse aërem, seu subtilem humidam mundi naturam: Eorum verò internum feu portionem formalem agnofcunt elfe Divinum ignem; atque propter iftam rationem Dionyfus vocat Angelos Algamatha, hoc eft, fpecula politifiima, quae recipiunt fplendorem five lucem Divinam: Vnde dicitur, quòd imaginem creatoris repræsentent. Quare Propheta loco anteà cirato describere videtur ventum tam occulrum, quàm vifibilem; arguitque ignea corum pars, quæ manifeste apparet in forma Fulguris , eife Angelicum ípiritum Divino igne, seu lucida. Dei animatione animatum. Quibus recté confideratis aut oportet nos concludere, quòd spiritus è naribus feu ore Iehovæ fit calida & ficca exhalatio, paffionibus præternaturalibus ob noxia & è terræ vifceribus orta (quod quidem ex ore Christiano prolatum pijs apparebit profanum) aut quod istud Peri-pareticae descriptionis membrum sit falfum & errabundum : Sed hoc totum clarius ex membrorum fequentium examina-

tione patebit.

Per secundum ejusdem definitionis membrum intimare nobis videntur Peripatetici, quòd locus, in quo exhalatio illa, quæ elt caufa venti materialis generatur, & a quo derivatur, fit ipfa terra, fed fedes ad quam tendit est media aeris regio , & quod medium five spatium, in quo movetur tam furfum & deorfum, quam lateraliter est infima aëris regio : In quaquidem iftius Ethnici Philosophi assertione, evidenter probabo varios & groffos & abfur-dos reperiri errores : Sed, ut inquifitionem istam nostram magis stricte atque efficaciter perficiamus, erit (ut mihi videtur) neceffarium, membrum five claufulam iftam in tres partes diftinguere: In quarum priori fedulò confiderare debemus, an caufa ventorum materialis extrahatur ex terra nec ne. Secunda, an illa fubftantia fumofa fola tendat furfum, viamque fuam ad concavam regionis mediæ aeris superficiem solummodo faciat. In posteriori vel tertia, utròm locus, in quo ventus movetur, fittantummodo infima aëris regio. Ad priorem quæltionem affeveramus confidenter. quòd aut facræ scripturæ (quæ funt veritatis fontes) funt erroneæ & veritati haud congruze ; aut quòd ifta fecunda membri particula debet effe falsa & omninò veritati diffentanea: Nam D. Iohannes habet: Iohan. 3.8. Spiritus ubi vult spirat & vocem ejus audis, fed nefcis, unde veniat, aut quò vadat &c : Quæ quidem Enangelistæ verba, si rectè & cum diligentia à sapientibus examinentur ac ponderentur, concludere viderentur, quod Aristoteles, qui erat infidelis & Ethnicus, profundius in Divinis Dei ac naturæ mysterijs esset versatus, quam

Euangelista, qui erat verus ac syncerus

Inb. 37.10.

10b.28.25.

Christanus, & tune sequeretur, quòd aut | D. Iohannes effet in fua disciplina errabundus & mendax (quod quidem affirmare non modò in Christiano foret dedecus, fed maxima & profana impietas) Aut Aristotelis affertio debet esse falsa, ut pote veritati omnino contradictoria. Aristoteles dicit, quòd materia venti movetur furfum à terra, & ascendit usque ad mediam aëris regionem, à qua virtute frigoris deorfum pellitur. Sed D. Iohannes air, quòd ventus non coactione seu violento motu moveatur, necab accidentali & externo aliquo impulfu agitetur, fed voluntarié & fecundum fuum placitum five appetitum: Nam spiritus (ut ait) spirat ubi vult &c: Ifta Evangelistica Doctrina, quæ tam im-maniter a sententia Aristotelis differt, varijs alijs Biblij facri testimonijs statuminatur : Nam Pfaltes Regius cum Propheterem. 51. 15. ta Ieremia dicit: Depromit ventos è Thefauris fuis. At alibi probant scripturæ, terram non esse arcam Dei Thesaurariam: Beat 28.32. Scribitur enim: Aperiet tibi Iehova Thefaurum optimum cœlos, dando pluviam terræ suo tempore &c : Non dicit terram fed coelos : Ita, ut inter hæc duo sit tanta discrepantia, quanta inter noctem & diem. Quare evidens eft, quòd cœlum five Catholicum aëris Elementum fit fecreta arca Dei , in qua omnia Meteorologica Dei Magnalia aut mirabilia Meteorologica reconduntur & refervantur. Atque hincalibi : Ianuas coelorum aperuit Deus , pluens mannam &c: Pretercà est res tam difficilis pro mortali lumine, qui fpiritu fapientiæ non illuminatur ad arcanum iftum Thefaurum Dei inveniendum ac detegendum: Ouòd Ichova Iobum etiam ipfum virum justum & Deumtimentem, & multò magis vanos iftius mundi Philosophos , qui verbum Divinum penitus ignorarunt, indigitans in his verbis alloquitur : Pervenistine in Thesauros nivis & in Thesauris grandinis infpectionem habes? &c : Hinc inde arguendo, quòd, nifi Spiritus ejus ei revelaffet Thefaurum fuum, impossibile eifet, ut eum cognosceret : Atque hane ob caufam Salomon: Corpus in fecum corruptione aggravat animam, ac vix couijcimus ea , quæ in terra funt ; quæ autem in cœlis funt, quis investigavit, nisi tu dederis fapientiam &cc : Iam verò Salomon est failus, se cognovisse vires Elementorum & potestates ventorum & per confequens radicalem ipforum originem : Nam fapientia, inquit, omnium artifex me docuit sapientia: At spuria Aristotelis Doetrina , ejufque Erhnica & mundana fapientia arguit , ipfum ad fapientiæ Thefaurum, qui est de Deo attigisse nunquam. Sed procedamus ad fecundum dubium, quòd est, an juxta intentionem Aristorelis materia venti radicalis fit de terra , & utrum primus ipfius motus fit à Terra fur-fum. Vir fiquidem in Mylterijs naturæ

Aristotele longé doctior huic quastioni fic respondit: Venti viam, ait, ignorat homo, opus ipfius Dei, qua vià faciat hæc omnia: At Ariftoteles fuit homo, imò ve- Eccleff, 11.5, rò homo Ethnicus, & per confequens eò indirectius potuit de rebus tam abstrusis judicare: Quare Iehova audaciam iftiufmodi fapientis mundani deridens, & ipfum quali pro arrogantia fua reprehendens fic in persona sua dixit. Nostine, ubi sit 105.38.24. tua, in quo dividitur, exhalatio, quæ spargit ventum fuper terram ? Inde arguendo , quam crat impossibile pro viri mundani capacitate talia concipere aut intelligere, nisi per Spiritum Disciplinæ Sanctum doceatur : Sic enim edoctus erat Adam , Salomon & multi alij , ut in libro fapientiæ invenitur : Et tamen Aristoteles, videtur Deo satis impudenter respondere dicendo. Ego viam & ortum venti intelligo : Nam ortus ipfius est de terra sursum mediam usque aëris regionem, à cujus frigore iterum deorfum pellitur, & obveniendo in via descenfus fui alijs exhalatonibus fucceffive, afcendentibus compellitur movere lateraliter fuper faciem terræ : Verum ego hujustationis impoffibilitatem per ca, quae in posterum immediaté sunt dicenda, often-

Ad secundam & tertiam hujus clausulæ partes dico, quòd medium, per quòd venti moventur & vehuntur, ett longe vastius , & largius , quam estillud, cl ab Aristotele assignatum : Nam veutus non spirat tantum in infima aëris regione, sed etiam in media atque etiam suprema. Si ergo ventus flet in media aeris regione , tune quidem Difinitionis seu potitis descriptionis Aristotelis vigor auferetur: Quippe cujus efficacia in hoc præcipuè est lita, nimirum, quòd talis exhalatio calida & sicca, quæ est materialis venti causa, non permittuur penetrare mediam aeris regionem, fed iterum à frigiditate loci per Antiperistasin aucta, facilé præcipitatur sive reverberatur deorfum: Iam verò fi aliquis fir tam in media aeris regione, quam in infima ventus, tunc itta quidem venti caufa abrogabitur procul dubio : Quoniam tunc exhalatio ifta non repelletur deorfum in infimam aëris regionem, in qua debet alijs exhalationibus occurrere, ur mediantibus illis lateraliter moveatur & dispergatur super faciem terræ, faciens ventum: Nam exhalatio, quæ facit ventum in media aëris regione non præcipitabitur à frigore, fed femper observatur nubes hinc atque illine movere , & tonitrua provacare in illa regione : Imò vero oculis humanis quotidié feré manifestatur, quod tam nubes superiores, quæ sunt candidæ & Bavæ , & hac de causa lucidiores & fabtiliores ratione igneæ ipfarum clavitatis,

Phil.135.7.

X51.71.29.

Tob.38, 22.

Sup.9.15.

## SECTIONIS PRIMÆ LIB. V.

quadra ad ejus oppositum agitentur ac impellantur: Nă nifi venti effenț in illa regione præfentes, impossibile foret, ut super ventoru quafi alas volantes in tali forma fine ulla laterali fuper terram afpertione moverentur. Nonne etiam observamus, quòd ventus Auftralis flet ab Auftralis Orizontis angulo , & alter ventus ab Horizontis Borealis puncto emittitur, ita ut ambo venti hi Dominium habeant uno codemque tempore in utroque Horizonte? Vnde ut plurimum accidit, ut magnæ & obscuræ nubes à quatuor mundi oppositis moventes, virtute spirituti dictorum contrariorum, concurrant fimul in utriufque Horizontis puncto, atque ita immenfum nubium denfarum mare ibi congregatur, quod loco tabernaculi magno spiritui, mirabilium & omnium operatori infervit: Vnde fulgura & tonitrua tremenda per concurfum naturarum Angelicarum oppositarum sequuntur, qui naturæ ventolæ funt nuntij & ministri, qui efficiunt vocem Omnipotentis, quod quidem nunquam potuit fieri, nisi venti, unus nimirum adverfus alium, juxta voluntatem omnipotentis, cursum more impetuoso in media aeris regione fecissent. Atque hoc etiam totum à facris scripturis sic confirmatum habemus. Ascendit fumus (ait Textus) è na-ribus Iehovæ, carbones accensi sunt ab eo, inclinavit cœlos, & descendit & caligo fub pedibus ejus & afcendit fuper cherubin & volavit seu lapsus est super pennas venti , posuit tenebras in circuitu suo latibulum, cribrans aquas è nubibus cœlorum, præ fulgore in confpectu ejus nubes accen-fæ funt , tonabat de cœlo Dominus &cc: Ex quo fermone colligimus, quòd non fo lum nubes & tonitrua atque fulgura à mi-nistris Dei ventosis moveantur : Sedetiam Divinitas ipfa, quippe quæ nubibus in media aëris regione denfis & opacis circumducta, vehitur fuper aëreum cherubin, & utitur ventolis suis organis in suo motu, Nam Textus habet: Ascendit super cherubin & volavit fuper alas feu pennas venti. Quibus quilibet sapiens facillimé decernere potest, quòd mundana Peripateticorum sapientia & consequenter Philosophia Peripatetica fit mera Itultitia respectu íftius, quæ est à Deo: Quatenus ipsa mundo per fuadere velit, quod actores tales effentiales, quales funt venti Angelici (quorum interna effentia eft lucidus Dei Spiritus) fint accidentaliter producti, & quòd violentia nescio qua externa, ad movendu excitătur. Cum'è regione per veræ fapietæ Doctrină evidenter liquet, quòd ipfi effen-tialiffimo & vivaliffimo interno agente fint præditi, & per consequens juxta prædictam D. Iohannis fententiam ex feipfis moventur, quando & ubi volunt. Luce ergo clarius apparet, quòd ventus habeat

2,Beg.12.8.

quam illæ in feriores, quæ funt groffiores, actum, formam & Principium inter-& obscuriores à ventis ab aliqua mundi num inse, ad cujus motum movetur & vehitur, quò aut quando primus in eo motor voluerit. (Nam Textus ait, ut anteà) Spiritus spirat ubi vult, atque ita 10h. 3. 8. interna voluntare est præditus. Quibus videre licet, quam extravagans & errabunda fit ratio Peripateticorum de hac re, quippe quæ nullam internam aut efentialem in ventis formam admittit, fed ipsos facit res mere accidentales verbi gratia stellæ suo calore attrahunt sibi, hoc est, sursum levant fumosas exhalationes à terra, ifte fumus five exhalatio altum petens, loci frigore pellundatur, & in fuo motu ad deorfum, lateraliter ab exhalationibus alijs afcendentibus cogitur. Vos obfecro, qui justi estis & haud ex parte Peripateticorum parci, mihi fideliter oftendatis velim , quodnam illorum externorum accidentum in iftiufmodi ventorum procreatione posfit pro interno & effentiali illo Princio haberi, quod voluntatem seu voluntarium motum in ventis procreare, aut ullum actum Angelicum in aere feu Elemento Catholico producere queat. Nam Textus ait : Spiritus spirat, ubi vult. Nonne testatur Pagina fancta, ventum effe creatum ? Ecce, ait , formans montes, creans ventum Deus Exercituum nomen ejus. Si ergo creatus fit , habet pro-cul dubio Principium internum Creaturae: Nihil enim creare folet Deus ab externis accidentibus. Quare si nulla sit talis vo-luntas essentialis seu internum & centrale agens in figmento Aristotelis ventoso, aut inveniendum, aut realiter excogitandum, tunc tam abfurdus & vanus mundo procul dubio intelligenti videbitur ejus Spiritus, qui talem disciplinam adulterinam publicat, quàm Philosophia Aristotelica, quam ille docet, est falsa & præstigiosa. Nonne erat istius assertionis Aristotelicæ improbabilitas in caufa, quòd nonnulli ex præstantioribus ejus discipulis ipsi diffidentes, fe penitus à magiltri fui de ventis opinio-ne vanam illam exiftimantes averterunt? Inter quos Iohann. Fregium fecunda vice commemoro, virum, inquam, in Philosophia Aristotelis admodum versatum. Hic poltquam Meteororum causarum meminisser, animum suum statim in venone declinat: Vnde in verbahæc prorum-Fregius lib. torum inquisitione ab Aristotelis opinio de ventis & ficut de alijs Mereoris ple- Ventor. na est admirabilium operum Dei , quorum nulla & fufficientes in natura caufæ proferri possune, tamen prodest videre, quousque humana ratio progredi possit. Sacræ quidem literæ dicunt , Deum ventos producere de Thefauris fuis, unde veniant, aut quò vadant nescimus. Hac Fregius : At ego ad huc me Paulò profundius in iftam inquifitionem immergam. Ariftoteles cum Peri-

tus ille turbulentus & tempestuosus dictus Ecnephia, atque etiam ipfe turbo, fint quidem repentini & subitanei venti, qui violenter é nubibus emittuntur : & tamen admittere non vult ; quòd calidæ & ficcæ exhalationes poffint mediam aëris regionem penetrare ratione frigoris ejufdem: Sed , ut profundius in abfurditatis ipfius abyffum descendam : Fatetur quidem, quòd Meteororum ignitorum, ut cometarum & hujufmodi aliorum caufa fie calida & ficca exhalatio, quæ est terrestris, crasfa , pinguis & unctuofa & ideò apta inflammari & accendi : Iam verò affignat ipfe fupremam aëris regionem pro loco & fede generationis Meteororum talium, nimirum cometarum, & tamen transitum in mediam aeris regionem videtur negare illis exhalationibus, quæ ventos pariunt, quæ non funt inflammationi obnoxiæ, & in fua fubstantia tenues & leves. Anne quifquam adeò mentis inops & effectuum naturalium ignarus esse potest, ut non percipiat , quod Frigiditas potius refiftet & oberit rei inflammabili & de natura ignea actuali, qualis eftexhalatio illa quæ efficit cometas, qua rei feu exhalationi, quæ nec eft actualiter inflammabilis aut ignea in fe, videlicer fumus ille, qui dicitur esse ventorum origo. Iterum apparet ex descriptione cometarum, quòd materialis ipforum existentia est gravior , magis terrestris, grossa & compacta , quam est illa ventorum , atque ob hanc rationem est minus apta ad afcendendum & penetrandum: Quatenus res graves ex propria fua inclinatione tendunt deorfum, quam illa ventorum; ut pote quæ est magis levis & subtilis, & confequenter apta, ut furfum tendat. Quare effet impossibile, ut grossiores fumi, qui facerent cometas, ascenderent & mediae regionis aeris diaphragma penetrarent; imò quidem in tertiam seu superiorem regionem se exaltarent, tam bene ratione caloris fui inflammabilis, quam fubstantiæ groffitiei & ponderositatis: Cùm è regione tenuiores & non accendibiles in fuo ad fuperiora transitu à media aëris regione impediantur. Quare evidens est, quam infirma sit ista & frivola & nulla probabilitate stipata Aristotelis in descriptione prædicta affertio.

Sed venio ad tertium ejus descriptionis membri examinationem, tametti aliquid in præćedenti inquifitione de eo dixerim, tamen conveniens erit, ut existimo, verba de isto ampliora facere, quoniam multum ad mundanæ hujusce sapientiæ, stultitiæ & erroris detectionem confert-In ifto igitur membro tria ad venti generationem agentia describit, quae omnia facit accidentia: Ac fiquis diceret, quòd venti non moveantur ab interno & essentiali aliquo Principio, fed potius ab externis accidentibus , nimirum calore folis &

pateticis fuis discipulis affirmat, quòd ven- Astrorum & frigore mediæ aëris regionis , atque etiam luctatio exhalationum invicem in descensu & ascensu occurrentium, per ifta (air) exhalatio movetur lateraliter, & ita ventus procreatur. Quare verbis expressis (nullà de interno aliquo Principio mentione facta) concludit venti generationem non essentialiter fed contingenter & modo externo feu superficiali fieri : Qu'am aureum & coruscans est hoc mendacium, haud equidem antiquorum Poetarum figmentis diffimile: Affertio, inquam, quæ primo intuitu videtur pulchra: Sed in veritate est quafi umbra feu inane quid & fubstantia reali destituta : Nam iltiusmodi asseveratione videtur ventum nihil aliud facere, nifi quid per accidens, cum è con-trario ab ore veritatis hoc pluné contradicitur, ut pote, quòd ventum primordialiter à Divino Dei Spiritu five halitu provenire testatur : Imò verò ab ipso dicitur Angelus , qui dilatatur & ubique Ecelef. 43.17; emittitur ad voluntatem ipfins obeundam , qui eum animavit & inspiravit vitâ : Hinc fyriacus : In voluntate ipfius spirat Notus. Et David : Qui facis An- 161, 103.4, gelos ventos , hoc est , qui animat eos essentialiter per Spiritum iuum , eosque quali nuntios emittit ad faciendum placitum fuum. Hinc ergo idem Propheta ibidem : Angeli Dei efficiunt verbum. Et Propheta Baruch : Ventus facit mandatum Baritch, 5.0, Dei. Et alibi : Ventus procellosus, efficiens verbum Dei. Et tres servi in fornace Pfel,148.94 ignea, & venti, benedicite Domino & exaltate cum fuper omnia in perpetuum ! Quid respondent Christiani nostri Peripaterici ad ifta ? Quid ? Anne putant, quòd , si venti esfent res accidentales &c tam fuperficialis momenti, ae ipforum Magifter eos in spuria sua Philosophia publicavit, quòd Deus ipfos ad verbum fuum efficiendum emitteret , aut si interno & essentiali, principio essent destituti : Anno Domini & creatoris fui laudes mundo ebuccinare aut ipfi benedicere potniffent? Aut juxta voluntatem ad mandatum ipfius, qui cos emittit, perficiendum moverent? Minimé profecto: Verum hoc etiam expreffis facræ Paginæ locis fic confirmamus, probando, quòd internus in ventis motor lic inspiratio Omnipotentis. In spiritu turoristui congregatæ funt aquæ, à flatuna Exod. 15. # rium tuarum coacervatæ funt aquæ, flavi-10, fti vento tuo, & operuit eos mare: Et Iob: 105. Flante Deo concrescit gelu, Et Pfaltes Re. Pfalm 147.4. gius: Deus emittens verbum ejus liquefacit gelu. Et Pfaltes Regius : Deus emittens verbum ejus lique facit nives, & glaciem; Simulac efflat ventum foum, ettluunt aqua. Prætereà quòd venti funt Divinitus Apos. 7. 14 animati & vita perfecta, imo vero & intelligentia Divina præditi, evidenter liquet per Angelos 4 qui funt præfides fuper quatuor ventos. Tefte Apocalypfi, Et per Ecclist. 37,

2.Reg.22.S.

spiritum istum Vniversalem, quem Propheta Ezekiel ex mandato Domini vocavit à ventis terræ,ut interfectos inspiraret. Et per spiritum Sapientiæ Divinum, qui aptat pondus ventis : Et per Cherubin, qui est Angelus aëreus , ut Seraphin igneus, fuper quem Iehova descendens à ccelis ascendebat, & tune lapfus est super pennas venti : Hinc inde arguendo, quòd ventus moveret & animaretur ab Angelo illo Cherubin, qui est Spiritus essentialissimus & natura aëris : Quare Deus infidens fuper Cherubin, aër, per animationem dicti Angeli factus est ventus: Vnde liquet, quòd venti externum fit aer; internum verò natura Angelica. Et tamen non obstantibus istis princeps ille Philofophorum Ethnicus non erubefeit dicere, quòd ventus fit res mere adventitia, & quòd motum & actum fuum habeat ab exprimis principijs, & non ab interno & centrali illo agente, qui est actor & operator in omnibus, & consequenter non potuit spirare, ubi vult, nec audire & intelligere vocem Domini per Prophetam, quando vocatus erat à quatuor ventis, nifi effentialiter à Spiritu Angelico effet inspiratus. Ipse secundum imaginationis fuæ figmentum narrat, quòd existentia venti ellet ex terra, exhalatio à terra vi Solis & stellarum extracta: quando é regione Scripturae dicunt, quòd Spiritus, qui animat ventos, fit omni re mobilior & vivacior, dicuntque: Deum eduxisse ipsos ex Thesauro suo: Namin hoc tam Propheta Ieremias, quam David confentiunt: Sed in ifto definitionis fuæ membro concludere videtur, quòd lateralis ventorum motus efficiatur ratione refistentiæ illius, quæ fit ex contrario exhalationum concurfu- Inane & exile profectò Philosophi tam potentis argumentum, ac fi motio illa ventofa, quæ constanter spirat à Septentrionali verfus Meridiem, possit per manere tam certa, constans & directa in fuo actu, fi agente tam incerto & variabili conduceretur, qualis est conflictus seu contentio duarum exhalationum, nimirum unius ascendențis & alterius descendentis. Dicatis , velim ( Peripaterici mei acutiffimi) quæ nam é terra exfurgeret exhalatio, aut quis conflictus effet inter ex-Excisel. 3. 7. halationem afcendentem & defcendenrem in illa Spiritus emissione, quæ eveniebat , dicente Prophetà : à quatuor ventis veni Spiritus ? Videntur mihi affeclæ five discipuli Aristotelis Christiani in hujus dubij refolutione plané muti & linguis, quibus ratione respondeant, deftituti : At fi responderent , hune ventum five Spiritum fuisse miraculosum & non naturalem; hifce ego replico, me nullam aliam caufam effentialiter efficientem in natura & extra naturam, præ- verfaliter operari fine exceptione. Et tamé

ter unicam solam agnoscere: Atque ideò in meteororum in communi mundi natura productione, dicitur, quòd Deus flet à Septentrione : Et , quòd iple Spiritu suo producit nives & glaciem : & quod ipie voce sua tonat de cælis : & quòd dante eo vocem, multiplicantur aquæ & fulgura in pluviam facit : & retem, 51.16-quòd , liqueracit denfas nubes in pluvi-am : Et quod missis 6.1 am : Et quod mittit fulgura à fuo Throno : & carbones igneos ab ore ejus, &c quod facit denfas nubes tugurium ejus: Er quod venit ab Austro in tonitru : Et quod vox Iehovæ faciat Cedros libani fe inclinare, & heedos more abortivo parturire : & quòd iple fit ignis confumens : & quòd nemo possit resistere frigori Dei : atque sic in infinitis alijs tam in novo , quam in veteri Testamento. Et, ut possimus unico Textu conclu-dere, Deus cit ille solus, qui operatur omnia in omnibus, & qui vivificat om-nia &c: Sed Philofophi nostri Peripate-tici distinctione sua scholari videntur refpondere , quòd fit natura illa infinita, causa efficiens principalis, sed variæ sune caufæ fecundariæ & fubalternæ, quæper fe operantur.

Quibus ego (ut in præcedentibus)quòd veritas est in sua essentia simplex & per confequens effentiæ & actus duplicita-tem odio habet. Quare opus eit , ut veri Christiani ipsam unitate & simplici-tate intellectus imitentur : Quod quidem efficere nequeant, nisi mentes suas ab aftuta Philofophiæ vanæque fallaciæ multiplicitate diftrahant, de qua D. Paulus nos jubet cavere, quoniam in multitu-dine infinitæ delitefcunt errores: Sed in unitate confistit unica illa veritas, quæ est fapientia vera. Cur ergo cogitationes hominum à fimplici scripturarum senfu per multiplicitatem distinctionum diverteremus, quæ illum, inftar nafi ceræ mille vijs torquere videntur ? Scripturæ Rom.11, dicunt: Ex eo, per eum, & in eo funt 5ap.I..
omnia: Et, quòd fpiritus disciplinæ fan-Ephes.4.
ctus implet orbem: Et quòd incorrup-1.7imoth, 6. tibilis Dei Spiritus inest omnibus : Et, AG. 17. quod Christus impleat omnia: Et, quod 1.com iple vivificet omnia : Et quòd operetur Heb. omnia in omnibus : & quod dat vitam, Ephef.4. inspirationem & omnia, &, quòd omnia funt à Patre & omnia per Filium fuum Iesum Christum : Et , quòd omnia funt in Christo & per Christum tam vifibilia , quam invifibilia , & ipfe in om-nibus. Et quòd portat & fultentat omnia virtute Verbi : Et quòd Deus sit Pater omnium, qui est super omnia & in omnibus. Atque infinitas alias scripturarum authoritates proferre poslumus, quae omnes confirmant, effentiam Divinam effe omnia in omnibus, omniaque uni-

Peripatetici nobis perfuadebunt, quòd ereaturae actus ita dividatur ab actu Dei , ut per se, mediante virtute activà ijs à Deo affignată, agere queant ; quam nihilominus virtutem negant ullum jam cum Deo habere commercium: Quæ quidem illorum affeveratio fi effet vera, immanis exinde sequeretur absurditas : Nam sequeretur, quòd essentia Divina esset divisibilis, quòd Axioma Theologiæ veræ permittet nunquam , ut pote quæ concludit.

Trinitatem Sanctam effe individuam; &c,per confequens actus ille, quem creator à Deo accepit non dividitur à datore, neque opus est, ut dividatur, quoniam virtutis illius formalis distributor est respectu illius doni semper cum creatura & in creatura præfens, & à dono illo vitæ haud ieparabilis; & per confequens operatur omnia in omnibus immediate, & ob illam caufam dicitur à divino Hermete esse centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi : Quare evidenseft, quod fit in omni re, sed non ut parsalicujus, sed quatenus eft partium omnium compolitor & ipfarum director.

Quare fufficiat velim Peripateticis, quod creaturæ fint caufæ organicæ, in quibus Spiritus Dei Catholicus agit fecundum varietatem proprietatum ipiius, quæ voluntati ejus funt annexæ. Quocirca evidens elt, quòd ipfe operetur in eis & per eas, idque immediaté & abfoluté : Atque in hoc fenfu erat , quòd Apostolus dixerit: Deus operatur omnia in omnibus : Non dico creatura operatur per fe, ted Deus in ea & per eam quali ejus organum agit. Verum totum hoc expreffius declarat Propheta in iftis : Væ Affur, virga furoris mei & baculus ipfe eft, in manu ejus indignatio mea : Ipie autem non fic arbitrabitur, & cor ejus non ita existimabit : Dixit enim : In fortitudine manus meæ feci & in fapientia mea inrellexi & abstuli terminos populorum &c: Nunquid gloriabitur fecuris contra eum, qui secat ea? Aut exaltabitur serra con. tra eum à quo trahitur? Quomodò elevetur virga contra elevantem fe , & exaltetur baculus , qui utique lignum est ? &cc : Quibus innuere vi letur Propheta, quòd , cum effet voluntas Dei movere & agitare regem Affyriæ adverfus Iudæos , in qua actione Rex ille non effet, nifi creatura feu organum, in quo Spiritus Dei ad voluntatem fuam complendam movebatur, ipse nihil per se, sed omnia virtute Divina ad exitum fecundum velle Domini produxit : Peracto tamen negocio , Rexille , qui non crat , nisi mera causa organica seu instrumentalis fibi gloriam & fapientiam & potestarem actionis illius Deo foli in eo actori appertinentem infipienter arrogando, mi- tis erraverit.

nus à Deo percipit, ac in illis verbis reprehenditur, Num gloriatur fecuris contra eum , qui secat &c ? Ac si dixis-

An gloriabitur organum contra ipfum, qui agit in co , aut dicet ; ego feci hoc, cum sit internum & reale agens, ad cujus motum rapitur & movetur, quando & ubi placuerit motori &cc : Inquit etiam Ieremias : Sufcitavit Dominus spiritum regum Medorum contra Babylonem. Quo arguit, reges Medorum non fuisse actores, sed organa per quæ Deus egit ad ultionem. Sed ad rem revertamur. Quàm furda, imò quidem etiam abfurda fuiffet illa Salomonis invocatio, fi essentia & vita ventorum non fuisset alia , quam illa ab Ariftotele publica-

Evigila, inquir, Aquilo, & veni auster ac persia hortum meum. Denique si venti fuiffent more Ariltotelis procreati : Vnde oritur , quòd quilibet ventus varia induatur proprietate effentiali; quippe quorum unus est calidus & humidus: Alter frigidus & ficcus; tertius calidus & ficcus; & quartus frigidus & humidus. Impossibile erar, quòd tales inter ventos differentia reperirentur, fi omnes venti ratione unica informarentur & crearentur, hoc est, fi ortum suum à motu allaterali coacto haberent. Porro fic hoc effet verum, tunc idem ventus modò latere dextro, modò finiftro ac in conclusione inconstanter flare, quod quidem effe falfum teltatur experientia. Venio jam ad membri Peripateticæ deferiptionis ultimi inquifitionem , quod ad caufam finalem productionis seu generationis ventorum spectat. Opinio Aristotelis est, quòd natura iftiufmodi ventilationem produxerit ratione purgationis, purificationis ac præfervationis aeris. Verum nos ex-perientià docemur, quòd illa ipfius af-iertio non fit vera: Quoniam nos cum Galeno & Hippocrate observamus, quod venti Australes sunt contagiosi & pestiferi , quatenus aërem reddunt denfum , putridum ac corruptum fuo calore maligno & humiditate laxa & fpongiofa Hoc etiam à Textu fancto contirmatur: Ne timete, ait David, à lue feu pelte, vel damonio valtante in me-ridie. Et Abakuk : Deo à Meridie veni- Abakuk ; ente præceffit vel anteivit eum peftis atque Anthrax ad pedes ipfius. Imo quidem omnes ventiln genere, atque etiam alia coeli meteora à creatore tam ad flagellum & pænam , quam ad præfer-vationem & fanitatem creaturatum ordinantur, uti ex plurimus feripturarum locis declaratur. Quare fequitur, quòd Ariftoreles roto cœlo in judicio suo de ven-

Eficios.

13. 15.

# SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

Ex prædictis ergo concludere possu- 1 é terrascaturiente constate. Sed ut Zachamus, quòd definitio five descriptio Philosophi hujus Peripatetici, quem Christiani tanta veneratione sequentur, est omnino erronea ac infufficiens: Quoniam venti funt creaturæ magis effentiales & eminentes, atque divinitate pleniores, quam aut Aristoteles aut aliquis ipsius pedisfequa intellexit unquam, ut pote quæ non funt res interno lumine & effentia destitutae, & confequenter, non ab externis agentibus accidentalibus mediante fumofa exiftentia

rias nos docet, funt creatæ ac animatæ per Spiritum Angelicum, & ftant coram Domino totius terræ & absconduntur in potestate & Thesauro sui Domini, ex quo ipfe eos pro placito fuo vocat ad mandata fua in cœlo & in terra atque in mari perficienda, five fint ad vindictam & punitionem, five ad misericordiam & benignitatem creaturis præbendam, ut infra dicetur

#### CAPVT. III.

Vera ventorum definitio five descriptio variesormiter, secundum Scripturæ sacræ sensum atque intentionem hocin capite exprimitur.

I Am verò (ut mihi videtur) factionem | anteà est dictum) Angeli à D.Dionysio | Algamatha, id est, specula clarissima dime murmurantem & ita replicantem audio. Si (inquiunt) dicta Ariftotelis definitio non fit bona ; uti ex tuis rationibus polliceri videris, affigna, fi poffis, meliorem-Dicas ergo magis effentialiter velimus, quid nam revera rei sit ventus, vel quomodo recté eum fecundum Paginæ facræ do-ctrinam defcribere queas. Hifce refpondeo, illud posse multis modis sub una eademque nibilominus effentia præftari : Et in loco priori ipfum haud impertinenter posiumus in hunc modum describere

Ventus est Spiritus aereus, mediocris confiftentiæ, inspiratione seu Spiritu Iehovæ animatus, quem de promit é Thefauris fuis, eumque ad voluntatem fuam five fit per viam maledictionis vel vindiclæ, five benedictionis & mifericordiæ

exfequendam emittit.

Quælibet hujus definitionis particula ex convenientibus facræ scripturæ locis probatur: Et primum, quòd venti externum sit aër mediocris consistentiæ, in eo manifestatur, quòd vocabula aer, ventus & spiritus in multis facrarum literarum locis per unum idemque vocabulum Hebraicum Ruach exprimuntur- Secundò, quòd interna & centralis anima feu actus ipfius fit Spiritus divinus, feu infpiratio Omnipotentis, facillimé ex locis antea citatis indicatur. A flatu narium tuarum (inquit Moyfes) coacervatæ funt aquæ, flavitti vento tuo &coperuit eos mare. Et Iob: glaciem Deus fortis edit flatu fuo : flante Deo concrescit gelu &c: ac si dixisser, Deus inspiravit aerem suo spiritu, ita ut nulla appareat inter Angelicam creaturam, & aerem divinitus inspiratum discrepantia : Nam aer dicitur externum & manifestum Angeli tam boni , quàm mali , animatus à Deo ad faciendum placitum fuum , five fit in puniendo, five ad benignitatem & clementiam ipfius manifestandam : Vnde pater, quòd ejus internum est immediata inspiratio Dei: atque propter hanc caufam (ut

cuntur, quæ lumen Dei recipiunt : Nonne etiam expressé à Psalte regio dicitur, quod Angelos fuos fecerit ventos ? Vbi per Angelos intelliguntur emiffiones ejus à suo Throno: Atque ista cum sint aere incorporatæ, dicuntur naturæ Angelicæ- Atque iterum Iehova dixit de Angelo, quem mifit coram Ifraelitis in itinere fuo per defertum. Noli exacerbare eum, nam non feret Exed. 23,20. defectiones vestras, quoniam nomen me-Eedes oum est in co &c: ac si dixisset, Lucida verbi mei impressio est in ipso: Nam filius Syrach dixit, quòd sapientia præiret Israeliris in columna nubis die ad præservandum eos à magno calore : Ob istam ergo rationem idem Angelus vocatur in multis dicti libri locis Iehova, respectu actus sui interni increati, & quandoque Angelus respectu fuæ in compositione alteritatis, nimirum, quatenus conflatur ex duobus, ut erat creatura. Quare, ut Deus est Identitas, videlicet, ut ipse componatur ex uniformi infpiratione Dei atque humida & aerea natura mundi, hoc est, à creato spiritu, seu aëre creato: quod fecit Davidem (ut su-pra) asseverare, quod fecerit Angelos ventos & ministros suos ignem urentem. Nonne etiam ponit Propheta ventos in numero Angelorum, cum dicit, quòd quatuor venti celi egrediantur & stent coram do- Zselse, 5, minatore omnisterræ?

Pro proxima hujus definitionis claufula, quæ est, quód Deus vocat ventos suos Angelicos, ex Thefauro fuo ad voluntarem fuam complendam, hanc habemus testimonijs Prophetarum, Davidis & Ieremae Pfil.134.8. confirmatam: Deus (inquiunt) producir terem, 51.11

ventum de Thefauris fuis-

Denique, quod ad ventorum usum seu causam finalem attinet : causa finalis , cur venti essent creati & emissi, luculenter a fcripto facro sparsim explicatur: Venti (inquit Textus unus) faciunt mandata Dei. Et alius : Spiritus procellarum facit Dei verbum. Et alibi: Angeli Dei validiffimi

Exedi.15.8.

Barnich, 5.60.

Gen, 3, t. 2.

robore efficientes verbum & facientes pla-161.148.8. citum ejus. Iterum ejus gnemurentem. 161.103.40. ventos & ministros tuos ignemurentem. 161.103.44. Er Iob : Fulgura nunquid mittit , & ibunt, citum ejus. Iterum : qui facis Angelos & revertentia tibi dicent, adfumus? Vbi per fulgura intelligit Angelos, qui reve-lant fua occulta : Vnde anteà dicti funt ignes urentes; & in hoc etiam respectu Deus, qui est istorum omnium operator, dicitur ignis confumens. Porro etiam alibi agnoscit, quòd ventus, glacies, turbo, pruina, nubes & fulgura fint ministri ad placitum ejus in quocunque negocio præstandum paratiffimi : Sic ventum emifit Deus fuper terram, ut aquæ diminuerentur & cataractæ cœli clauderentur. Et ventus egrediens à Domino detulit coturnices. Et ventus Aquilo expiratur, ad diffipandas pluvias. Et venti Aquilonis frigidi afflatu fit glacies instar criftalli : Et Do-Prover, 25,23 minus fecit ventum flare ab Oriente ad Exod. 14, 21, auferendas locustas à terra. Et Dominus, flante vento urente tota nocte, vertit mare in ficcum, divifaque est aqua &c: Denique in definitione feu descriptione præcedenti explicui in primis, quæ nam effet caufa venti materialis nimirum aërea fubltantia existentiæ mediocris: Deinde expressi, quod forma purissima & estentialis in co actus effet inspiratio seu spiraculum Omnipotentis, qui suà in Cherubinico Angelo præfentiå animat, agitat & movet aerem materialem : Tertiò, quòd locus, in quo venti refervantur, quousque Creatori placeat ipfos ufui alicui applicare, effet cœlum feu aer, qui est arca ejus Thefauraria, in qua Magnalia ipfius reconduntur: ac in ultimo loco, quòd ufus eorum fit ad voluntatem ipfius, qui creavitillos, complendam; idque vel in aereo fuo fta-

> Propter iltas ergo rationes, & dictis restimonijs stipatus, has sequentes ventorum definitiones haud incongruè composui,

> tu, in quo non cernuntur, vel in ignea feu

interna fua conditione, in qua oculis in

forma fulguris apparent; ut ex præcedenti

Pfaltis Textu manifestè explicatur-

Ventus est invisibilis aer, à Divino Spiritu seu Verbo Iehovæ, animatus & vivificatus, atque ad voluntatem ejus, tam in cœlo desuper, quam in terra & aquis fubter efficiendam emiffus. Velfic.

Ventus est quidam Spiritus Angelicus, aut subtilisaer, qui igneo Spiritu Iehovæ inspiratur atque animatur, apparens quandoque vifibiliter in forma fulguris vel corufcationis, & quandoque invitibiliter & occulté : nimirum, quando auditur & non videtur, qui ab aliquo terræ angulo ad mandata emifloris, sive sint in proprietate positiva & benigna, five privativa & destructiva facienda remittitur.

Vel fic.

Ventus eft invisibilis & occulrus Spi-

ritus animă igneă à Deo more Angelico inspiratâ indutus, qui huc atque illuc alis invisibilibus ad placitum Creatoris complendum vehitur atque agitatur-

Nam dicitur: Iehova afcendit fuper Cherubin, & volavit super pennas seu alas venti : Iam verò Cherubin est Angelus seu spiritus aereus, ut Scruphin est ignens spiritus feu intelligentia, ut anteà.

Vel in forma ista.

Ventus est creatura quædam Angelica ex aere secundum ejus existentiam & luce essentiali seu formali agitante ci à Iehova inspirata & producta, quam è Thefauris fuis, vel ad mortalium flagellum & pænam vel confolationem & benevolentiam emittit.

Ventus est Spiritus quidam Angelicus aere indutus, qui invisibiliter ac occulte huc atque illuc, juxta voluntatem ejus qui eum creavit, movetur, cujus vox seu strepitus licet audiatur, tamen locus, à quo venit & ad quem tendit à mortalibus ignoratur-

Spiritus (dicit D. Iohannes) ubi vult, fpi- 10h.3.8. rat, & vox ejus auribus percipitur: Vnde autem veniar, aut quò tendat, ignorant mortales Et alibi Sapiens, ignorat homo opus ipsius Dei , qua via faciat hæc om-

Vel isto modo magis succincté, idque juxta sententiam Salvatoris nostri.

Ventus est spiritus, qui spirat ubi vult, Eccles. 11.5, & vocem ejus audit homo, sed nescit unde veniar & quo vadar.

Ac fi dixiffet. Est spiritus à Deocreatus, interno principio feu voluntate præditus. Vel sic secundum verba Davidis antea

Ventifunt Angeli Domini, validi in potestate, qui efficient verbum Dei & aufcultant voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus.

Qui facis Angelos tuos ventos feu Spiri- 761.103.4 tus, &c: & Angeli Dei validiffimi robore Pfd, 192, 20. efficientes Verbum ejus, aufcultantes voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus.

Hisce ergo videre licet, quam Ethnico-rum Philolophia, quæ bases suas haber super fapientiam hujus mundi, fit huic veræ Philosophiæ, & sapientiæ, quæ oritur & extrahitur à fonte sacro, opposita. Vnde etiam Sapientibus apparere poteit, quam fit impossibile Christiano Philosopho, qui firmiter documentis Aristotelis adhæret, radicaliter in vera fide Catholica versari: Non poffumus (air Salvator mundi) duobus infervire magistris: & proprer hanc rationem Apostolus, ut antea, nos monet, ut Philofophiam & vanam fallaciam evitemus, quæ fundatur super traditiones ho. minum & Elementa mundi, & non fupra Christum, in quo est omnis plenitudo Divinitatis corporaliter, qui est caput Dominationum & Poteltatum,& confequen-

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

feuventorum Angelicorum Quare concludere fas est, quòd falsa ista Aristotelis Philosophia fit pracipuum Diaboli organum ad distrahendum mentes mundanorum à vera cognitione Dei, utpote, quæ partim aftutijs fuis Sophisticis, partimque alijs delufionibus & vanis tentationibus omni via tentat intentiones Christianorum bonas à vera & fyncera illa fympathia & fymphonia, quæ debet effe inter Deum & creaturas ejus, distrahere, ut eos ad falsam fuam doctrinam & Harmoniam Antipatheticam alliciat: Nam ex præcedentibus far liquidò declaratur, & per ea, quæ fequantur luculentius adhuc indicabitur, quod mundana ifta fapientia feu Philofophia fit omnino Sapientiæ veræ , quæ à Deo, Patre luminis (ut D.Iacobus habet) descendit, contradictoria & opposita: Quare ipfam in hoc respectu vocat terrenam , animalem & Diabolicam : Atque propter istam rationemà Christianis prudentia præditis, minimé est fervore tam ardenti & devotione tam superstitiosa in-

ter vita & animator omnium Spirituum | sectanda sive insistenda. Cum sit causa præcipua, quòd homines etiam istius noitræ ætatis (utcunque radij Divini participes) fuæ originis excelfæ, generisve Divini immemores (utpote ignorantia privativa obvelati) non modò tam rudes & artibus scientisque veris tam ignari deve-niant, sed etiam in Theosophiae rudimentis tam manci & exiles redduntur, ut Deum in operibus fuis non intelligant, aut opificem unicum per fua opera (uti bonis Christianis convenit) discernant; & per confequens in creaturarum Dei mysterijs verfari nesciunt, quarum lapis Angularis est splendor & actor lucidus Omnipotentis & omnia creantis Verbi Dei: Vnde à S.p.13.1. Salomone proclamatur, iltiufmodi homines effe vanos; & a S. Apo(tolo minas au-diunt maledictionibus. Verum ego majorem istius nostri de ventis discurius portionem demonstratione oculari in capite fequenti indicare aggrediar : femperque me in ifta mea demonstratione ad instrumenti nostri experimentalis usum & obfervationem constringam.

#### CAPVT. IV.

## Hic author originis ventorum Meridionalium annualium rationem, Demonstratione quadam oculari docet.

Erum enim veràs, quoniam præcedens hae nostra relatio Peripateticis nonnullis Christianis minimé fidem ei afcribentibus, vel rem non esse ita intelligendam, ac in feripturis loquantur exiftimantibus, videatur fabulola & erronea (nam quoidam (fat fcio) effe hujuice conditionis homines, ubique gentium verlantes) Existimo fore necessarium, ea omnia, vel saltem majorem ipsorum partem, quæ à me de ventis funt dicta vobis oculari quadam demonstratione ex Instrumento feu Speculo meo experimentali collecta, indicare: in quam priusquam me conferam, moneo lectorem, ut cum diligentia & attentione corum, quæ anteà funt dicta, recordenir, & breve Processij hujusce sequentis subjectum animadvertet.

Debemus fedulò recordari & confiderare, quòd Lux Catholica informans, quam Spiritus Elohim, qui ferebatur super aquas, ijs impertivit (nam Augustinus agnoleit, quòd ifle Spiritus igneum aquis vigorem impertiverit) Lux , inquam , ifta à vivifico Dei Spiritu emanans, postquam informaffet, illuminaffet & animaffet Catholicam mundi materiam, omni omnium Patrum Theologiæ confenfu die creationis quarta in corpus folare erat contracta: Atque ob istam rationem hand impropriè dixit Sapiens, quod gloriæ Domini plenum eft opus Solis omnia illustrantis, Inhocideò sensu intelligi potest hoc Davidis: Deus induitur lumine quafi veltimento. Et ali-

bi : Deus posuit Tabernaculum suomin Sole: Quo paret, quòd effet voluntas Creatoris omnium, quod vas iftud Solare abundare fuo vitæ Spiritu, qui ex ipfius centro Harmoniam vitæ per perfectiffimam confonantiam Diapaion emittit, ut mundum tam superiorem , quam inferiorem secundum annualem coelorum curfum atque temporalem rerum dispositionem gubernaret, vivificaret, elementumque & Elementata inferius varieformiter per organa ventofa juxta voluntatem Spiritus eum inspirantis tam per modum generationis, quam corruptionis alterat : Nam venti agente Sole radicitus aerem mutant, animant & inspirant, et ipsi ibidem Angeli ventosi à Sole seu potius à spiritu Catholi-co Domini in Sole animantur, illuminantur arque informantur: Vnde (ut dictum eft) Tiranis & auroræ filij haud injuriâ dicuntur: Hinc Syriachus: Sol est gloriæ Domini, hoc est virtutis & essentiædivinæ plenus. Iam verò , quod spiritus iste feu virtus in Sole divina, gubernet aerem, eumque Spiritu Angelico seu principio esfentiali interno animat ac movere facit fecundum moturn motoris, exiftis Salomonis verbis docemur. Sol luftrans univerfa Ecclef.1.6in circuitu, pergit spiritus & in circulos fuos revertitur; vel, ut Fr: Vatabl: interpretatur. Subinde circumeundo pergit ventus, & ad circuitus fuos revertitur ventus: Inde arguendo, quodaër animatus à spiritu Solári, venti nomen sibi acquirit &

Ecclef, 42. 1951, 104-2, 1951, 18. 6.

fe habet, ut Angelica creatura, quippe cujus externum eft aer; internum vero Spiritus folis centralis feu igneus , à quo ha-bet fuam mobilitatem & aptitudinem ad motum gratia fuæ attenuationis : Nec tamen intelligatis velim, me univerfum Dei Spiritum in fole includi exiftimare, fed uti inscripturis dictum est, Christum fuisse repletum & locupletem Spiritu Dei ; ita quidem Deus impertivit Tabernaculo fuo folari Spiritus fui illuminantis, generantis, vivificantis atque etiam corrumpentis abundantiam, & nihilominus rei cuiliber alij in mundo effentialiter adest Soiritus ille , sed non in una eodemque proprietatis & essentiae proportione: Nam juxta communem mundi curfum, quem ordinavit ad disponendam atque regulandam temperiem partium anni, ubi fol, feu Tabernaculum iftud Dei remotiùs distat, ibi potentia Divina, five frigidus & privativus Spiritus Dei plus minusve operatur. Exempli gratia, quando fol abeftà nostro Hæmisphærio, nimirum, cùmest fub terra , tenebræ , frigus , stupiditas & spissitudo aeris adelle observantur: Porro etiam fole ultra Æquinoctialem lineam versus Tropicum Capricorni se habente, frigiditas, pruina, nix, glacies, nubes denfæ, dierumque brevitas nobis Europæis se offerunt, atque etiam venti Meridionales nobis funt frequentes : Nam tunc temporis privativa Dei proprietas in mundo septentrionali regnare gestit: Vnde herbæ, plantæ & arbores apparent nudæ & vita quafi destitutæ, quoniam Spiritus & humores congelantur & ferè mortuæ videntur. Similiter & terra fua viriditate confueta, est destituta ac instar sterilis ac defolatæ viduæ incipit quafi

gemiscere ac lugere : At verd è regione,tam citò, quam Regius folis imperator huic nostro hæmispherio appropinquat, incipitque per ferrugineas & igneas Arietis januas in Hæmifphærium feptentrionale penetrare (quod quidem verno tempore accidere folet) tunc creatura illæ semimortuæ & frigore Boreali congelatærevivifcere, dies gradatim angefeere incipiunt, frigoris inclementia grată ca-loris præsentia magis magisque indies diminuitur, Spiritus & humores in vegetabilibus frigore fixati ac congelati, liquefcunt & mobiles ac fluidi jam redduntur. Iamque aves gaudia fua centilenis fuavibus ebuccinant, aerque stupidus ac humidus paulatim reficitur, ac alis levibus volatuque celeri regionem Meridionalem propter rationes inferius allegatas visitare geftit. Et tamen non obstante actuosis-simi & lucidissimi Spiritus in Sole absentia, non sequitur, quin, quòd unus & idem spiritus, ut pote, qui implet omnia, pos-fit proprietatem suam privativam alterare , quando & ubi voluerit : Nam videmus plærunque contra communem & usualem anni constitutionem , quòd mediante eo tonitrua, fulgura & catera meteora ignita, atque etiam venti magis activi, nempe Orientalis & Meridionalis tempore, atque etiam in statu aëris quandoque frigidiffimo generentur: Que omniaperficiuntur ab eo, qui in fole posuit Tabernaculum fecundum placitum fuum, cujus est operari omnia in omnibus, quomodò, aut quibus organis, atque etiam quando & ubi placuerit: His ergo bene prius ponderatis, in ftatum Demonstrationis meæ jam descendam-

Demonstratio seu probatio, qua docemur, quomodo venti annuales moneantur seu generentur, partim per vivisicum, positivum sive actualem illum Spiritum, qui abundanter regnat in sole; & partim in privativo & potentiali ejustemactu seu proprietate circa polos mundi operantis.

Edo in præcedentibus dixi, quòd totus gis mobilis redditur aër : Observa ergo ex his proprietates aëris in vitro seu Inrioris natura effectus in congelatione & Rarefactione confilterer, & quòd earum proprietatum prior communiter à privativo & Boreali Spiritus Dei achi procedebat, qui per frigiditatem operatur, & posterior operatione politiva agit, quæ à calore gubernatur: Iam verò ut ilta dua Dominium fibi in aere feu Elemento Catholico, vel ratione præfentiæ vel abfentiæ folis acquirunt : Ita quidem aer universalis est vel frigidior, spillior, opacior & segnior, quando fol est remotior ab eo : Arque iterum, quò ipfe est Propinquior, eò calidior, fubtilior, clarior, transparentior, agilior & ma-

strumento nostro Experimentali inclufi; & memento,quòd non fit, nifi unus & idem Spiritus in Effentia, qui operatur tàm privative, quam politive in aere tam incluso, quam excluso : Erat enim unus & idem Spiritus, qui per Propheramà quatuor ventis , nimirum à quarta Boreali & Australi invocabatur &c : Quare certum est, quòd sit iste Spiritus, qui gubernat universum aerem sublunarem tam in proprietate privativà, quàm politivà: Et quanivis spiritus iste sit copiofus in Tabernaculo fuo folari, à quo & in quo vivaces proprietatis sua actuo(æ effectus declarat : Tamen nihilominus | ipsius præsentia creatur , aër radijs ipsius ipse ubique præsentialiter existens valet omni tempore & loco se ipsum in utraque proprietate ex primere. Venio jam ad demonstrationis mea metam.

In primo capite primi libri iftius fe-

ctionis primæ far vobis liquidò declaravi , quod aer in vitro Instrumenti nostri experimentalis inclusus, habeat in omni respectu relationem ad aërem seu Elementum mundi inferioris Catholicum: Vbi etiam probatur, quòd aerea humida natura, tam exacté mundi concavitatem impleat, ubi terra & aqua non funt, ne existentiae alicujus vacuitas inveniretur in ca : Haud aliter , quam videmus aërem vitro instrumenti inclusum omnem ipfius cavitatem occupare; & per confequens , ut aër vitro inclusus, facultate solis præsentis dilatativa, alterabitur, nimirum aftivo tempore, quando aer ex-ternus caleCit: Ita etiam eodem plané modo, aer externus istius Borealis hæmisphærij dilatabitur , quando sol suis radijs magis particularibus eum salutat ; imò certé quò propinquior nobis aderit fol, eò major crit aeris generalis , & consequenter aerisparticularis inclusi rarefactio: Ex altera parte, quando fol Hæmifphærium Borcale relinquens lineam Æquinoctialem dividit , & plagam Meridionalem intuctur, tunc communis dicti Hæmifphærijaer frigescet ac condensabitur, & cum eo aer etiamille particularis vitro inclufus fimiliter & in cadem proportione contrabetur & inspissabitur : Quod quidem ex eo constat, quòd aqua in collo vitri observatur altiùs per tot gradus verfus vitri caput ascendisse, quemadmo-dum vice versa aeris ejusdem rarefactio patet, ex aquæ ejusdem in collo vitri depressione. Istis ergo à vero perito bene conceptis sive intellectis, videlicet, quòd causa istiusmodi dilatationis sive rarefactionis in aere fit Divini hujufce in Tabernaculo folari actus, præfentia & pro-pinquitas, & quòd ratio condenfationis illius fit actus ejufdem Spiritus Divinitus emanantis abfentia five remotio, & per confequens præfentia Divinæpotentiæ, quæ est Tenebris involuta: Nam, uti diximus ( caloris abientia est frigoris præsentia, quòd est Essentialis in potentia Divina operator : Atque iterum caloris præsentia , qui est actus Divini agonista , est frigoris absentia : Vnde patet , quòd abfentia positivæ lucis concipit privativas tenebras & abientia privativarum tenebrarum importat præfentiam positivæ lucis. His , inquam , rite consideratis ventorum Meridionalium tam internam, quam externam rationem, & , quomodo aër vivifico fpiritu à fole emiffo animetur, facillimé colligere poslumus : Animadverrendum est ergo, quòd, cum fol nobis adelt, æftas

lucidiffimis calefit, & per calefactionem rarior & fubtilior redditur & ratione rarefactionis amplius pro fua exiftentia requirit spatium seu locum : Verbi gratia: Ponimus libras duas Vitrioli in Retortam vitream, bene lutatam, nafumque feu orificium ejus Recipienti amplo adaptamus, lutoque optimé obducimus & obturamus, ne ulla fiat Spirituum per juncturas expiratio : Tunc ignis gradibus Spiritus, è Vitrioli mole extrahimus : At experientia docti probamus, quòd fpiritus olim modicæ & arctæ vitrioli maffæinclufi, jam per ignis activitatem dilatati, & in recipiens immiffi ampliffimum, ubi illud non est inventum satis capax & amplum ad eos è parvulo corpore expiratos recipiendum; unde fit, ut materia illa spiritualis locum ad huc magis spatiosum prosua existentia quærens, vitrum illud in multa fruitula violenter & cum magno fragore rumpit, ac aërem apertum multitudine fuorum fumorum replet : Vnde manifestum redditur, quòd res condeniata non nifi parvum occupabit sparium; sed postquam dilatetur, amplum pro sua existentia, requiret conti-nens. Hoc profectò tum evidenter instrumento ifto experimentali demonstratur: Namubi fol estaeri incluso præsens, vel ventus calidus Dominium habet, ipfe protinus plus minusve dilacabitur & rarefiet secundum Spiritum folarium & ventorum calidorum tunc temporis spirantium vigorem : Sed iste aër jam dilatatus fpatium pro fuo continente eo amplus requiret, quò magis dilatatur : Atque hocfic probatur : Nimirum , quia aqua in collo valis actu frigoris elevata jam caloris præfencià per tot gradus deorfum pellitur, per quot aer in raritate excel-

Quo liquet, quòd sola ratio, cur aqua magis magilque deorfum præfentia caloris præcipitetur, est ; quoni-am aër plus minusve dilatatus sibi locum præparat ampliorem pro fua existen-

His ergo rite cognitis , notare debemus, quod, fole recenter veniente in Hæmispherium, in quo Hyems suum habuit Dominium , atque ideò , ubi frigiditas loci aĉrem condensavit : Verbi gratia, quando fol Hemisphærium noitrum relinquens in illud meridionale migrat , convertendum aêrem ejusdem , olim hyemalem, in conditionem æftivalem, incipit immediaté agere ad aëris illius mundi loci, rarefactionem : Atque ille aër ita rarefactus, & quafi radijs folaribus animatus devenit agilis plumifque levibus videtur indui : Vnde fit , quod ipíe lucis folaris Spiritu fic animatus à plaga Meri-dionali in qua dilatatur, ad locum capacitate ampliore evolat, ut pote qui continens Medionale invenit ad ipfum in statuo suo rarefacto continendum : Insufficiens ergo ipfe, spiritu solari sic animatus, lineam Æquinoctialem transire cogitur, ut Septentrionale Hæmisphærium visitet, in cujus ingressu facit strepitum, rarione crassitei & resistentiæ frigiditatis aeris hyemalis in plaga feptentrionali : Atque iste aër sic animatus & divino actu in sole ab auftro versus Aquilonem cum tanto strepitu evolans est ventus ille, quem Australem seu Meridionalem vocamus, qui propter eam rationem nobis tam frequenter Principio Hyemis , videlicet immediaté, post quam Sol Zodiaci libram, five æquinoctium autumnale transiendofuum in scorpionem fecerit ingref-

Hinc,inquam,est,quod mensibus Octo-bris , Novembris & Decembris venti istiusmodisunt aded inter nos frequentes; unde tot imbribus Meridionalibus ab ijs falutamur: Nempe, quia frigus septentrionale condenfat aerem Meridionalem fugitivum in nubes : Atque iterum nubes propter calorem Meridionalem ijs inclufum facilis funt folutionis, uti vobis in Nubis descriptione explicabitur planius-Hoc totum oculariter demonstratur Instrumenti nostri Experimentalis observatione: Nam folius manus humanæ fuper caput vitri impofitæ contractu, aer inclufus rarefit & dilatatur : Vnde fugit ad Po-Ium oppositum, videlicet ad regionem aquæ frigidæ, quam ob iftam rationem præcipitat & deorfum compellit : Quo arguitur, quòd aer frigore contractus caloris contactu dilatatur & viam facit ad partem oppositam, quæ est frigidæ seu Borealis natura.

Ex altera parte venti Boreales, & glacies & Nix , quæ funt hyemali tempore frequentiores, efficientur ab afflatu illo, qui emittitur à Deo in potentiali & privativa fua natura , quam in ifto mundo exercet, feu fecundum voluntarem fuam exfequitur, tune videlicet temporis, quando arca virtutis suæ activæ Thefauraria, est remotior : Propter hanc etiam rationem posuit circa polos mundi sui frigoris Thefauros, ut pote, qui remotius ab Æquinoctijsdiftant. Hinc dicitur in scripturis, quod frigus ab Aquilone veniat : Et , quòd flante Deo concresce-Feeleff, 43,22. ret gelu: Et, quòd frigidus ventus Aquilo flaverit & gelaverit , & quòd Chri-itallus ab aqua fuper omnem congregationem aquarum requiescit, & sicut lorica induit se aquis. Atque iterum : Venisti ne in Thefaurum nivis , aut in Thefaurum grandinis infpectionem habes? Et tamen lux seu proprietas Dei actualis & dilatativa non diftinguitur aut dividitur ab eo , quamvis ab Aquilone juxta voluntatem suam spirer in potentiali seu privativa fua dispositione : Quatenus

tenebræ funt ei ac ipfa lux , ut ait Propheta Regius. Ob istam igitur rationem folet quandoque in fua iracundia fpirare ab Aquilone tam cum fulgure, & tonitru, quam cum nivibus, pruina & glacie (&c : Vnde Propheta : Ecce turbo Ezek.t. venit ab Aquilone & nubes magna igne involuta &c : & tamen , tam nix frigida cum grandine atque etiam fulgure & calore liquefaciente procedunt ab uno eodemque Spiritu in Effentia: Vtcun-Ezek, 37. que in proprietate fua fit multiplex (ut dicturn est) unde Propheta (ut anteà citatum) vocavit unum eundemque Spiritum , nimirum unum & idem verbum in Essentia à 4. Ventis virtute differenti-

Quod etjam Pfaltes Regius in hist Emittente fermonem fuum in terram quam celerrimé, ex currit verbum ejus, qui eclit nivem ficut lanam, pruinam ficut cineres dispergit , deljcit gelu tanquam frufta, coram frigore ejus quis confistat ? Emittens verbum liquefacit ista , simul ac efflat ventum suum , efflu-unt aquæ. Quibus evidens est , quòd Deu s sie semper unum & idem in se ipso ubic unque adest, nimirum in septentrione, ubi operatur privativé, aut in fole, in quo gloriam fuam activam exprimit : Et tamen ejus voluntas est idem eis queid est ejus Noluntas , hocest , tam pofitiva ejus proprietas quam privativa unitatem fuæ effentlæ concomitantur, refpe(tu illius , licet respectu nostri , qui patimur , videtur discrepare : Sic etiam voluntas & Noluntas homini conceden ti vel neganti petitionem funt idem: Licet petenti videantur omnimodé contrat ia æquè ac bonum & malum : Exempli gratia negativa ejus in pofitiva fua proprietate discernebatur , quando moriente corpore falvatoris, folis fplendorenn , gloriam luminofam & radios in fe ad corporis ipfius centrum contra omnern Ethnicorum , aut Philosophantium aut, Aftronomorum imaginationems hoc eft , contra naturæ curfum (uti antelt est Demonstratum ) contraxit , adeò ut fol tam niger & tenebrofus appareret ac fieffet pix.

Concludo igitur , quòd quando proprietas Divini Spiritus potentialis moveat aut agat in aere, aer contrahitur vel allicitur versus polum quasi centrum, atque ita in nives , pruinas , grandines & cætera transmutatur &cc : In quo temporis fpatio Instrumentum nostrum experimentale naturam prodit præcedents contrariam: Nam fecundum mutationem aëris exclusi, hoc est, Catholici mundi inferioris elementi, aer inclusus contrahitur, & caput vitri tanquam ad polum areticum frigidum elevatur. Atque hoc denotat , quod Catholicus feu externus è vitro exclusus aer , simili plané ratione

lob.37.9. Iob. 38.

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

ratio spirituum istorum emissorum sit occulta & nemini nostrum, qui in profundo ignorantiæ abysso sumus immerti , revelata : Sed solummodò ijs , qui veræ sapientiæ Doctrina sunt instructi , quam Salomon confitetur, esse veram omnium rerum operatricem & realem atque folummodò sapientem artificem seu magistram,

in mundo operetur. Apparet igitur, quòd , quæ ista Dei mysteria, dignis revelaresolet : Nam verba ejus funt ; Sapientia me docuit vim ventorum & virtutes Elemen- Sup. 7.20. torum &c: Sedulteriorem & strictiorem ad huc inquifitionem in Meteorologiæ Aristotelicæ medullam efficiam, & quid ipfe de nubium & pluviæ generatione cogitet, jam paucis aperiam.

#### CAPVT. V.

Qued Aristotelis Doctrina de nubium & guttarum pluvia generatione inveniatur omnimode vera sapientia institutis contradictoria.

Vnc autem ad scientiæ Aristotelicæ | de meteoris aquaticis examinationem accedimus. Et, quoniam caufæ nebularum, ut pote quæ funt nubes tenues, fub communi nubium Titulo comprehunduntur, mihi statutum, loco priori, generali nu-bis descriptioni insistere. In primis ergo Aristotelis de Nubibus opinionem citabo, actum posteà ipsam cum sacrarum literarum de ijs sententia comparabo, ut mediante istiusmodi ad invicem relatione discernamus, utrum Peripatetici de effentia nubis propólitum cum veritate confentiat nec ne Opinio ergo Aristotelis, quam Philosophi Christiani pro hodierno die sequuntur, est, quòd Nubes sit vaporis cujusdam à cer-Dianito feu ra & aqua in mediam aëris regionem vi mubis Ari- Solis & itellarum attracti, & in nubis confistentia, virtute extremi frigoris loci, contractio live congelatio, quæ tum polteà partim caloris folis & partim poteflate ventorum huc atque illuc per mediam acris regionem fertur : Ecce, hæc est perpulchra illa Peripateticorum de Nubis generatione

Iam verò, ut meliùs iftius negotij veritatem intelligamus, & an Aristoteles sit verus in ejufmodi nubis descriptione vaces, vel falfus seu spurius Propheta, colligamus, oportet nos inprimis confiderare, quid Textus facer de genuina Nobis generatione nos doceat, & quomodò cum prædictæ descriptionis Aristotelicæ sensu conveniat : Quod quidem , ut Methodo meliori difcernatis, ipforum dicta ad invicem comparabimus, quò melius quilibet mediocriter literatus de re ista determinare queat.

In definitione ejus præcedenti caufam nubis efficientem & procreantem facit Aristoteles calorem sive actum folis & stellarum: Nam affeverare videtur, quòd virtute eorum, vapores furfum attrahente feu elevante, nubes in media aeris regione fi-ant; fimul atque affirmat, ipfas huc atque illuc in media aeris regione, partim motu folari & partim ventis moveri : Porro etiam opinatur , quòd caufa vaporis contractionis iftius in nubis confiftentiam fit

temperies extremé frigida mediæ illius regionis: Ita, ut duo affignare videatur ad nubis generationem seu consistentiam agentia externa, conditione ad invicem contraria , nimirum calorem folis & cæterorum altrorum & frigorum mediæ aeris regionis : Internam verò nubis caufam agentem afcribit nullam , & per confequens eam pro re quali mortua & inanimata & accidentaliter proveniente concludere videtur. Propter istam igitur rationem varia se offerunt cuilibet sagaci considerationi in prædicta descriptione Aristotelica dubia, quæ penitiori & acutiori mentis humanæ acumine funt refolvenda & determinanda , priusquam ipsa directé de ea judicare potest : Quorum prius est, anulla sit in calore solari atque Astrorum virtus attractiva ad furfum in mediam aeris regionem, vapores è terra & aqua pro nubium generatione elevandos nec ne. Secundum, an medij aeris frigiditas fit caufa efficiens condensationis vaporis sublimati in nubem. Tertium, an Nubes externis folummodo causis efficientibus, nimirum mediantibus motu folari & ventis moveantur, & an principijs internis, quibus agitantur fint destitutæ, vel potiùs ab interno aliquo agente ad verfus mentem Ariftotelis animetur. Hisce tribus quaftionibus ordine idque breviter respondebo. Ad primam ergo Dicimus, quod affertio illa Peripateticorum est erronea & falsa, quæ dicit , quod Sol , Stella, vel ignis , virtutem aliquam attrahendi in se habeant, & confequenter, quod attrahant furfum vapores & exhalationes à terra & aqua in mediam aeris regionem : Nam experientia probatur, quod potius va-pores & exhalationes à fe pellant five propulfent, hoc est, res calore rarefactas diffipent & expandant, quam ur eos ullo modò ad fe alliciant vel attrahant, & per confequens illud, quòd plærique homines imaginantur, est falfum : Videlicet , quod Sol fumos fur-fum attrahat , aut , quòd ignis vapores aquæ attenuatæ alliciat ad fe : Sed dicimus , quòd ipforum officium ut rare-

Rotelica.

facere & fubriliare aquas & humidiorem terræ fubstantiam in existentiam vaporofam reducere; & tunc affirmamus, quòd tales fubftantiæ in vaporum existentiam redactæ, poffint per fe & fine ope alterius sur sur tendere : Nam, ut gravia appe-titu innato tendunt deorsum, ita quidem è regione , quòd leve est naturali instinctu sursum petit. Verum totum hoc perspicué per Instrumenti nostri Experimentalis observationem domonstrature Nam, fi manum fuper globofam ejus fummitatem imposueris, aer vitro inclu-fus dilatabitur subitò & in sua dilatatione ab agente rarefaciente evolabit : Multo minus materiam fumofam ad fe tra-

Quibus evidens est, quòd tametti in oculis mundanorum , vapores feu fumi furfum petere videantur, ac proinde con-cludunt, quòd ipforum à terra motus ad furfum debeat ab attractiva folis & aftrorum virtute procedere; tamen ifta corum affertio probatur oculari experimento esle falsa: Quatenus experientià docemur, quòd natura lucis & caloris fit attractioni contraria , ut pote cujus fo-lius est rarefacere , & rarefaciendo diffipare seu discutere, cum è regione attractio feu contractio fit nihil aliud, quam condensatio seu congregatio quadam à proprietate Frigoris effecta: Quemadmodum speculo seu Instrumento noftro Experimentali perspicué demon-stratur. Sed jam probabo fundamenta Aristotelis , quæ volunt , quod nubes fint ex vaporibus à terra ad mediam acris regionem elevatis, procreatæ, effe omnimode veritati diffentanea. Oportet ergo in primo loco considerare, senfum icripti facri esse huic definitionis membro plane contrarium : Vt pote , ex quo colligimus, quod fide fit intelligendum , aprata esse secula verbo Dei , ut ex invisibilibus visibilia fierent &c: Quare certum est, quod neque terra nec aqua visibiles fint nubium origines, fed porius fimplex aeris feu Elementi Catholici fubstantia, oppositis ventorum flatibus in nubis consistentiam condenfata : Atque hoc etiam ex varijs alijs feripti facri locis confirmatum habemus: Nam Iob: Deus sapientia aptat pondus aëri, & appendit aquasin mensura, li-gat eas in Densis nubibus, facit pluviæ statuta & viam fulgetro Tonitruum. Quibus confirmat primum vir patiens, quod Deus Pater fit radicalis iftius operis Meteorologici author , æternusque ille efficiens, quo mediante operatur-1.cor.8.6. Est ejus sapientiæ Spiritus. Quod eti-am concordat cum isto Apostoli Textu: Nobis est unus Deus Pater, ex quo omnia , & unus Dominus Ielus Chriftus, per quem omnia. Secundo quod aer fit subjectum tam Meteororum igni-

torum , quàmaqueorum : Nam conden-fatione ipfius facta est nebula & Nubis consistentia, quæ tum posteà in pluviam majore adhuc condenfatione & refolutione convertitur : At fi aer nimium rarefiat in conditione fulguris mutatur : Nec dico quidem actum ipfius fulguris effe aerem ; fed potius est lux admirabilis , quæ vestitur aere quasi vestimento, mira prædictæ fapientæ virtus, quæ se multiformiter in aere manifestat, ut alibi est dictum : Namubi ejus actio positiva magis viget, ibi acr magis coruscans & fulgureus reddi-

Iam verò , quòd aër fit materiale Meteororum Aquaticorum subjectum, Textus præcedens his dictis importat: Deus fapientia fua aptat pondus aeri, hoc est, condensat pro suo placito in Nebulas & Nubes: Nam verba fequentia hoc idem arguunt : Appendit (ait Textus) aquas feu nubes in menfura &cc : Aut eas attenuat in fulgura, ut ex Textu refiduo colligimus, & femper sapientiæ Spiritus adest, in isto vehiculo se in varias species instar alterius Protei convertit. Denique ex dicto Textu elicimus, quòd invifibilis aër alteratur in pondere & menfura in confiftentiam visibilem nubium, quætum posteà in pluvias liquescunt, & fulgurum, quæ compressione apparent oculis. Porro etiam, quòd neque in Terra nec aqua, fed folus aer, à quo nubis fubstantia oritur, ex istis apparet. Aperiet Iohova tibi (inquit Moyies) Thelau-rum fuum optimum cœlos , dando pluviam terrætuæ fuo tempore. Ex quibus obfervamus in primis, quod per coelos intelligit aërem : Namin aëre nubes procreantur, atque iterum: Aer vocatur cœlum in multis scripturæ locis, ut volatilia cœli &c: Vnde concludimus, quòd ipfe fit arca Dei Thefauraria, ex qua ipfe juxta placitum, fuum producit & efformat nubes, quafi visibilia ex re invisibili. Secundò, quòd aër vocetur Thefaurus ejus optimus , & per consequens, ut pote ex quo Deus non modò creaturas fuas Meteorologicas ex+ trahit, fed etiam fapientes nonnulli fummum eorum bonum expectant. Præterea alibi legimus : Proptered aperti funt The- Eccleff. 43,17, fauri & evolarunt nubes & nebulæ ficut aves. Sed hoc ad huc evidentius fermone 106.37.21. isto redditur. Subitò aer condensabitur in nubes , & ventus transiens fugabit eas. Quo arguit expresse, quòd aer sit arca Dei Thefauraria, ex qua nubes conden-fatione eliciuntur, & quòd cœlum fit unicus Thefaurus, ex quo ipfæ extrahuntur: & per consequens nec terra nec aqua, ut Aristoteles putavit: Quod quidem si effet verum, animadvertatis velim, quam abfurda impoffibilitas fequeretur : Nam tune, cum fol folet aquas æftivo tempo-

re attenuare, aerem maximé redderer

M 3

Heb. 11. 2.

Tob. 28.25.

7eb.26.0.

# SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

vaporum multitudine spissum, & tunc | major adhuc irregularitas fubinde oreretur ad fubvertendam rationem Ariftotelis de nubium generatione : Nam fi hoc effet verum, majorem nubium & pluviæ copiam expectaremus æftivali, quam hyemali tempore, utpote, quo fpatio vapores magis redundant ex stagnorum, torren-tium & fluminum exhalatione per præsentiam Solarem: At hoc effectu probatur falfum. Ac denique non est calor Solaris nec fyderum, fed æternus Iehovæ spiritus, qui habet Dominium in ventos mundi Angelicos, in quibus organicé movetur & operatur omnes istas alterationes Meteorologicas, in aere & peraerem, uti infra declarabitur : Vnde dictum erat , ut supra, Sapientia fecit pondus aeri, & nubes appendit in mensura &c: Sed venio jam ad fecundum dubium.

Pro refolutione fecundæ quæftionis dico, quòd fit alius modus condenfationis vaporis invisibilis sive aëris in nubem, quam eft ille ab Aristotele effictus: Nam ubi ille afferit quòd iftiufmodi inspissationis actus à contractivo mediæ aëris regionis frigore fiat, admiratione dignum venit, cur effectus ifte non etiam alijstemporibus eveniat, nempe cum venti ípirant a fuis terræ quartis five plagis: Nam, quando venti Autrales dominium habent, tunc nubes observamus multiplicari, & pluvias abundanter cadere: scire, inquam, velim ab istis Peripateticis, cur vapores tam affluenter é terra & aquaillo præfertim tempore, dum venti istiusmodi spirare solent, plus, quam alio, in quo ipfi dominium non habent ad nubes tam copiofas in aere procreandas afcendant, aut cur vapores taliter ascendentes magis coagularet seu condenfaret mediæ aeris regionis frigiditas illo, quam alijs temporibus, cum nubes calidæ aerue spissus, radijs calidis loci mixtus, qui Borealiter ab aquinoctio pelluntur debeant potius mediæ regionis frigora moderari & mitigare. Scio profectò ipsos, quid respondeant, penitus ignorare: Quare cos ulterius in hac re non premam : Sed ut melius eliciatis veritatem, qua aer in nubes condenfatur, experimentum à me ipso expertum, quo in nebularum & nubium generationis mysterio eram instructus, vobis paucis explicabo. In itinere meo à Civitate Venetiana Augustam Vindelicorum versus, ut inter montes & scopulos Alpinos viam feci quodam die, toto Horizontis cœlo etiam claro admodum & fine ullius nubis macula apparente, & per confequens Sole liberos fuos radios undique, fine ullo nebulofo impedimento ejaculant te, in montis admodum ac præ cæteris proceri ac præcipitis fummitate, idque præcipué ex unico ejusdem latere, contra quod nihilominus Solis radij feriebant fortiter, nebulam gradatim crescere & augeri animadverti , quousque tandem illa erat in

nubis densæ consistentiam redacta, quæ tandem in pluviam est resoluta, & toto hoc tepore, aer erat undique, excepto illo feopuli latere, nimirum ab ejus faitigio ad bafin feré usque elarus & nebulis ac nubibus immunis. Primò certe rei novitate admiratus fum, remque mecum feriò confiderando tandem ex curru descendi, gramenque digitis arripiendo illud in aerem apertum projeci, ut venti viam exinde discernerem: Inveni autem ejus spiracula directè adverfus illud montis supereminentis latus dediffe. Quo statim colligebam, quòd gradus in progreffione à vaporis aérei in nebulæ & à nebula in nubis confiftentiam effent à majori vel minori, communis & Catholici aeris compressione, effecti: & quòd ventus aerem fugiente profequens, illam folummodo aëris portionem appofitione & compressione parum post parum coagulaverit, cujus fugam (copuli refiften-tis proceritas impediebat, atque hac ratione aer aeri additus in statu invisibili & tenui in formam visibilem & densam alterabatur: Vnde primum nubecula, deinde nubes fecundum anteriorem montis effigiem generabatur, quæ tandem calore Solis in pluviam est resoluta, toto alio aere manente claro. Quo quidem oculis apertis percepi, quòd nubes non effent more ab Aristotele descripto procreatæ, nunirum à vapore è terra & aqua elevato, fed inspissatione tennis ac invisibilis aeris in Nebulæ confistentiam, & ab illa in nubem à nubecula per unum densitatis gradum differen-tem. Qua quidem observatione percepi Iobi iftam afleverationem confirmaçam dicentis: quòd subitò aer condensabitur in nubes, & transiens ventus fugabit eas: Ve- 106.37.21. rùmenim verò, haud parum ad huc in eo hæsitabat spiritus meus, considerando, quòd montes & proceri scopuli essent ubique, quo acrem fugientem impediant in omni loco reperiendi : at Nubes é contra etiam in defertis plenis, atque in mari aperto, ubi montes ac scopuli non funt apparere ac movere cernimus. Quod mecum feriò & sæpe revoluens, tandem alia experientia edoctus opinione illa mea aliquantulum profundiùs eram radicatus: Nam mecum haud inconfulté cogitabam, nullum effe ventum in cœlo cum Dominio. Spirantem, qui non habet ventum alium vel oppositum vel collateralem, qui ei in Elemento communi feu Catholico non concurrit: utcunque non discernitur ob venti potentioris dominium, qui non aliter obscurat actiones minoris venti, quam præfentia Solis folet candelæ accenfælumen. Iam vero, quòd venti duo uno eodemque tempore spirent, experientia ista fui instructus : Ego sapius per Maria invectus, observavi, quòd, cum ventus præ dominans decrefeere aliquantulum in fuo vigore per vices, & vela navis non nifi debiliter urgeret, vontus ei oppositus suos

patefecerit flatus, quippe quorum virtute vela contrarié movebantur, quousque ventus prior in aere refurgens fortiorque evadens, vela iterum, ut anteà, fuis viribus impleret, nosque ad metam nobis deside-ratam conduceret. Porro etiam ipsas scripturas habemus ad testificandum, quòd duo vel plures venti uno eodemque tempore crebrò spirent: Nam inprimis idem spiritus à quatuor ventorum plagis ab Ezekiele erat invocatus; Et Daniel: Ecce quatuor venti ccelipugnabant in Mari magno: Et | fic transferuntur.

Zacharias, isti quatuor equi sunt quatuor venti, qui egrediuntur & stant coram dominatore omnis carnis. Quibus manifeftum redditur, quòd non unus vel duo venti, sed etiam plures simul in cœlo spirare queant : Nam ex fpiraculis fuis oppositis vel transversis nubes, Turbines, tempestates, fulgura & tonitrua funt communiter effecta. Quod omne Poeta ille profundiffimus Homerus hifce agnoscere videtur, quæ à Græcanico in Latinum fermonem

Tantus cælesti rumor percrebuit auld, Cum fava alterni ruerent in pralia Divi: Neptunum contra bellabat Phæbus Apollo: Adversus Martem certabat Pallas Athena.

licos, qui à ventorum prælidibus fimul emittuntur, qui per corum in campo aeris aperto concursum more contentioso juxta prædictum Prophetæ Danielis sensum, inter se contendunt & luctant : Nam per Neptunum arguere videtur plagæ occi-

Vbi per divos intelligit Spiritus Ange- dentalis præfidem, qui est conditionis os, qui à ventorum præfidibus fimul aqueæ; & per Phœbum præfidem Orien. talem , cujus spiracula sunt ignea: Per Martem intendit fulgura &c: At Ovidius istam in aëre pugnam luculentius sie des-cribit, ubi Boreas videtur habere Dominium.

> Idem ego, dum Fratres colo sum nactus aperto, Nam mihi campus is est, tanto molimine luctor, Ve medius nostris concussibus infonet Æther, Exiliant que cavis elist nubibus ignes.

Vbi per Fratres Boreæ videtur intelli- | generatione effe falfam & erroneam. gere ventum Australem & coeteros Cardinales, qui, dum Boreas flat cum Dominio, more fluctuofo contendunt in acre, & non modò nubes, verùm etiam Tempestates in Elemento aperto, pariunt. Quare ulteriori dubio non eram distractus, sed pro certo ftatuebam, quòd aut duo aut plures venti fimul five more opposito five transversali flare possint: Quorum concurfu aer invifibilis intermedius comprimitur & in Nebulæ nubifve fubstantiam redigitur, quæ nubes nihilominus ab illo pellitur & fugatur vento, qui majus habet in cœlo Dominium, juxta prædictum illud Iobi: Subirò aër condenfabitur in nubes, & ventus transiens fugabit eas : Ita, ut de facili sit colligendum, quòd nubes formetur, quo ad ejus existentiam ab aere in hunc modum: Aër integram coelorum cavitatem implens, & per confequens mundus fublunaris & Elementum Catholicum hand injurià dicendus, cogitur violenter coram venti unius spiramine movere ac fugere: Sed in fuo motu feu fuga à vento priori tum firu, tum natura contrario, utcunque viribus imbecilliori impeditus, per affiduam partium appositionem & compressionem concrefcit & coagulatur paulatim, uti in observatione mea juxta montem est dictum, à substantia aerea & invisibili in nebulæ vel nubis confiftentiam: His ergo rite confideratis, evidenter constat, opinionem illam Peripateticorum de nubis

Iam verò ad Tertij & ultimi dubij refolutionem venio, quod est, an nubes solummodò fuperficialiter & ab extemo, nimirum ventorum transeuntium & caloris Solaris actu (uti est opinio Aristotelis) & non ab interno & centrali aliquo agente moveatur nec-ne, cujus mandatis non modò venti obediunt, fed & nubes partim Spiritu interno movente & partim ventis ab illo etiam spiritu animatis huc atque illuc feruntur. Respondeo, quòd nubes contra vanam illam Peripatericorum assertionem suo interno agente fruatur, quòd eam vocat, hoc est, ad placitum fuum perficiendum, incitat : hoc inquam principium nubis internum, eam quan vehiculum fuum dirigit,quò & quomodò ei placuerit: Nam ut agens hoc eft Catholicum, ita quidem illud non abest à spiritu venti, qui etiam præsens est cum nube, utpote, quæ sapientiæ spiritu conflatur atque animatur: Nam, cum dictus spiritus agens sit præsens, cum & inspiritu venti, ipse in & mediante spiritu Angelico venti operatur centraliter în aëre, & facultate fua congregativa aërem contrahit in speciem nubis, quam tum pofteà facit fuum Tabernaculum & afcendens fuper spiritum Angelicum, & volans fuper alas venti, facit fuum tabernaculum cum vento movere secundum voluntatem fuam : Hinc, inquiunt scripturæ : Nubibus denfis obtegit Deus ca:los, qui comparent terræ pluviam, qui facir, ut proferant mon-M 4 tes fænum

10b.37.21.

Ezekiel, 37. Daniel, 7.

Zachar, G.I.

Yalm. 147.8. tes feenum & dent jumentis cibum. Et | in ijs agentis. Quare, tametli in præceden-165.22. Iob : Densa nubes Tugurium ejus : Et | tibus probavi , quòd aër esset nubes con-David: Nubem expandit Deus pro tegu-

mento: Et Moyfes : Descendit Domi-Num 11.25. nus in nube, & locutus est ad eum. Sed totum illud, quod à nobisest anteà dictum ex iftis fequentibus luculentiffimé explica-

2 Reg. 22- 3. tur: Inclinavit Iehova coelos & descendit & caligo fub pedibus ejus & afcendit fuper Cherubin & volavit feu lapfus est fuper pennas venti. Posuit tenebras in circuitu suo latibulum, cribans aquas de nubibus coelorum præfulgore in conspectu ejus nubes accenfæ funt &c : In quo Textu totum illud anteà à me allegatum confir-mari videtur : Nam primum dicitur, quòd Deus fuper Cherubin afcenderet, qui est acreus & per confequens ventofus fpiritus five Angelus, in quo verbum Domini mo-

vebat, & tunc in & mediante ifto ventolo est fugoris in med-a aeris regione inclefpiritu, tugurium fibi obscurum efformamentia, quæ vapores aliquos imaginarios bat Nam dicitur: Pofuit tenebras in circuià Terra & aqua elevatos condensat : Sed 16/m,104. 3. tu fuo latibulem &c : Sive currum : Nam, centralis ille spiritus animans & vivificans, ut David habet : Nubes denfæ vehiculum labens fuper alas venti, qui refidet, fed non

1 falm.67. 17. feu corrus Dei , qui itat fuper alas venti. Et alibi dicitur: Mons Dei coagulatus, in quo beneplacitum est Deo in habitare : Ita ut luculenter constet, quod Spiritus Deimoveat Spiritu Angelicu: Cum, quafi organum primi ordinis, & spiritus, informat at-

que excitat aërem cum natura ventofa, ut pote cujus motu sive actu in eo aer transmutatur in naturam ventofam : Vnde Propheta, ut anteà : Qui facis Angelos ventos. Tunc ille acr ab una eademque Divinitate animatus aerem communem in nubes reducit, quæ loco curruum ei infervit, qui est unicus in istis omnibus operator, mediantibus varijs organis : Quorum unum est in alio magis centrale, & per con-fequens dignitate prius: Nam quo magis internum eit organum, eò præstantius, nobilius & potentius, ut pote propinquius accedens ad Divinitatis fedem, quæ verfatur in centro, & in centro agit & operatur omnia. Quod Deus est motor unicus intonitribus, quòd loquatur ex turbine & nube, & quod fit pro velle fuo ignis confu-

mens, & quòd agat centraliter in ventis, Nubibus, nivibus & tempestatibus, & quòd omnia ista mediante spiritu sapientiæ perficiantur, ubique sparsim testantur scripturæ facræ: Quare in confulté fatis conclu-fere Peripatetici, nubes folummodò à folis calore aut à vento, quasi externis solis principijs animatas movere; Cum hisce, quæ

dicta funt, liquet, quòd nobes fit Tabernaculum, Tugurium & currus æterni illius fpiritus, cujus equi (ut Propheta Zacharias habet) funt quatuor venti feu potius spiritus Cherubinici, qui ventis præfunt, eofque animant. Quare evidens est, quòd volun-

tas five centrale Principium motionis, infit nubi : Sed Angeli & venti funt ministri feu organici motores, qui movere eam folent fecundum voluntatem primi & centralis

tibus probavi, quòd aër effet nubes con-denfatus, & ventus transiens fugaret eas, juxta Iobi fententiam; tamen ille, qui mandat istiusmodi nubium generationem mediantibus ventis, est unicus & centralis ille agens & motor tā in nubibus, quàm ventis, qui juxta, voluntate fecit ministros suos eu movere & portare ,ubi vel quò ei placebit: Hinc ergo Salomon: Sapientia ejus abyffi ruperunt se & cœli destillant rorem. Et Iob : Flante Deo concrescit gelu : & altbi: Sapientià aptat pondus aeri & appendit al 106.37. quas in mensura &cc : Audacter ergo concludere possumus, tam adversus Aristotelis, quam aliorum Ethnicorum Doctrinam, 106,28, quòd necterra nec aqua funt radicales nubium fontes, fed cœli five aër fublunaris,ut pote, qui funt arca Dei Thefauraria: neque

inclusive, in nube, qui mediantibus mini-ftris suis ventosis sive ventis Angelicis,

nubes creare folet, ut fibi in multis infer-

viat : Vnde liquet , quod nubes non

agat & moveatur per calorem Solarem, fed Divino illo actu lucido, qui ei inett occulté: & quafi imperator fummus infidet Cherubinis; qui funt aërei & ventofi Spiritus feu Angeli, uti Seraphin funt ionei, atme, ira movetur furer

phin funt ignei, atque ita movetur fuper

alas venti, quem Spiritus Cherubinicus animat, ita ut in & per organum faum ventofum dicatur flare & movere, ubi &

quando bonum ei videbitur. Patet ergo,

quod Divinitus agat in Angelo Cherubin, Angelus per Spiritum Dei movetur, animar, agitat & movere facit ventum;

ventus fe nebulofo aeri immifcens, eum

rapit, ubi primus & unicus totius machinae nebulofæ fabricator defiderat; qui in ifto negocio operatur omnia: Non aliter, quàm

in machina rotis movente observamus, quòd rota centralis moveat rotam fecun-

dam, quafi organum primi ordinis, & illa fecunda moveat tertiam; tertia quartam.

Et tamen videmus, quòd integra agendi virtus atque effentia fit in centrali rota, &c

consequenter cæteræ rotæ exteriores funt

organa, quæ per se mortua sunt, & quiescunt, nifi à primo & unico illo motore excitentur. Concludimus igitur, quòd fie

omnipotens & omnia creans Spiritus, qui

est generalis actor & formalis motor in

meteoris, cui ministri Angelici, qui sem-

per stant coram facie dominatoris terræ

(ut Zachariæ verbis utar) affiltunt, ut orga-

na feu caufæ instrumentales ad fuam voluntatem àre qualibet, exequendam. Est,

inquam Spiritus iste essentialis, qui flat

à centro nubis per suos Angelos vento-sos, qui (teste Davide) sunt ministri,

facientes placitum ejus. Denique ex istis

videre licet, quòd Philosophia ista Aristo- I telis non fit de desuper à Patre Luminis, sed terrena, animalis & Diabolica, juxta Apoftoli affertionem, quatenus veritati fit contradictoria. Quare extrema videtur in Philosophis Christianis dementia, viri hujus Ethnici doctrinam, tanto fervore infequi,ac fi Theodidactus, seu à Deo effet do- dentali procreantur.

ctus, cum revera Christianos à divinæ effentiæ in fuis operibus cognitione, omninò distrahit : Quatenus ipse falso asseverare haud erubescit, non sine immensa à divinitate derogatione, quòd res tanti momenti, quales funt meteora, tam in ccelo, quam in terra & aquis , varijs modis & more acci-

#### CAPVT. VI.

Vera & essentialis nubis definitio, seu potius descriptio, boc in capite juxta scripturarum facrarum fenfum explicatur.

A Slignes igitur, fat scio (replicabunt | minieram seu arcam Dei Thesaurariam, ex qua materia seu consistentia nubis extrationem Nubis magis effentialem, idque fecandum veram tuam fapientiam & Textus facri fenfum, quem tanta devotione videris fequi. Quibusego mead iftud opus obeundum paratum effe.

Nubes, est spiritus mundani in arca Dei Thefauria, hoc eft, in ejus cælis occultati, fapientia divina centraliter operate, ministrisque ejus ventosis extrinsecusDei nutu aera coprimentibus, revelatio: Hocest, visibilis aeris invisiblis in cumulum nebulofum, flatu divino coacervatio, quam Iehova pro tegumento fuo expandit, & pro tugurio seu vehiculo, ad voluntatem fuam tam in cœlis, quàm in terris complendam, habet. Velfic

Nubes est aër, in vaporis densi seu nebulæ gradum prius, atque ab illo paulatim in spissiorem atque obscuriorem confiftentiam, duorum ventorum five oppositorum sive trans versalium flatibus , Deo sic volente & centraliter ad fuam voluntatem complendam operante, compressus atque condensatus,

Nubes est vaporofa & denfa aëris congeries, quam fapientia divina ubique per mundi spiritum expansa, ex nihilo quali fecit, boc est, ex inviso atque incognito aeris facrario feu arca Thefauraria ad fuam voluntatem tam in ccelis, quam in terris exequendam visibilem fecit & in lucem vulgarem produxit-

In hujufmodi definitonibus, caufa materialis est, densa & vaporosa aeris congeries, feu cumulus nebulofus,in qua etiam & cau-fa formalis depingitur : Habemus etiam in ca causam efficientem seu centralem, nimirum fapientiam divinam, ut & externam & fuperficialem , videlicet ministros fapientiæ ventosos, comprimentes aërem, eique in motu affiftentes : Habemus &

hitur, videlicet cœlos, qui funt Thefaurus Dei. Denique caufa finalis inibi declaratur, effe, ad effectus voluntatis Creatoris, five benignos & falutares, five feveros &

infalubres producendos.

Iam verò ad priorem descriptionis ha-rum portionem desendendam atque com-probandam, ait sapiens: Deus sapientis sapientis superndus acri & appendit aquas in mensura &c: Quibus tam causa nubis materialis, quam illa efficiens detegitura Nam actione Divini in aere spiritus, aer disponitur in densiorem vel spissiorem atque in leviorem aut ponderofiorem confiftentiam: Nam, verba expressa funt : Aptat pondus aëri : Quare aër est causa materialis, & spiritus sapientiæ, est unicus Ecclessia; agens essentialis, & per consequens nubium & pluviæ author. Et Syriachus : Aer condenfabitur in nubes, & ventus tranfiens fugabit eas : Hic ergo caufa materialis, videlicet aer; atque Formalis, nimirum condensatio in nubes describitur. Et alibi: Congregatio Spiritus aspergit nivem-

Ad caufam autem efficientem quod spectat , eam anteà descripsi esse spiritum fapientiæ: Deus sapientia sua aptatpondus F61,147,9. aeri & appendit aquas in menfura, utanteà. Et alibi : Nubibus densis obtegit De-

us cœlos, & pluribus alijs locis. Pro caufa Finali, ait Iob: Pro irrigatio. 106,37, 49. ne fatigat Deus densam nubem & dispergit lucem nubis fuæ, quod cunque præcipit illis faciendum in terra, five ad flagellum five ad faciendam beneficentiam, efficiet, ut præfto fit. Et Baruch : Cum nubibus Erruch.6.60, mandatum eft à Deo, ut obeant totum orbem habitabilem, perficiunt, quod imperatura est. Ita ut videmus magnalia ilta Dei, à fecretis & invifibilibus fuis habitationibus feu facrarijs extrahi, ad placitum ipfius faciendum, qui ea creavit.

CAPVT. VII.

Quomodo nubium componendarum ratio, ex instrumenti nostri experimentalis observatione, oculariter demonstretur, atque etiam nivis definitio falfa & vera, oculis intuentium exponantur.

foiramine, videlicet ex Austri dominio & infenfibili Boreæ afflatu, generantur, ocu-lari experientia demonstrem. Prædixi vobis cap. 4. lib. 4. fectionis hujus, quòd, ut aer vitro instrumenti experimentalis in-clusus, solo manus calidæ contactu se dilatabat in collo ejusdem, & dilatatione evolabat à manu tangentis , infrigidam regionem aquæ (quod in eo probatur, quia aqua anteà elevata in collo vitri , jam fubito præcipitatur) ita etiam aër groffus hyemalis in Hæmisphærio Australi, tranfeunte sole per Æquinoctium Autumna-le, præsentia solis calidi dilatatur: &, quoniam hæmisphærium illud, non est ad totum illum spiritum ita dilatatum comprehendendum fufficiens, fugit veloci motu, ab activitate folari, trans lineam æquinoctialem, in hæmifphærium Hyemale feu Arcticum, ut ibi locum pro fua existentia magis spaciosum inveniat : At spiritus ille volatilis & dilatatus, inveniens confrantem illius loci aerem, ob folis abfentiam à frigore Bereali contractam, ibidem fubitò condenfatur in nubes: Atque hæc eft ratio, quòd, ubi flatus Borealis nullus evidenter persentitur, ibi venti Australes copiam nubium & pluviarum producere foleant : Ita , ut manifestum reddatur, quòd spissus Borealis Hæmisphærij aër, Borealibus flatibus agitatus , & aere ca-lido fubtiliato , ab Hæmifphærio oppofito emiffo occurens, ei refiftit, & paulatim in nubis existentiam reducit : Hoc, inquam totum, observatione debita aeris vitro machinæ inclufi, explicatur, uti anteà est indicatum.

Denique definitiones Aristotelicas pruinæ, grandinis, glaciei & fimilium Meteororum, hoc in loco explicare, eafque facræ feripturæ fenfui contradictorias effe , probare nolo, quoniă amplă de iftis,in Meteorologia cofinica mea, feci mentionem: & proinde vos ad ipfam refero. Sed nivis folius definitioni jam infiftam. Ariftoteles vi-

Am verò æquum est, ut modum, quo nu-detur affeverare, nivem esse nubem frigoro intensissimo congelatam, quæ, antequam six intenfiffimo congelatam, quæ, antequam fit complete in aquam, vaporofa dispositione diffoluta, in niveam fubstantiam convertitur: In qua ejus definitione, quoniam cum non minus errabundum ac in præcedentibus & præcipuè in nubis origine, invenio, ei fidem exhibebo nullam: Prætereà scripturæ facræ intentionem & leges, iftiufmodi fua descriptione transgreditur : Nam ipfam Nivem ego aliter idque juxta Paginæ fanctæ statuta, sic definio.

Nix est Meteoru, quod Deus ab arcano fuo Thefauro, feu arca Dei Thefauraria, in forma lanæ extrahit, ad voluntatem fuam efficiendam in terra , five ad pœnam & flagellum, five ad beneficentiam & benignitatem.

Nix est creatura, ex abstrusa aëris arca, seu Thesauro Dei, mediante frigido Spiritus Divini spiraculo, in forma lanæ, ad placitum fuum divinum perficiendum producta.

In qua causam materialem observamus esse Ecclest. 49. ipfumaërem, aut fubstantiam cœlorum, un-de Textus facer : Congregatio fpiritus afpergit nivem. Et Iob:Pervenisti in Thesau- Psat. 147.16. ros nivis?eo Pfaltes Regius: Deus verbo fuo emittit nives, ficut lanam, coram frigore 105.27.9. ejus quis confiltat? Et Iob : Flante Deo concrescit gelu. Quibus etiam causa efficiens nivis le prodit, nimirum ipse Deus Pater,à quo omnia per spiritum sapientia. Porro causa formalis in eo describitur, quòd emittitur instar lanze. Ac denique finis est, ut vel vindicet suum Dominium adversus impios, vel benefaciat ipsis, quos Deus in fua mifericordia & benignitate respicit.

Plura de ventorum, Nubium, Nivis cæterorumque Meteororum Mysterio in Tractatu feu volumine meo de Meteorologia Cosmica sum locutus : Quare brevitaris causa vos ad illius discurius medullam

#### CAPVT. VIII.

Quanam sit Aristotelis de fontium & fluminum origine seu generatione sententia, & an ipse in ea Divina sapientia veritati conveniat nec ne.

Aristotelis de ventorum & nubium generatione & effentia fit impura, fallax & veritati contradicens, mihi in isto loco proposui opinionem ipsius, de fontium & fluviorum origine, ad Lydij lapidis examem proferre. Peripatetici, cum Christiani, Meteorologic tum Ethnici, tam in fontium & fluminum atque deleri,

Vm ergo sit apparens, quòd Doctrina | orta , quàm in Meteoris cæteris à me recitatis, decipiuntur, atque ideò sectae corum princeps (re æquis justitiæ trutinis ponderata) debet à quolibet syncero Christi-ano, pro mundi deceptore seu impostore haberi, & consequenter ejus de subjecto Meteorologico doctrina debet repudiari

Arifto-

Aristoteles & ejus sectæ reliqui sunt de opinione, quòd terræ venter, varijs cavitatibus, meatibus & fiffuris impleatur, per quas necesse est, ut vapores à terrae centro ad vacui evitationem, furfum ascendant, qui in fuo motu lateribus concavitatuum, fiffurarum feu meatuum & venarum terræ adhærentes, in aquam refolvantur, qui gutratim distillando efficient fontes, quibus tum postea flumina oriuntur : In qua eorum fontium descriptione, concludunt, materiam corum nihil effe aliud, quam vaporem è terræ visceribus ascendentem, & in aquam tum posteà in transitu, ratione frigoris atque etiam caloris loci condenfantur: Haud aliter, quam juxta eorum fenfum, nubes, pluviæ, nives & grandines oriuntur, à vapore primum condensato, & tum posteà liquefacto.

At si quamlibet istius membri definitionem oculis acutioribus introspiciamus, illudque paulò accuratiùs examinemus, percipiemus quidem, quòd ad fontium ortum requirant non modò materiam duplicem, verum etiam formam agentem geminam : Fingunt enim, quòd materia remota fit vapor, & tune materiam propinquă imaginantur esse guttas aquæ, quæ ex vaporis congelatione hunt Etiam duplices fuas caufas efficientes frigus & calorem, statuunt : Nam , inquiunt, est frigoris officium condenfare & coagulare vaporem afcendentem in confiftentiam aquæ : Ac caloris est & frigidi simul, ut reddant aquam mobilem & fluxibilem. Mihi ergo, Lectores confulti, liceat hifce Philosophis Peripateticis cum fuo proprio Axiomate respondere, & consequenter eos armis fuis proprijs evincere. Frustra, inquiunt, fit per plura , quod fieri potest per paucio-ra : Iam verò , si opus hoc radicale & originale, in fontium generatione, poffir convenienter per unum idemque aquæ fubjectum, à natura, fine ulla ipfius in vaporem refolutione, atque tum posteà in aquam fecunda vice, condenfatione præstari; tune non dubito, quin mecum concludatis, istud suæ definitionis membrum esse incongruum , vanum & imaginarium : Sed hoc in sequentibus, idque oculari demonstratione reddam apparens & manife(tum : Nimirum , quòd in curfu naturæ sit possibile, ut aqua sine ulla suæ confiltentiae alteratione, possit secretis venis atque meatibus terræ in altum, etiam ad montium procerorum cacumina, à terræ & maris profundo elevari, postquam ipfa in occulto fuo, per arenofam & porofam terræ fubstantiam transitu, naturam fuam falfam depofuerit. Quo quidem fat liquidò apparente, inventionis Aristotelicæ vanitas fubito cuilibet fapienti detegetur. Præter hæc sterilitas inventionis, five rationis ipfius, quæ vapores lateribus cavernarum terræ adhærentes, debere in aquam converti, & infontes & flumina

tum posteà fieri effingit, reddetur palpabilis & manifesta, si consideremus, quòd guttæ ita factæ, paratiores erunt ob earum ponderositatem, tendere atque revertere deorsum in terræ viscera, per eosdem meatus, à quibus sunt in forma fumi elevatæ, quàm, ut moveantur allateraliter. Quare verisimile est, quòd aqua sic facta, aut faltem major ejus portio, in locum, à quo venit in forma vaporis recideret. Sed omittendo pro temporis pauxillo istas rationes, examinabo & conferam hoc ejus descriptionis membrum cum Biblij sacri Authoritate & veritate, quò meliùs, an inter se in hac re conveniant nec ne, discernamus.

Invenimus in primo loco, quòd non fit accidentale & imaginarium, aut frigus aut calidum in terræ visceribus , quæ iltius Meteori generationem efficiunt, fed Deus, qui operatur aut per Angelicos ventorum spiritus, aut à palatio suo folari ad istius negotij complementum-Et tametti in fua actione tam privativa, quam politiva frigiditas & caliditas, fe pfas loco ministrorum exprimant (Nam Textus habet : Coram frigore ejus quis confi(tat.) Tamen est Catholicus ejus actus Pfil, politivus, in sole & ventis calidis, quem Tabernaculo fuo folari & ex ventis fuis calidis extendit, & privativa feu contractiva ejus virtus, quam manifestat per longinquitatem feu abfentiam lucidi fui Tabernaculi à regione affignata, arque etiam polaris sedis Propinquitas, & ventorum frigidorum præfentia; quæ annuatim alterant, & varieformiter transmutant creatum Elementů, Atque ideò cít, ipfe Deus, qui mediantibus organis fuis fpiritualibus, tam in ccelo defuper, quam in terra & aqua inferius, operatur omnia & inter cætera producit ac generat fontes, ex quibus tum posteà fiunt flumina : Et per confequens est actus illius Spiritus, qui , teste Salomone , implet orbem terrarum, & omnes mirabiles in ea effeclus operatur. Quod etiam Pfaltes in his verbis confirmat : Qui emittis fontes sag.1. per valles, ut inter montes ambulent, & potum præbeant omnibus animantibus agri,ut frangant onagri sitim suam. Quare Pfd. 104.10. videmus, quòd folus agens Catholicus, atque ideò fontium procreator, sit spiritus ille divinus: Iterum hic caufam finalem, ob quam fontes creati funt, expressam invenietis, nimirum ad irrigandam terram, ad feminum, fructuum, herbarum & graminis multiplicationem, & ad potu animantibus agri præbedum. Verum Peripatetici nostri replicabunt, fe nihil novi adhuc, pro opinionis iftius, Ariftotelicæ, videlicet, materiæ fontium ab ipio affignatæ confutatione,ex feripturis accepiffe: Sed, ut iftins objectionis medullă auferam, efficiă equidem, ut rei veritate, idque sine perspicillis clarè intueantur: si huic Salomonis affertioni, accuratà

Ecclef.I.

Alber.lib.2.

Agricol. de

Lib. 3 quaft, natur,

encteor.

intentione animos fuos inclinant. Omnia flumina, inquit, intrant in mare, & mare non redundat, ad locum, unde exeunt, revertuntur, ut iterum fluant: Quo fermone exponit fapiens nobis, realem fontium materiam seu causam materialem, esse aquam , & non vaporem. Ait enim expressis verbis, esse non nisi unam eandemque aquam, quæ circulationem fuam perpetuam facit à mari per terræ viscera, mediantibus fontibus & fluminibus in mare. Palpabilis ifte in Ariftotele error, erat in caufa, quòd non modò quàm plurimi doctiorum tam antiquorum quam recentiorum , fed etiam nonnulli ex fidelibus discipulis ab eo hac in revidentur discrepare. Ex Philosophis antiquioribus alij volunt, quòd tota aquarum copia, qua fontes perennes uberrime scaturiunt, ab aquis cœleftibus feu pluvijs colliguntur: At hanc opinionem videtur feneca evertere hisce rationibus: Primum, quia nulla pluvia ultra decem pedes terram penetrare & madefacere, observavit ex vinearum fosfionibus. Secundò , quoniam montes nudis rupibus pleni, atque ideò pluviam non admittentes, faciunt fontes quandoque magnos & perennes : Tertiò, quia ficciffimis locis, putei in altum per trecentos pedes acti inveniuntur: Quo intelligere fas est, hunc non fieri à collecti-

vo humore, sed à viva aqua. Alij putant, fontes generari ex aquarum in terræ vilceribus copia, inter quos Seneca credit, fontes è terra in aquam transmutata produci , quatenus omnia Ele-menta iunt mutuo tranfmutabilia : At itta opinio fine ulla alia refutatione ab im-

probabilitate condemnatur.

Opinio Aristotelis est, quod ex aeris vaporibus in terræ meatibus conclusis, & frigore condenfatis,proveniant,uti dictum eft. Contra quem inprimis Cardanus, afterendo, esse incredibile ab aere tantam aquæ quantitatem & tam perennem poffe gigni. Quare Scaliger cum Cardano, merito confutat eam opinionem, quæ putat, fluvios ex aere generari, idque præfertim, cum decupla vel amplior aeris proportio concurrere debeat ad generationem unius partis aquae : quare non tantum in terra spatium concavum pro tam immensa aeris quantitate reperitur, quæ tantam aquæ copiam proferre queat : Præterea tanto aere confumpto, necesse est, ut vacuum intus reperiatur. Hæc Scaliger. Bodinus verò adhuc acrius adversus iltam opinionem infiftens,iftam Ariftotelis de fontium origine 235.2. de The opinionem derifam jacere ait : Fieri enim non potelt aut cogitari, ut aër tanta celeritate corrumpatur, quanta fluunt aquae, nec tamen in momento id fieret totus Elementaris aër, quippe qui est in sua substantia rariffimus, quare non sufficeret ad eam aquarum, quæ uno die fluunt, abundantiam producendam : Sed fallitur hac in re

Bodinus, nam aër est aquarum omnium fons & Spiritus.

Quarta opinio est, illa antiquissima tam inter Philosophos Græcanicos , nimirum Platonem; imò verò ipíum Thaetem, qui omnium primus in Græcia Philosophus erat , quæ longé antea , ab ipsis doctissimis & fanctissimis Hebræorum literis erant confignata : nimirum, quod originem fuam juxta Ecclefiastes doctrinam ducant à mari; idque duabus confirmane rationibus, primum, quia nullum aliud corpus præter ampliffimum mare tantæ copiæ aquarum, quantæ scatent fontes, fufficiat: Secundò, quòd tantà aquarum copia quotidie in mare fluente ipfum

tamen non augelcat-

Ex discipulis obsequentissimis ipsius Ariftotelis : Nam Iohannes Velcurius (vir in Philosophia mundana versatisfi-mus , & qui in mysterijs Philosophiæ Ariftotelicæ enucleandis multum temporis confumplit, & commentarium super sui præceptoris Physica composiuit) quando venit ad tractatum ejus de fontium generatione, videtur præceptoris in hac re infcitiam, five imperitiam, explicare in his verbis: Non conveniunt inquit, facræ scripturæ cum Physicis de ortu fluminum ac fontium docent, quippe flumina ex mariper varios alveos meatufque fluere, ac ad fuos fontes refluere. Eccl. 1. testatur, Lib. 2.com dicens: Omnia flumina intrant in mare, Physicap.6. & mare non redundat, ad locum unde exeunt , revetuntur , ut iterum fluant. Cæterum Phyfici dicunt, materiam effe vaporem refolutum in aquam & liquefactum à frigore & calore simul, intraterram. Hæcille: Vnde colligimus, quod aut discipulus iste præceptorem suum haud injuria pro falla ista doctrina reprehendat, aut judicium Salomonis pro erroneo intelligat : Nam , fi disciplina unius sit illi alterius contradictoria , eligenda est præstantior; deterior verò à Christianis repudianda, Quis autem Sapientum fententiam Salomonis reijciendo. illud Ariftotelis amplectabitur : aut quis honoris aut dignitatis Ariftotelis, viri Ethnici & infidelis falvandæ & præfervandæ caufa, Salomonem, virum Theodidactum promendace aut fallace æstimabit? Sed fi Peripatetici nostri Christiani obstinatia nescio qua inducti, Salomonis assertioni credere nolunt, efficiam mediante Experimento oculari capite sequenti explicato, ut Salomonem, mentem illam Aristotelis deserendo, sponte & libenter sequantur,

Concludo ergo ex Biblij facri Authoritate, quòd iftiufmodi fontium definitio feu

descriptio sit facienda.

Fontes funt continui aquæ fluxus qui à mari incipientes, & per venas, fiffuras & meatus terræ undique claufos transcuntes, ad vallium superficie montiumque cacumina usque, actu divino

Met.I.C.13. Lib.2, de fub-eil,

tam politivo quam privativo cogente, ascendunt, ad fœnum & herbas super terram procreandas, & ad parandum potum pro bestijs ac deinde ut ad mare seu locum unde excunt revertantur, ut iterum fluant.

Velfic.

Fontes funt aquæ marinæ portio, à fua falfedine per porofam & fabulofam terræ fubstantiam expurgatæ, quæ virtute Spiritus divini terram implentis, furfum per occultas terræ venas feu meatus ad ejus fuperficiem ufque fcandens, fluminaque ad graminis multiplicationem & pro animantium terrestrium usu generans, ad mare properat, ut iterum circularem eundem per terram transitum perpetuò efficiat.

In quibus definitionibus, aqua fimplex, fine ulla fuæ fub(tantiæ aut attenuatione aut condensatione aut figuræ alteratione videtur esse causa fontium materialis. Caufa verò efficiens est Spiritus divini virtus in proprietate duplici, ut capite sequenti declarabitur latius. Atque hinc dicit Salo- Pro.8, s. 22, mon alibi : Sapientia erat apud Iehovam in principio viae fuze, cuncta componens, quando roborabat fontes abyffi & ponebat mari statutum. Porro David: Verbum Do- Ffit. 32.7. mini congregat ficut in utre aquas maris, ponens in Thefauris abyffos: Denique cau- Pfal, 104.10. fa finalis, ut ait David loco antea citato, est, ut Flumina sic facta potum præbeant om · Deuter. 28.11 . nibus animantibus agri : Et, ut Moyfes habet de pluviæ beneficio, ad irrigandum terram &cc.

Venimus jam ad demonstrationem nostram ocularem.

#### CAPVT. IX.

In quo Salomonis de fontium & fluminum origine affertio partimosulari demonstratione & partim rationibus à vera Philosophia fonte productis, approbatur atque sustinetur.

discursu certiorem feci, quòd Spiritus Dei , annuatim in Elemento mundi infimi Catholico, virtute duplici agat; quarum una est dilatans seu rarefaciens, quæ in ejus politiva, manifelta, lucida, activa, & calida dispositione perficitur, arca Thefauraria, cujus præcipuum eft palatium seu Tabernaculum Solare , Divinitatis plenum ; altera est contractiva, quæ in privativa & fecreta fua difpofitione est tenebrosa, frigida & fixa, cujus fedes & Thefaurus præcipuus eft circa polos mundi : ut pote , quæ cum sir in effectu , priori five activæ illi contraria , Locum fuum in mundi quartis, à Sole remotioribus fibi vendicat : ita, ut Spiritus vivificus, qui fuam in Tabernaculo Solari fedem habet, fua præfentia folummodò dilatando & in exilium relegando frigora Borealia in communi Elemento operatur, actusque Boreales, per viam Rarefactionis destruit; ita etiam per Solis absentiam, frigidus Polaris proprietatis Spiritus, dominium habebit in illa Elementi Catholici portione & per viam Condenfationis omnes fubtiles illos effectus in nihilum rediget, quos Lucis calor & virtus Solaris produxit. Exempli gratia, totum illud, quod tempore Hyemali in regionibus Meridionalibus, hoc est ultra lineam Æquinoctialem, ab Arctico frigore (Sole tune tempo-ris in Hæmifphærio Boreali manente & æstatem nobiscum faciente) in Catholico Elemento producitur, nimirum aeris condenfatio, fontium elevatio, & aquarum multiplicatio, nivium, glacici & grandinis productio, herbarum, fructuum &

E, crudite Lector, in præcedenti meo , plantarum mortificatio &c. Sol in proxima fua illarum regionum vifitatione, quae erit, dum Borealis Hyems nobifcum regnabit, proprietate fui Spiritus rarefactiva, dilatativa & vivificativa destruct & alterabit, convertendo aërem spissum in subtilem, fontes deorfum, versus terra viscera deprimendo, quæ hyeme in altum fublimabantur, diffolvendo nives, pruinas, glaciem, grandines; & ex corporibus fixis & opacis mobilia & transparentia, nimirum aquas, faciet : Spiritus arborum, plantarum, herbarum, ratione congelationis femimortuos revivificabit, corpora eorum mcesta & quasi lugentia, vestimentis viridibus induet, floribus ea adornabit, ac tandem fructus falutiferos producet. Breviter, nihil est, quo Polaris illa Frigiditas, absentia Solis dominatur in uno Hæmisphærio, in cujus fimile Solaris regionis oppofita æstas, in cadem proportione more contrario, non agit : Quod quidem ni effer, necesse foret, mundum quolibet anno debuisse aut suæ substantiæ augmentationem aut diminutionem pari, hoc eft, ut quandoque major in quantitate & quan-doque minor existeret. Sed, ut Salomon affirmat, quod mare non obstante affiduo fluminum in illud fluxu non redundat: ita, etiamfi fontes in uno mundi hæmifphærio affurgant, necesse est, ut in Hæmisphærio opposito pari proportione descendant in terram & diminuantur. Similiter, tametfi aër mediante illa attenuatione, quat per Domini Spiritum fit in Elemento Catholico fublunari, evolare folet, ab Hæ-mifphærio Æftivali in Hyemale: Tamen necesse est, ut ille aer ita rarefactus in

calido feu æftivali loco, eadem proportio- 1 ne contrahatur & condensetur in frigido feu hyemali, qua erat anteà dilatata & rarefacta. Porro etiam, fi ultra lineam Æ quinoctialem magnæ seu copiosæ accidant pluviæ tempore Hyemali , sequeretur necessario, ut in contraria proportione mag-na ficcitas abundaret in Hæmisphærio Bo-reali, tempore codem æstivali. Prætereà, quando nobis adest maximus calor æstivo fpatio, illis ultra lineam Æquinoctialem, in hyemali statu, maximum aderit frigus, semper observando eandem in conditionibus mensuram & proportionem. Similiter, fi nobis adest, Sole existente circa æquinoctialia, in quibus dies & noctes funt temporis proportione æquales, tunc illis etiam aderit ejusdem temperiei in frigore, & calore mensura. Arque hoc semper est more reciproco in Hæmisphærijs iltis oppositis expectandum, nimirum, quòd mundus, constans & idem perpetuò reperiatur, hoc est, ut neque redundet, neque diminuatur aut in quantitate aut qualitate. Atque etiam potentia divina fuos in Hæmifphærio fuo effectus & actus in sede opposita eadem proportione affidue producit: Nam quantò magis Spiritus feu aer vel aqua est in uno loco attenuata, tanto magis opus est, ut in alio condenfetur. Hifce ergo, judicio maturiore in loco priori consideratis, ad conclusionem meam practicam sic procedo: Er naturalis mea de hac re observatio est, quòd aer Instrumenti Experimentalis vitro inclusus, fit hyemalis, seu in naturam hyemis convertitur dominio frigoris: Nam, ut primum ejus caput seu summitas j ampla frigoris externi contactum perfen-

tit; aër inclusus se ipsum immediatè contrahet & constringet in locum augustiorem, & consequenter, quodaer densior & groffior reddatur, perspicuum est. Et quòd res fe ita habeat, ex aquæ in vitri collum elevatione, demonstratur: Nam nexus ille naturalis inter aërem & aquam est tam firmus, ut, fi ille se contrahat in locum strictiorem, hæc, ut ratione fuæ contiguitatis sequatur & sursum immediaté elevetur, necesse eft. Vnde redditur evidens, quòd contractiva seu attractiva Spiritus Borealis seu potentiæ divinæ virtus, quæ in frigore manifestatur, primum aerem dilatatum contrahit & condensat, atque ita ille aër contractus attrahit aquas ad fe, eafque in altum clevat, idque fine ulla alteratione aquæ quæ erat infra in instrumenti profundo, ita, ut in conclusione non sit nisi unica & eadem aqua. Ecce ergo ex hoc demon-ftratum habetis & probatum, quòd fit in natura poffibile, quod aqua illa poffit in altum alterræ cavernis etia ad montiŭ cacumina elevari,quæ à mari nutritur, idque via & ratione naturali, fine aquæ in vaporem mutatione, ut Aristoteles vané imaginatur, contra Axiomatis istius sensum: Frustra fit per plura quod fieri potest per pauciora. È regione videmus, in Instrumenti vitro, quod, fivirtus aut in Sole aut ventis calidis rarefactiva feu dilatativa, fummitatem vitri calefaciat, aut aërem externum reddat æftuofum, tunc aër intra vitrum fe ipfum dilatabit & aquam in vitri collum frigoris actu elevatam, fua dilatatione præcipitabit: atque etiam descensus aqua aeris inclusi rarefactionem denotat.

#### CAPVT. X.

Quod actiones Contractionis & dilatationis & consequenter Attractionis & expulsionis aëris, instrumento Experimentalis vitro inclusi, cum effectibus Elevationis & depressionis aqua, qua ex ijs derivatur, convenienter aëri & aquæ Macrocosmicis applicari queant.

Ariæ profectò ortæ funt inter Philofophos tam veteres, quam modernos, disputationes de possibilitate & ratione ascensus aquæ é terræ penetralibus, per ejus venas ad montium cacumina , inter quas una ab alia diffentire videtur : Ac in fine, fi rem feriò, prout est, consideremus, earum nulla ad finem defideratum, vel ad conpletam hujus Mysterij enucleationem pervenit Plato in Phædro ex Socratis mente concludit & credit, maximum effe in terræ ventre hiatum fine fundamento & firmamento aqua immensa pleno, perpe-tuo sursum & deorsum agitata: Itaque eam in varios canales terræ, in utroque Hæmifphærio pertingentes urgeri, & ad fontes usque manare : At verò ipse in hac sua affertione nullam caufam pro hoc fuo fig-

mento allegare videtur : Vnde adeò ardua videbatur Aristoteli ista sui magistri sen-tentia, ut ipsam repudiando, novam sontium & fluviorum progreandorum rationem invenerit; dicendo, quòd vapores afcendentes in aquam convertantur & fontes generent. Plinius duas affignat caufas, cur aqua per terræ venas discurrens é summitate montium erumpat: quarum prima est, quod spiritu agatur occulto: secunda, Lib.2.c.65. quòd terræ pondere exprimatur. Hujusce opinionis etiam funt Seneca, qui facit Philofophum Thaletem fuum authorem, atque ex recentioribus Bodinus : Sed , mirum est, quomodo hoc possit esse possibile, cum aqua fit fuper terram pofita, & non é contrario : Vnde non est verisimile, quòd aqua poffit à terræpondere comprimi, fed

potius terra aquæ gravidine onerari. Scaliger ex modernis, putat , hanc aquarum ex-prefionem & in altum elevationem fieri à maris compressione: Quoniam experientia invenit, aquam compressione ponderis alicujus lapidis in altum elevari atque extendi, aitque, mare esse eminentius fontibus. Quod nec verifimile videtur. Quoniam, fi mare æque altum effet ac montes, universam terram submergeret: Alij aquas furfum vi stellarum trahi atque sublimari existimant. Albertus Magnusputat, vapores in terræ cavernis elevatos & reflexos, attrahere ad fe aquam. Quidam volunt, quòd terra fit spongiosa ac ob istam rationem earn aquas ad fuperiora attollere funt opinati. Denique funt nonnulli, qui credunt, venas terræ haud aliter aquas Spiritu quodam ad furfum movere, quam fanguis in venis animalium furfum & undique agitari cernimus. In fine videmus, quotquot quafi Philosophi, tot de motu aquæ fontanæ furfum fententiæ; quarum haud aliqua, veritatis rationem; imò quidem vix probabilitatis faciem præ se ferre videtur : quoniam genuinam & apertam illarum fuarum opinionum rationem reddere haud queunt.

Que autem fit mea hac in refententia, paucis aperiam, quam ideò in publicum ego(licét Apo(tolorumPhilofophorumque minimus) proferre haud erube(co, quoniam ipfam non modò rationibus à veritatis pharetra de promptis, fed etiam oculati experientià probare ac demonstrare cona-

Debemus ergo confiderare, ut prius est dictum, quòd Catholicus mundi aer & aqua impleat valtam cavitatem mundi: haud aliter, quam aer vitro Instrumenti inclusus concava ipfius viscera replet. Ita ut aqua-fontana hujus mundi , è mari unico scaturiens, in terræ viscera penetrare & ipsius venas implere, seu meatus generales videtur, per quos attrahitur & elevatur ufque ad montium faltigia ijsdem medijs eademque virtute, quibus aqua vitro Instrumenti inclufa, ad fummitatem ufque matratij feu titri sublimatur. Quibus etiam constat, relationem esse, quam proximam inter Hæmifphærij Borealis & illius Australis fontes: quoniam in præcedentibus indica-tur, quod aër Australis, nimirum ille, qui ultra lineam. Æquinoctialem fe habet, continuatur in fua confiltentia homogenea, cum aere ifto, qui est in Hæmisphærio no-

stro Boreali : ita, ut volatilis & dilatatus aer transiens à Meridie, frigore Septentrio-nali, in nubes condensetur. Quare evidens est, quòd aqua fontes in Septentrione nutriens, fit continuata cum illa meridiei: haud aliter, quam aqua ad fummitatem vitri Instrumenti elevata, est continua & plane eadem cum illa, in imo valis, quæ ortum fuum habet à magno vase ininstrumenti fundo, quod cum mari comparamus, Concludimus igitur in hunc modum, Cum fervidus Solis ipiritus in æstatis profundo, aërem more intenfo in hæmifphærio Boreali rarefacit, tunc aër ille ita rarefactus locum ubique spatiosiorem quærens, pro dilatato fuo spiritu (uti in extractione Spiritus sive Olei Vitrioli videmus, quod rumpitur quădoque recipiens, ut spatium largius, pro spiritu dilatato recipiendo, operiatur) non aliter deprimit & præcipitat fontium Borealium aquam, quam aer vitro inclusus semel dilatatus, deorfum observatur aquam in vitri collum exaltatam, detrudere ac præcipitare. Ex altera parte frigus, quod eodem tempore ratione absentiae Solis in Hæmisphærio Australi prædominatur, at-trahit & attollit aquas fontium in illis regionibus furfum, idque per aeris Catholici in locum augustiorem condensationem & contractionem : Haud aliter , ac in Instrumento nostro Experimentali videmus, frigora externa, aerem vitro inclusum, contrahere, in cujus contractione feu centrali attractione aqua valis in fundo elevatur furfum. Vnde liquet, quòd duo se offerant, tam ad fontes deprimendos, quam eos exaltandos media : Nam, ut spiritus calidus æstivalis in uno Hæmisphærio per rarefactionem aeris detrudit aquas fontium inferius; fic Spiritus frigidus Hyemalis Hæmisphærij oppositi ipsas elevat & attrahit in altum: ita ut ex parte æftivali aquæ fontium repellantur deorfum ab aere rarefacto, coganturque fuam viam per terræ viscera versus partem hyemalem facere; atque etiam, ad opus illud faciliùs & citius perficiendum, frigus partis Hyemalis furfum ad fe trahit fontium aquas, quas in parte, seu Hæmisphærio opposito æstivali depressit aer dilatatus. Denique adjuvat frigus Hyemale ad fontium elevationem per aeris contractionem, atque é regione adjuvat calor æftivalis ad eorum depreffionem & in terræ viscera repercustionem-

Hujus rei demonstratio ocularis per Instrumentum.

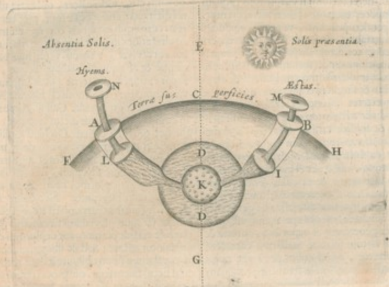
N 4



In qua figura E. F. G. funt Hæmisphæ- | rium Septentrionale, in quo Solest remo-tissimus & quasi absens, utpote in Capricorno, unde fit, ut in eo habitet Hyems, & in aere, seu Catholico ejusdem elemento, Dominium habet frigus Boreale. E. H. G. funt Hæmifphærium meridionale, cui Sol est præsens, & consequenter est æstatis sedes, ut pote in cujus aere calor habet dominium. E. G. est linea Æquinoctialis, quæ diftinguit Hæmiiphærium Boreale ab Auftrali: A. B. funt orificia venæ feu meatus Generalis in terra, duos fontes arguentia, quæ vena communicare videtur cum utroque Hæmisphærio: Nam conti nuus est ab orificio seu fonte, plaga Borealis A. transeundo per terræviscera D. aquâ marinà à falsedine purgatà plena, & viam fuam faciendo ad plagam seu fontem Me-ridionalem B. Est ergo D. aqua maris per porofam terræ fubstantiam, in concavum terræ centrum quafi cribrata & à falfedine mundata, quæ communicat,tam cum fonte Septentrionali A. quam illo Meridiona li B. Concludo igitur, quòd, cùm Elementum Hæmisphærij Borealis E.F.G. Catholicum feu aer est frigidus, à frigore statim contrahitur, & contractione ad fe trahit atque elevat aquam in vena feu mea-tu terræ A.B.D. Comprehensam: Cujus nihilominus featurigo & aqua marina D. Hoc (ut dixi) in Instrumento experimentali per aquæ in vitro elevationem præfentia frigoris demonstratur : Nam quando frigidus externus aer, contraxerit per congelationem aerem vitri capiti & collo in-clufum (quod caput & collum comparo ad venam, meatum, seu canalem in terra, quæ claufa effe debet, ut nullo modo expiret) tunc aqua in altum attollerur à vafta olla, aqua plena, in fundo instrumenti contenta, quà ego aquæ marinæ purgatæ & cribratæ

confero. Ex altera parte tempore æftivo vel Australi, atque Orientali, hæmisphærium E. H. G. Vbi fol adeft, aer Catholicus rarefactus est & aeris dilatatio circa fontes eorum, aquas gradatim præcipitat in aquæ ductum seu venam ejus Meridionalem versus terræ viscera Bvel C. pun-etam. Vnde plærunque accidit, quod fontes æltatis tempore ferventiffimi & ficciffimi inveniuntur, aut penitus ficci aut admodum depreffi. Denique I. K. & L. M. Defignant fluminum à fontibus factorum, in mare regressum, ut iterum fluant. Iam verò dico, quod ratione depressionis aqua-rum in assate Meridionali per attenuationem nimiam aeris, aquas ex illa parte deorfum detrudentis & elevationis earum in plaga frigida, per fortem aëris spissi & con-densati attractionem, aqua est aptior plus minusve abundare in regione Hyemali, & è regione diminui in illa æftivali fecundum majorem vel minorem frigoris & caloris in ijs dominationem. Hoc totum ex vitri Experimentalis observatione sat liquido demonstratur : nimirum , quòd dilatatione aëris majore vel minore, aqua plus minufve deorfum verfus instrumenti fundum pellitur. At secundum proportionem frigoris dominantis in aère externo aqua plus minufve in altum attollitur : Sed oftendam tibi aliud exemplum oculare hoc idem confirmans, videlicet ratione exaltationis aquæ ex una parte per attractionem & depressionis ejuidem, ex altera, per compressio-

Imaginemur Syringam aliquam duplicem, ad invicem in oriticijs conjunctam, in cujus Orificiorum unione Globulus adeft undique perforatus utvique orificio communis, atque iste Globulus in medio cavitatis undique aqua plenae & ex omni parte exacté clausa.



A. R. eft fyringa Hyemalis feu Borealis. B.K. eft fyringa æftivalis, querum ambarum orificia conveniunt & fecure adaptantur in orificijs ad globulum perforatum K. qui in medio concavi D. D. aqua pleni & undique exacté claufi exiftit. Dicimus ergo,quòd,fi in eadem proportione compreffor feu lingua Syringæ Meridionalis I. M. detrudatur deorfum a B. & fyringæ Borealis linguæ L. N. furfum attrahatur verfus A. tune necesse est, ut aqua duplici virtute in fontem A. Hæmifphærij Hyemalis elevetur, nimirum per attractionem A, furfum & per depreffionem B. deorfum: Et tunc adeit D. D. quan cifterna communis aquà plena, que est origo utriusque fontis, ut pote , que iplis pabulum aqueum perpetuò administrat : Nam (uti supra diximus) qua proportione regnat & operatur frigus in Hyemalis hæmiíphærij Elemento, ea etiam regnat & operatur calor in æstivalis hæmisphærij aere : Et proinde sequitur, quòd quali proportione detruditur aqua in Meridie, tali etiam elevatur in Septentrione, & per confequens deprimitur in meridie. Atque ita è contrario, quando hyems adest in meridie & æstas in Septentrione. Ex iftis ergo videmus evidenter, quòd fententia Salomonis est vera & indubitata: Nimirü,quòd omnia flumina, & consequêter fontes, intrant in mare & mare non redundat, ad locum unde exeunt revertuntur, ut iterum fluant, idque fine ulla formæ aquarum mutatione. Sunt quidem multa alia experimenta oculis apparentia, quibus probatur, aquam posse sine suæ existentiæ alteratione , à valis fundo, in altum elevari: Quorum artificia duo candem rem probantia cap. 12, fect. 1. Port. 4. part. 2. lib. 3-membri 2. Hiltoriæ meæ Meteorologicæ: Vbi de Meteoris aqueis è terra in forma liquida (caturientibus, vel in terra refidentibus depicta invenietis.

Sed, ut istam Aristotelis opinionem adhuc paulò exactins examinemus, quò vobis luculentiùs abfurditates ejufdem exponamus: Si fontis materia effet vapor è terra: vifceribus expirata, tunc necesse est ut talis conversio aquæ centralis in vapotem, debeat , à calore ingenti , terræ vifceribus inclufo , procedere , fine quo Abyffus feu congeries tanta aquarum frigidarum in vaporem refolvi nequeat, Sed fi admittatur, ignem scilicet ingentem in terrat viscetibus accendi, observetis velim, quanta sequeretur ex inde absurditas ! Nam, primum fatetur, fontes æltate frigidiores effe , quam hyeme , quoniam extremus æltatis calor includit & per antiperiftalin proprietatem terræ frigidam confervat & auger. Quod, cum ita fit, ut ex fontium frigore tempore hyemali apparet. Tunc per hanc eandem rationem, frigushoc in terra auctum, feu fortificata debet etiam æstivo tempore retinere, præfervare & roborare calorem illum in centro terræ conclusum, qui est immediata illius vaporis fontem procreantis, caufa: observetis, obfecto, conclusionem: Nam si ita sic, quòd calor in terra centralis, æstivo spatio fit major, tune vapores magis tune tempo-ris obundarent: Nam, quò major est ignis, eò vapor & fumus aquæ erit grandior. Arque iterum ratione magni frigorisin terræcavernis & fiffuris contracti, vapores illi citiùs & facilius in guttas condenfarentur: Vnde sequeretur, ut æstivali ternpore fontes fierent eminentiores & aquâ pleniores, atque ideò flumina frequentiùs tempore aftivali, quam hyemali limites fua excederent, arque inundationes facerent : At totum hoc effe veritati disfentaneum testatur experientia. Sed obijcietur (fat fcio) quòd stagna & lacus & fimilia loca humida observentur calcre æstivali exficcari , & quomodo possibile est,

or hoc heret furfum, fi virtute folis, aquam in vapores mutante, non attraherentur. Respondeo primum, ut anteà, quod Sol non attrahit, fed rare facit folummodo, & tune res rarefacta per se & ex propria inclinatione tendit furium. Sed fi Sol aftivalis humiditatë omnium lacuum & stagnorum & fimilium confumeret & in aerem converteret, tunc ex inde sequeretur, quòd aër æstivo tempore redderetur denfior & spission ratione tantorum innumerabilium vaporum; cum è contra doceamur ex Instrumenti nostri Experimentalis intuita, quòd aer ei inclusus, præsentia folis attenuetur & rarefiat, Porro etiam major adhuc fequeretur Aristotelis error, nimirum in ipsius disciplina de generatione nubium : Nam ubi ejus opinio est, quòd nubes generentur à vaporibus, ex terra & aqua virtute folis & Stellarum extractis, fequeretur, quòd nubes & pluviæ nobis astivo tempore forent frequentiores, quam hyeme. Sed hoc est æquè incongruum & à veritate, ut cærera alienű. Verű ego potius affero, quòd, quoniam aer est magis rarus & tenuis æltate ratione prælentiæ folis, cujus affidua actione attenuatur & rarefcit aer : Ideò nubes funt paucæ æftivo tempore: Nam, (ut supra est demonstatum) nubes ex compressione aeris fiunt, arque aer iterum , five Elementum Ca-tholicum, curfu quodam circulari , Meteororum resolutione in primam suam materiam invisibilem (quae erat aer) renovatur. Fateor equidem, nonnullas aquarum terrestrium partes dilatatione subtiliari , & per dilatationem ab Æftivali in Hyemale Hæmifphærium evolare : Sed ex altera parte affirmo, quòd magna eorum portio in vapores minimè redacta, se iplam aeris dilatati de pressione, & pororum terræ fitibundæ, quæ parata eft ad cam imbibendam attractione, verfus terræ vifcera defcendit, quoufque iterum ab aere frigoris Hyemalis actu condenfato, terræque poros implente, extrahitur & in altum elevatur. Nam observamus, quòd, fi fit vas aliquòd magnum five dolium aqua Plenum, diu perdurabit, priufquam tota ejusdem aqua possit in vaporem calore solis redigi. Præterea certum est, quòd fol foleat aquam diurno tempore rarefacere, ita, ut in forma vaporofa affurgas super terrum, illud nocturno tempore residere observatur, uti in Nebulis & rore apparet. Hinc est, quòd observamus, nebulas & rorem æftivali tempore effe frequentiores circa lacus & flumina. Nec tamen negare pollumus, quòd flumina ex copiofa pluvia limites fuos exire cogantur, fontefque nonnulli præter confuetudinem augeantur, ratione penetrationis superficialis aquæ pluvialis, in eorum venas per poros terræ. At ittud fontium incrementum non est naturale, sed per accidens factum: Quemadmodum in fonțibus minerali ali-

quo infectis, videre licet, qui extra ufem medicinalem quandoque funt, propter eorum cum aquis extraneis commercium & adulterationem. At lequer ego de fontibus aquæ vivæ, quorum venæ funt adeò claufæ & ab aquis pluvialibus fecuræ, ut aquas extraneas per terræ poros inspiratas vix admittant: Cujufmodi est fonsille Nemofianus Languidochiæ Galliæ, atque ille in comitatu Avenionis dictus la fource, & ille non procul à civitate Orelensi Galliæ, & infinitialij tam parvæquam notæ majoris, quorum emnium fluxus & augmentů est majus tempore Hyemali, tametsi satis ficco & pluvijs pluribus haud plurimum obnoxio, effe observantur : Nec etiam intelligo de fontibus particularibus, qui plærunque ab aquis pluvialibus nutriuntur, & proinde cessant omnino, aut ut plurimu diminuuntur æftate : Sed de illis generalibus & conftanter ( non obstante æstate admodum ficca) fluentibus, qui procul dubio relationem habent ad fontes hæmisphærij oppositi. Quare, ut diximus, flatus Australes tempore hyemali & consequenter nubes, quæ ex eorum consistentia generantur in Boreali Hæmisphærio, fieri partim ex vivo actu folari in Meridie , & privatione. Polari in Septentrione : Ita etiam fontes ex parte Meridici ab acre dilatato deprimuntur, & ex parte Boreali constringendo altiùs attrahuntur. Nonne est etiam res notatu digna, quòd fontes animadvertantur effe imiores & occultiores, dum fol fit prope Æquinoctia? Nam elt observatio ab ijs certiflima, qui profontium inventione effodiunt, quod si fons ille inventus sit vivus in eo tempore, erit in perpetuum tum posteà durabilis : Ratio autem, quòd fontes funt tunc temporis adeò in terram immersi, & quoniam aeris temperies est æqualis: Vnde recedente fole ab uno Hæmifphærio adaliud, aquæ funt in motu per vifcera terræ ad locum oppofium: Nam tanta estactio folaris in puncto Æquinoctij , talifque æquinoctij proprietas; idque præcipuè dum Sol illud interfecat, quod res versus polos in altum elevatas, reddit pronas : Vti in oculari Magnetis observatione, videre licet, cui si stylum ferri five aciei polo applicetur perpendiculariter erigatur : Si in loco circuli polaris, elevabitur etiā fed non ita perpendicu-



lariter. Si in parte Tropici, exurget, fed | Instrumenti nostri experimentalis diligenti magis adhuc oblique : At verò in parte lineæ Æquinoctialis depresse Iacebit fine ulla elevatione , Demonstratio est ista-Quare non est mirum, fifontes tunc temporis, nimirum , dum Sol est circa Æquinoctia, fint occultiores, tum propter eorum depreffiones, partim ab Æquinoctio, quòd cos magis congregat à terræ Hyemalis superficie, in ejus ventre eos præparans, pro hyeme opposito: Partim prop-ter mitigationem frigoris hæmisphærij olim hyemalis, cujus erat, eos furfum attrahendo elevare : & partim propter diminutionem caloris Hæmisphærij olim æsti-valis, cujus erat, fontes per aëris loci dilatationem deorfum pellere, ut ex speculi sive | Tonitru opinionem procedam,

observatione redditur manifestum. Verum quid pluribus opus est. 5. cum ex præcedentibus à nobis expressis, rei istius ratio enucleatè explicatur, nam si calor hæmis-phærij æstivalis subtiliando aërem deprimit aquas deorfum verfus terræ vifcera, frigus hæmisphærij oppositi constingendo & contrahendo aerem, eam à visceribus ad se elevat, tunc necesse est credere, quod per continuă operatione caloris æltivalis ex una parte & frigoris hyemalis ex altera, aquæ fontiŭ in fine æstatis inveniantur imiores. Et in Visceribus terræ magis congregaræ, atque in hæmisphærium hyemale elevatæ: Sed jamad Peripateticorum de fulgure &

#### CAPVT. XI.

Fulgura & Tonitrua in isto capite secundum Aristotelis opinio. nem describuntur, que tum posteà sacra scrip-tura testimonio confutatur.

actà jam inquisitione in Philosophia Aristotelica, de ventorum, Nubium, nivium & fontium natura, hoe in loco opus est, ut animi ipsius de admirabili Fulguris & Tonitru ortu & conditione fententiam, explicem: Quippe, quæ funt tantæ admirationis moteora, ut speculationem ad corum enucleationem profundiffimam requirant : Opinio ergo Peripateticorum est, quòd caufa materialis Tonitruorum atque fulgurum fit calida & ficca exhalatio è terra extracta & in mediam aeris regionem virtute folis & stellarum elevata; ubi partim ratione fortis nubium collifionis feu concuffionis & partim per illam Antiperistafin , quæ est inter calidam exhalationis & frigidam regionis illius dispositionem, materia illa inflammabilis in nubis ventre fic Lib. 2. Mete- coarctata accenditur , & violenter è fuo etot. carcere irrumpens , deorfam ratione fuæ terrestreitatis seu consistentiæ compactæ tendit: Concluditque, quòd violentià erup-tionis ejusclem è nube, fiat sonitus, sive vox illa horrenda, quæ diciter Tonitru, Hoc, inquam mentis Aristotelicæ de fulgure & Tonitru compendium. Et profecto videtur Aristoteles excusatione quodammodò dignus , fi in ifto negotio tam abstruso er-rat , quoniam extat dubium de fulguris & Tonitrui ortu , haud facile à Philosophis resolvendum. Hinc ergo est, quòd ipsi, non fibi in hujus rei naturæ inquifitione constare videantur: Nam Empedocles est opinatus, fulgura ex interceptione feu impedimento descensus radiorum solarium provenire; fed Anaxagoras vult, quòd fint ignis ætheræi portio, quæ descendit in nubis cavitatem, in qua tum postea includitur, dicitque, quòd lux ifta è nubis concavo glifcens, dicatur fulgur, & quòd effectus irruptionis ejus dem appelletur Tonitru : Alij credunt, iftiufmodi corufca- compactam, & in altum calore aftrorum

tiones igneas à ventorum calidorum collifione accidere, qui cum fint undequaque nubi inclusi. Atque in ea coarctati, ab ipsa accenduntur, & hinc inde provenit mur-mur illud, & nubium perturbatio: Iterum multi alij aliter de iptis determinaverunt, ita,ut în hac re haud înjuriâ fit dicendum; quot Philosophi, tot istiusmodi sententiæ. Iamque ad opinionem Aristotelis quod spectar, est ipsa profecto veræ sapientiæ rudimentis adeò contraria feu contradictoria, quòd nonnulli ex fidelioribus fuis Marg. Philo. difcipulis Christianis, ei in hac ipfius opi- fo hi in capnione omnimode opposuerunt : Vnde in de Fulmine, Margarita Philosophorum hæc scripta ha-bemus : Quidam Philosophi considerantes mirabilem Fulminis operationem, ipfum non opus naturæ, fed fummi Dei effectum

immediatum arbitrati funt. Sed ad definitionis Ariftotelicæ particulatia veniamus : Dicit , quòd causa fulguris materialis è terra eliciatur, causas verò efficientes facit plures: Nam Agens, in ipfius elevatione, affirmat effe attractivam fyderum virtutem. Porro agentia externa, in exhalationis accensione faciunt accidentia, nimirum collifionem & concuffionem nubium oppolitarum, atque Antiperistafin illam, quæ fit in inter exhalationis calorem & mediæ aeris regionis frigora: Nam, ex ijs exhalationis accentionem fieri concludit, ac tandem oftendit rationem, cur fulgura tendant deorfum, nimirum, quoniam materia eorum est terrestis, seu existentia compactæ: Meumautem erit quodlibet istorum particularium, ordine, idque tam rationibus, ex natura cista depromptis, qua facræ scripturæ Authoritate confutare.

Pro materiali ejus fulgurum & Tonitruorum caufa, quam ait effe calidam & ficcam exhalationem , ex fubstantia terrea

attractivo elevatam. Primum, videtur ipfa in oculis meis ideò esse merè figmentum, quoniam probatur anteà, fyderum calorem facultate attractiva esse destitutum. Secundò, si exhalationi ventosæ (quæ est levis & non ita compacta, & per confequens non adeò disposita ad ascendendum & penetrandum ratione fuæ fubtilitatis in mediam aeris regionem) in eam regionem denegatur in troitus, multò minus prohibebitur utiusmodi exhalationis speciei in locum tam frigidum ingreffus, quatenus ipfa est de substantia magis terrestri & compacta, ac de facili inflammatione, inflammabilis. Verum ifta ad hoc negotium perficiendum impoffibilitas Authoritate fancta clarius exponetur. Fulgura (inquit Textus) procedunt à Throno : Et, Deus dicitur fulgurare lumine suo desuper , cardinesque maris operire. Atque iterum : Sternutatio ejus , splendor ignis, & oculi ejus, ut palpebræ diluculi. De ore ejus lampades procedunt, ficut tædæ ignis accensi, de naribus ejus procedit fumus, ficut ollæ fuccenfæ atque ferventis: Halitus ejus prunas ardere facit, & flamma de ore ejus egreditur. Et alibi : Illuxerunt corrufcationes tuæ orbi terræ: Ascendit fumus in ira ejus & ignis à facie ejus exarlit. Carbones succenfifunt abeo : Inclinavit cœlos & defcendit & caligo fub pedibus ejus : Et , afcendit fuper Cherubin & volavit fuper pennas ventorum, & posuit tenebras latibulum foum, in circuitu ejus Tabernaculum fuum, tenebrofa aqua in nubibus aeris : Præ fulgore in conspectu ejus nubes transierunt, grando & carbones ignis. Et intonuit de cœlo Dominus, & Atiffimus dedit vocem fuam: Grando & carbones ignis , & misit fagittas fuas,& diffipavit eos: Fulgura multiplicavit & conturbavit eos &c:Quid? an colligemus existis, quòd istius materia corruscantis substantia esset à terra, vijs ab Aristotele effictis,extracta,nimirum vi stellarum? Aut aufus est quispiam literatus cogitare, in Christiano mundo versatus, quòd res tam abjecta & vilis momenti, qualis est terræ excrementum, à Patriarchis, Prophetis & Apostolis tantà audacià & fine ulla reverentia ascriberetur essentiali potestati Dei, & à fua præfentia & Throno; imò verò ab ipfius ore & facie derivari atque accendi? Nec non æstimabitur in ipsis impudencia inaudita, respectu Divinitatis rei, asseverare, Deum effe ignem confumentem, uti tam novo quam veteri Testamento invenimus ? Aut affirmaret , Propheta, quòd faceret Angelos fuos ventos & ministrosignes urentes? Quam viliter potuit diligens in mysterijs divinis speculator, de Angelorum & lucium spiritualium origine judicare, fi fubstantiæ eorum materiales, effent meræ exhalationes accidentales? Iterum docemur quòd cœlum feu aer fit Thefaurus, ex quo venti, nubes, nives, grandines,

fulgura & Irides extrahuntur, & quòd hæ omnes proportionentur à Spiritu Dei ad placitum ejus obeundum. Vnde loco anteà citatò: Deus sapientia sua aptat pondus aeri & appendit nubes in mensura, facit pluviæ 166, 28.25. statuta,& viam fulgetro tonitruum. Quibus apparet, quòd materia omnium Metcororum, five fint aquofa five ignea, ex fubstantia aërea seu Elementi sublunaris Catholici, per verbum aut sapientiam Dei extrahatur, & confequenter non ex terra, neque in isto negocio ulla attractione seu elevatione stellari opus est, cum pura fulguris fubstantia perpetuò in divina potentia & in arca ejus Thefauraria reservatur, quo usque ille ipsam ad placitum suum perficiendum evocat, qui eam creavit. Nonne elfet resadmiratione digna, quòd tam immensa exhalationum copia uno eodemque tempore per accidens è terra in mediam aeris regionem elevaretur vi astrali, quemadmodum fubitò eveniebat in exuberanti fulphuris fuper Sodomam & Gomorrham pluvia ? Sed nostri Aristotelici replicabunt juxta eorum confuetudinem, hoc non fuiffe naturaliter, sed miraculose factum: Respondeo, quòd negare neque, meteoru illud fuifle materiale: Erat enim ex fulphure & igne conflatum: Iam verò abiptis feire velim, ex quo sacrario seu Thesauro produceretur, & an stellæ ipsam à terra extraherent, & in mediam aeris regionem elevarent nec ne, aut an potius Deus ea ex invisibili suo Thefauro aereo evocaret : Nam D. Paulus ait, Heb. r. quòd vifibilia effent prius ex invifilibus. Secundò, quod ad caufam agentem feu

efficientem attinet, in ea magis, quam in ejus caufa materiali peccat, uti ex prædicto Pfaltes Regij fermone explicatur: Nam primum dicit,quòd agens,quod attrahit & elevat exhalationem illam, fit virtus attractiva Solis & Stellarum, tunc imaginatur caufam efficientem à materiæ accentione effe partim concuffionem nubium, & partim discrasiam illam, quæ est inter caliditatem & ficcitatem exhalationis & frigiditatem mediæaëris regionis, quæ invicem oppugnantes efficient accentionem ignis illius, qui dicitur fulgur. Bone Deus! Quam male conveniunt ilta, & quam confulum est istius chimæreæ inventionis Chaos, quæ caufarum efficientium externarů multitudinë fingit;cùm rei veritate non sit nisi unicum, illudque admirabile in isto negocio, quod est admodum essentiale, internum & centrale, quod movetur, quo & ubi vult, & operatur omnia in omnibus. Suntne omnia hæc fuperficialia, accidentalia & externa agetia primarij fulminum ac Tonitruŭ motores & animatores? Et tamen dicitur, quod Deus animet & vivificet ea fua præfentia: Pfil.17.9 Nā Textus prædictus Davidis habet: Ignis à facie ejus exarlit, carbones fuccenti funt ab eo præfulgore, in conspectu ejus nubes transierunt, fulgura multiplicavit &c: Et 105.36. Iob : Deusfulgurat lumine suo : Et alibi:

10. II.

Pfil.17.2.9.

Apocal.4.

Iob. 36.

12.

II.

12.

13. 14.

15.

Isb,41.19. Pfil.1042

Lev.10.2. Num.11.1.

2 Reg.1.12. Ffil.97.

Sternutatio ejus splendor ignis, oculi ejus, ut ignis accesus, de naribus ejus succedit fumus. Halitus ejus prunas ardere facit, & flamma de ore ejus egreditur &c: Quibus manifestum redditur, quòd fulgur sit actus immediate à Deo & quasi virtus quadam, effentialiter ab ipfo procedens, spiritumque mundanum Diaphanum induens & illustrans, non aliter, quam die creationis quarto, Tabernaculum fuum Solare induebas. Et, in hoc fen fu dixit David: Vestitur lumine quasi vestimento,non quòd ipfe fit fulgur, fed in fulgure & quafi lucida fulguris anima existat : Vnde aliqui: In lumine numen, in numine lumen, Et Moyfes: egreffus ignis à Domino devoravit eos. Et alibi: accenfus in eos ignis Domini, devoravit extremam castrorum partem. Et alibi : Ignis à Iehova egressus Num. 16.35. tem. Et alle ducentos quinquaginta illos viros qui admoverant thus &cc: Sic dicitur alibi : ignis confumens : Et alibi: ignis accenfus ett in furore meo, qui ardebit usque ad imum Sepulchrum, absumetque terram & proventum ejus & inflammabit fundamentum montium &c: fic dicitur, quòd ignis Dei à cœlo descenderit Deuter, 32. 1 virtute Eliæ: Etalibi Dei præsentia montes, ut cera liquescunt. Hisce ergo consideratis, quid habemus nos Christiani ad agendum, ad mysticam fulguris creationem , cum superficialibus , accidentalibus & externis Peripateticorum agentibus ? Aut cur motores aut animatores nefcio quos in fulgure divinitus edito effingunt ? Quid imaginabimur nos Christiani de doctrina Aristotelica, cum actum Dei immediatum in creaturis fuis Angelicis, fingit esse tam vilem & frivolam, ac funt adventitiæ fumorum elevationes à creaturis stellaribus, & concussiones nubium fortuito evenientes & conflictus inter frigora & calores factæ? Non erat equidem mirum , si ( cum inventio ejus ipfum , in mysterij tanti momenti investigatione, fefellerit) coactus sit eanobis proponere quæ oculis prudentum vix probabilia videntur, Nam, si mirabiles fulguris effectus confideremus, nimirum, quomodò ipía vaginam illæfam penetrando liquefaciant ensem, crumenam perforent, fine ejusdem damno pecunias dissolvendo, dolium penetrent, vinumque abíque fenfibili vafis detrimento abforbeant, offa in pulpam refolvant, fine apparenti corporis animalis læfione; imò verò & quòd amplius est intellectu & ratione, ad discipulos falsa Aristotelis doctrinæ, opera istiusmodi mirabilia & timenda Dei , in contemptu & negleetu habentes , puniendos , lit præditum: Non possumus negare, quin Aristoteles in mundana folummodo sapientia esset verfatus, & confequenter Sapientiæ veræ statutis penitus ignarus, quatenus ip fe inconfulté fatis, est imaginatus, fulgu

ra non habere interna sua principia, sive agentia effentialissima, quæ ipla faciunt operari & pro voto fuo movere, ubi & quando volunt : haud aliter , ac fupra adversus mentem ipsius probavi : quod ventus spiret, ubi vult : eodem planò modò fulgura agitantur & feruntur proplacito & per consequentiam voluntate fruuntur, quippe, quorum agens centrale est Spiritus Sapientiæ ille, qui (ut Salomon ait) est omni re mobilior & Soli atque stellis claritate excellentior, & omni repenetrabilior: Hoc innuere videtur Iob, ubi ait, 10b, 28.25. Sapientia facit pluviæ statura & viam Fulgetro Tonitruum. Hoc est, ipsa per spiritum fuum animat, gubernat, & movere facit fulgura, qua via ei placuerit. Ac siquis diceret, quòd homo moveatur ab anima ei à Deo inspirata, quò & quando vult. Quare indifcreté affignavit Arifto-

teles ad fulgurum compositionem & animationem, externam & adventitiam & non internă atque essentiale causam. Sedout ea quæ à me funt dicta confirmé nimirum, quod fit ratio & intellectus in istiusmodi creaturis, quodque homines à Dei omnipoteria derogantes,& ejus Magnalia more Philosophiæ Ethnicæ in contemptu haben-

tes, luant pœnam, duos vobis Historias veriffimas & meo tempore accidentes de hac re recitare mihi propofui : Quibus claré manifestabitur, esse divinam in fulmine seu Fulgare voluntatem. In Hibernia duæ puellærusticæ à foro cujusdam oppidi domum redeuntes : quarum una novos fibi calceos emerat, eofque manibus portabat : Hæ, inquam, per agros commigrantes, tonitru quodam horrendo in via

deprehendebantur: Harum una erat timore

percussa, Deumque inclamando arborem

versus properabat; altera, alterius fugientis

pufillanimitatem redarguens eamque in-

genti cachinnoderisit & more impio se gessit : Nam voces Tonitruorum in contemptu & derifione habens : quid , air , times Tonitrua ? & anum seu podicem altera manu percutiendo, eumque contra locum, à quo ioni edebantur convertendo, osculetur Tonitru podicem, inquit, modò fi calceos meos relinquat intactos, non curo:

Vnde factum est, ut prior timore Dei & vocis ejus percita tutò evaferit, alteri verò anus & clunes integri fuerunt protenus dilacerati & dilaniati, atque itablasphe-mailla miseré mortua est: Sed, ut ad meritum infipientis Peripateticorum affertionis prœmium jam instem. Quodam tem-

pore mercatores quidam & nonnulli alij in focietate cujufdam Peripatetici, ab Actu Oxonienti cum cæteris tunc temporis venientes (juvenis bonæ indolis, qui in civitate Salopiæ degebat, in qua ludi magiltri negociù susceperat, & pro ejus in Philoso-

phia Aristotelica cognitione in pretio apud plurimos habebatur.) Hi (inquam) per amplam planitiem Salopiensem simul vias facien-

facientes, nubes denfas cum fonis & toni- / fuper Cherubin, & lapfus est fuper pennas 2.Reg. 22 8. tru ad ipfos appropinquantes animadverterunt : unde major corum pars pavore haud minimo fuir perculfa. At juvenis ifte, ut se ijs in Philosophia Peripatetica admodum versatum oftenderet, ipsos in casu tam perplexo confolari, & ne timerent, eis audacter fuadet, affirmando, illud effe in natura commune, modoque adventitio contingens, narratque non tantum effe in eo periculi, utpote, quod generatur ex fola exhalatione calida & ficca é terræ gremio , vi Solis & stellarum in mediam aëris regionem elevatam, & per Antiperistafin illam , quæ fit inter calorem exhalationis, & frigoris loci accensum; Sed Deus iftius confilij impietate accenfus, oftendebat auditoribus, rem longe aliter se habere, atque ipse prædicabat: Nam infelix iste vir, qui falsam Aristotelis doctrinam, in derogatione ab opere divino publicare est aufus, pœnas luebat : Nam ipfe folus inter cæteros fulgure erat fubitò exanimatus, reliquis solo stupore quodam attonitis, manentibus: Atque ita justo Dei judicio condemnata erat Ariftotelis de hac re sententia. En & ecce (mi peripatetice Christiane) exempla notatu digna : Nonne vides ex iftis motorem intellectualem divinamque voluntatem fulmini inesse? Nonne vides, hic infelicem & miserum mortalem, obnimiam ejus in Philosophia Aristotelis confidentiam deperditum? Nam, fiillam doctrinam feu Philosophiam, quæ su-per Sapientiam terrenam & Diabolicam est fundata reijecisset, & se cum reverentia veræ Sapientiæ disciplinæ addixisset, procul dubio timore vero perculfus, ipfum, qui in Tonitru loquitur, revereri & cum focijs orare voluisset, ut iracundiæ suæ effectus abijs averteret, & subalarum suarum umbram se à percutiétibus, & lædentibus fuis ministris præservaret, & tunc procul dubio, tum ille, tum cæteri, qui aderant, evalissent tutò. Tunc (dico) ipse reijciendo figmenta Aristotelis, divinam in tonitru & fulgure potestatem ex scripturis collegisset, & quod sint ejus ministri, ad voluntatem fuam perficiendam aptissimi. Nubes, inquit Iob, spargunt lumen suum, quæ cuncta lustrant, per circuitum : quocunque eas movet Voluntas Creantis agit, omne, quòd præceperat illi superfaciem terræ, five fit ad flagellum five ad beneficentiam. Atque alibi: Fulgura nunquid mittis & revertentia tibi dicent, adfumus? Et Salomon : ibunt directé emiffiones fulminum, & tanquam à bene curvato arcu ad metam, hoc est, ipsa fulgura animata à Deo, vadunt & emittuntur ab eo, in quo eit eoră voluntas & operatur omnia : quod etiam evidenter ex Textu ifto conftat : Afcendit, ait, fumus de naribus Iehovæ, & ignis de ore ejus volavit; carbones succensi funt ab eo, & inclinavir coelos & descendit & caligo sub pedibus ejus, & ascendit

venti, posuit tenebras in circuitu suo latibulum, cribrans aquas de nubibus cœlorum, præ fulgore in conspectu ejus, nubes fuccensæ sunt, carbones ignis volabant, tonabat de cœlo Dominus & Excelíus dabat vocem fuam, misit sagittas & disspavit eos fulgur. Quo sermone arguitur, quòd nulla fit caufa effentialis efficiens, quæ eft naturalis, sed, quòd sit Deus solummodò in natura & extra naturam, qui operatur omnia: Nam in sermone præcedente non dicitur, quòd aut nubes, aut ventus corufcationes fuas emififient, aut quod ignis descendit à Sole aut aliquo alio corpore cœlefti, sed quòd fumus egrederetur ex naribus Ichovæ & ignis ex ejus ore, neque dicitur, quòd vapores aut exhalationes effent caufæ nubium materiales, fed Iehova inclinavit cœlos seu aerem nubesque congregabat ex aëre, juxta placitum suum;nec erat frigus mediæ aëris regionis causa agens, in accumulatione aeris in denfam nubium maffam, fed Iehova eas colligebat in fua privativa & contractiva proprietate: Nam Textus habet: Posuit tenebras in circuitu fuo latibulum : nec erat causa aliqua Angelica efficiens, quæ ea per se fecit, sed Iehova afcendens fuper Cherubin feu spiritum Angelicum, eum animavit, & ad placitum fuum præftandum exagitavit: nec erat ventus, qui erat per se motor. Sed Spiritus Cherubinicus à Iehova animatus & inflatus, qui ventum fecit movere: Neque erat locus ille tenebrosus pro secreto Iehovæ Tabernaculo meré à ventis Angelicis dispositus, sed Iehova movens super Cherubin, incitavit Cherubin admovesdum & infpirandum ventum ad nubes in aëre, & ex aëre colligendas: Neque fuit refolutiva Solis facultas, quæ nubes liquefecit in pluviam, fed Iehova cribrabat aquas de nubibus : Nec erat ulla nubium oppositarum Collifio aut Antiperistasis frigoris & caloris, quæ producebat fulgura aut nubium fuccenfionem, fed fulgor & in explicabilis fplendor fuæ præfentiæ : Nå verba Textus funt : Præ fulgore in conspectu ejus nubes accensae sunt : neque erat luctus ille contentiofus, qui erat factus inter ignem & aquam in nubis fiffura, quæ vocem tam stupendam edidit: Sed erat vox Iehovæ, quæ tonabat de cœlo mediante organo feu denfo fuo Tugurio : Erat , inquam, altiffimus, qui edit vocem suam é nube & fulgura fua emifit ad destruendos impios-Quod cum ita sit, quid operis habemus nos Christiani cum fictis causis Naturalibus, efficientibus perse agentibus: cùm certum fit nobis & à Pagina facra confirmatum, quòd Deus operetur omnia in omnibus: Ad illam autem Peripateticorum dittinctionem quod spectat, quæ est, quod caufa agens fit vel principalis vel fecundaria & fubalterna, videtis ex Textu præcedente, quòd pro nihilo & merò figmento habea-

14b.28.25.

10b. 26.

tur : Nam Sola efficiens causa in primo, se- | cundo, tertio, & quarto organo feu inftru-mento erat Ichova: Erat enim ipfe, qui inspiravit Cherubin, erat ipse, qui ascendit Cherubin, erat ipfe, qui in ea super Cherubin animavit ventum, cribravit aquamè nubibus, ipfasque fuccendebat per fua fulgura à se ipso emissa : Denique tametsi pluribus utatur organis, tamen actus effentialis, qui operatur in & per ea, ab unica, fyncera & timplici veritate feu identitate emanat : quæ non aliter comprehendit omnia in fe , quam Vnitas in Arithmetica numerum quemcunque: Nam semper Vnitas invenitur in primo, medio & ultimo; imò verò in omni loco numerorum. V ariæ funt aliæ hiftoriæ de ifto fubjecto admirabiles, quas omnes, quoniam capite 20, Sect. 1. Portio 4. Part. 2. lib.4. memb, 1. Historiæ meæ Meteorologicæ luculenter expressi,

hoc in loco omittam. Sed Peripatetici (fat fcio) contra iftam meam fententiam infurgent, replicantes, Metaphoricé fuisse in Scripturis dictum, Iehovam loqui & vocem fuam emittere in Tonitru; & per consequens illud non esse realiter, pro ut se oculis obijcit, intelligendum : Quod fi hoc effet verum, fequitur vocabula nubis, Nivis, grandinis &cc. effe more Metaphorico intelligenda: Vnde pater, quòd effer aut fermo realis aut non realis: 11 non realis, homines potius à veritate in errorem ducerentur: Sed Scriptura plena ett hujufmodi fermone, quare certum est, quod tota Biblij Harmonia illud interpretatur, prout revera eft : Iterum eorum aliqui, agnofcunt, fermones illos effe genuinos & reales, verum, dicuntilli, ubi Deus loquitur in Tonitru, ibi actus ille est miraculofus & non naturalis. Quibus refpondeo cum ore Iobi : Pro irrigatione fari gat Deus densam nubem & dispergitlucem nubis suæ &c. quo redditur manifeftum, quòd Deus ett Actor in ufuali nubium congregatione, & facit easinttrumenta feu organa fua communia, ad vocem & fonos fuos mundanis edendos; tam pro augmentatione & incremento fructuum animalium, quam pro punitione creatura. rum: Vnde alibi: fi confideraret homo extenfiones denfarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit super illud lucem fuam, cum his judicaturus eft populum & daturus cibum abundé. Etiam alibi adhuc clariùs: Vide arcum & benedic ei, qui fecit illum, valde speciosus est in splendore fuo, giravit cœlum in circuitu Gloriæejus, manus Excelfi aptaverunt eam, imperio fuo ac celerat nivem, & corufcationes emit-Ecclef. 43-14- tir judicij fui: Proptereà aperti funt The-

fauri & evolarunt nebulæ ficut aves , in magnitudine fua posuit nubes, & confracti funt lapides grandinis, in conspectu ejus movebantur montes, & in voluntate fua fpiravit Notus, Vox Tonitrui ejus reverberavit terram, tempestas Aquilonis & congregatio spiritus aspergit nivem &c: Hæc Syriaci oratio arguere & probare videtur, quòd Sola caufa efficiens effentialis in generatione Meteororum , videlicet pluviæ nivis, fulguris, nubis, grandinis, Tonitrui, venti, Tempeftatis &c: Sit ipfius Spiritus divini actus, atque etiam denotat, quòd materialis eorum exiftentia fit aër : Quare dicit in conclusione: Congregatio Spiritus dispergit nivem: Hoc elt ex aere congregato fit nubes & ex diffolutione nubis difpergitur undique nix: Denique nos certiores facit, quòd manus feu Spiritus Dei non fit otiofus in talium operum productione, quæ Aristoteles vocat Naturalia, & consequenter operatur non modò , primariò & fe-cundariò , fed Catholicé & omnino , hoc eft, omnia in omnibus, utait Apostolus, tam in rerum generatione & præfervatione quam corruptione & destructione, idque non aberrando in fua actione à limitibus fuæ Identitatis, five Vnitatis divifione. Quare contra Ariftotelis fententiam nullam aliam naturam agnosco ego, præter folum & unicum Deum in fuis Creaturis, vel, si vultis, unicam naturam infinitam in qualibet re creata, quæ est folusactor omnium: Agnosco, inquam cum Apostolo, 1,001. excludendo omnes Deos Ethnicorum sive in coefis five in terris, quibus primariam aut secundariam aut tertianam actionem. falfò attribuunt ; unum Deum Patrem , à quo omnia, & unicum Dominum Iefum Christum, per quem omnia: & præter hos nullam caufam effentialem intelligo in ma-

china mundana efficientem.

Ad ultimam Definitionis Ariftotelicae claufulam qua afferit , fulgura deorfum moveri; quoniam materia, ex qua fiunt, est magis compacta & terrestris, respondeo, rationem istam fuam effe nimis tam gyganteo Authore debilem & in fufficientem: Nam eodem respectu inferre possumus, quòd pulvis Bombardalis, cujus fubstantia est multo grossior & magis compacta, quam est illa fulguris, debeat necessariò descendere deorsum : & tamen vidimus (experientia illorum locorum, quibus pulvis iste subijcitur, atque etiam in igne artificiali, quod virtus iftius pulveris est tendere sursum. Iam verò venio ad veras Fulminis & Tonitrui descriptiones, etiam à scripto totius veritatis nobis affignatas,

1ab, 37.11.

Jeb.36.

#### CAPVT. XII.

Quomodo fulgura redté à vero Philosopho Sjuxta sacræ Scriptura instituta sint describenda.

Vm ergo ex capitis præcedentis difcursu pateat, quod Aristoteles magnoperé & immaniter in fua opinione & concepta tam in materiali, quam formali fulguris & Tonitrui caufa erraverit, mihi hoc in loco pro capacitatis meæ exilis validitate, veram & genuinam illorum definitionem ex profundo facrarum feripturarum mari expifcari liceat, ut ea ratione vobis fynceram ipforum naturam originem que effentialem oftendam.

Fulgur est igneus quidam aër, qui ex cœleitifeu aereo Dei Thefauro extrahitur & fulgidà ipfius præfentià animatur, inque terram & mare ad voluntatem ejus five tit in creaturarum bonum five detrimentum exequendam emittitur,

Fulgur est coruscans quædam claritas é nubis, quali Tugurij divini cavitate procedens, quæ à Throno Iehovæ in terram & maria ad placitum ejus obeundum emittitur.

Quòd si velimus fulgur cum omnibus fuis accidentibus describere & consequenter totam Tonitrui effentiam (quæ eft naturæ mixtæ) describere, illud ex Testimonio fancto hoc modo præftare posfumus,

Fulgur est ignis confumens, qui accenditur à facie seu præsentia Iehovæ, ad cujus claritatis aspectum & contactum nubes transeunt, & altissimus tonat seu vocem suam é cœlo edit , sagittalque ad impiorum destructionem ejaculare folct.

Velfic

Fulgur est ignis evolās abore Iehovæ, de super à Tentorio ejus emissus, in cujus conspectu aquæ seu nubes (utpote timentes & Abyffi quali conturbatæ transcunt, voxque Tonitrui Iehovæ in rota movetur) arque carbones ignei feu fagittæejus, ad voluntatem juam in ccelis Sc in terris exequendam ejaculan-

Fulgur atque etiam Corufcatio est lux quædam munda & nitida facta in fuperioribus nubibus, quas ventus tran-

fiens purgavit-

In prima fulguris descriptione manifefrum habetis, quòd causa ejus materialis sit acr, igneus locus, a quo de promitur est arca Dei Thefauraria feu ccelum : Caufa formalis in co explicatur, quòd dicitur Spiritus feu aer igneus, Caufam ejus efficientem facimos actum immediatum feu velle divinom: Denique caufam finalem in co detegimus, quòd ad voluntatem Iehovæ vel ad mortalium flagellum & pœnam, vel

ad mifericordiam & benignitatem ijs præbendam emittitur : Quod totum ex Teltimonijs fanctis in capite præcedenti expreffis luculenter confirmatur,

Secunda descriptio confirmatur à Pagi- Apocal.4. na Sacra: Fulgura, ait Textus, procedunt Pfd. 17.9. à Throno. Et alibi: Præ fulgore in con-106.41.10. fpectu ejus nubes transierunt. Et alibi : ignis ab ore ejus evolavir. Et: ab ore ejus, velut tædis præeuntibus & quali halitus eius carbones accenderet, & flamma ab ore ejus prodiret. Et alibi: illuxerunt coruscationes tuæ orbi terræ. Porro: Iehova 161.76.17. extendit nubes, quali Tentorium fuum & 106,36, fulgurat lumine suo desuper, cardinesque

maris operit. Tertize verò descriptionis membra (quibus universa Tonitrui natura enucleatur) ex teltimonijs facris partim prædictis & partim fequentibus confirmamus. Et inprimis causa Tonitrui materialis ex hisce exprimitur, videlicet, quod fit ignis exardens vel igneus aer, & per materiæ descriptionem ejus formam elicimus: Porro causam ipsius efficientem diximus esse Ichovæ irafcentis spiritum : Effectum etiam illius agentis afferuimus effe nubium exagitationem & Tonitrui vocem; & tandem finem indicavimus effe ad voluntatem divinam in impiorum ruinam perficiendam: Confirmatio horum hujus descriptionis membrorum, eft talis. Ait Pfaltes : afcendit fu- p 61.17.9. mus in ira, ejus & ignis à facie fua exarfit: Carbones fuccensi funt ab eo: inclinavir cœlos & descendit & caligo sub pedibus ejus &c: & posuit tenebras latibulum suum in circuitu ejus, Tabernaculum ejus tenebrofa aqua in nubibus aëris. Præ fulgore in conspectue jus nubes transierunt, quando & carbones ignis : intoquit de codo Dominus & Altishmus dedit vocem fuam, grandinem & carbonem ignis & mifit fagittas fuas & diffipavit eos, fulgura multiplicavit, & conturbavit eos &c. In quorum fiquidem verborum filo, omnia deferiptionis præcedentis membra patefiunt

& confirmantur. Quartæ descriptionis particulæ etiam ex præcedentis Textus authoritate statu-

Ad quintæ autem confirmationem quod fpectat, ea ex præcedentibus confirmatur: Porro etiam tertia & quarta hisce amplius fundavimus. Viderunt te aquæ (Deus) viderunt te aquæ & timuerunt, & turbatæ funt abyffi : Multitudo fonitus aquarum, nubes dederunt vocem: Etenim fagittæ tuæ transcunt: Vox Tonitrui tui in rota, Pfat.76.17. illuxerunt corufcationes tuæ orbi terræ.

Vltima descriptio confirmatur sic : Iam

non respiciunt homines lucem, cum nitida est in superioribus nubibus, quas ventus transiens purgavit. Possumus etiam sulgura magis perspicuè in natura Angelica describere: Verbi gratia,

Fulgura funt ignes urentes, quos Deus creavit, ut fibi effent ad placitum feu voluntatem fuam faciendam ministri.

Air David: Qui facis Angelos tuos ventos & ministros tuos ignem urentem: Nam, scire debemus, quòd, ut Cherubin, id est,

acreus spiritus est animator ventorum non accensorum: ItaSeraphin, qui est spiritus igneus est animator sulgurum: Sed, quoniam alibi, nimirum sect. 1. Port. 4. part. 2. lib. 4. memb. 1. cap. 20. de Meteorologia seu Philosophia mea sacra de abstruso fulminis & Tonitrui interno Angelico, hoc est, de abscondita causa eorum efficiente, amplam effecimus mentione, vos ad eum, si placeat, socum referam, ut ad Tonitrui descriptiones citius descendam.

#### CAPVT. XIII.

### In quo Tonitrua secundum Bibly sacri institutionem describuntur.

A D Tonitrui naturam quod attinet, eam, perspicuè ex varijs scripturarum facrarum locis colligimus, in hunc modum esse describendam.

Tonitru est fragor in Tugurio Iehovæ, super quod, ipse lucem suam extendens radices maris tegit, terræque orbi illuminat, ut cum his judicet populum & det cibum abundè.

Hinc dicit Iob:Si confideret homo extenfiones denfarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit super illud lucem suam, cum his judicaturus est populum & daturus cibum abundè. In quo verborum filo tota prædicta descriptio elicitur : Nam ex eo patet, quòd forma Tonitrui sit fragor; efficiens verò causa Lux Iehovæ; materiale verò organum nubes denfa, quæ dicitur Tugurium Iehovæ: Hincergo aliter: Pofuit tenebras latibulem fuum in circuitu ejus, latibulum ejus tenebrofa aqua in nubibus aëris: Præfulgore, in conspectu ejus nubes transierunt, & intonuit de cœlo Dominus- Denique finis Tonitruorum & Ful-gurum inibi declaratur, videlicet, quòd fit ad judicandum populum & ad dandum cibum abundè.

Vel fic.

Tonitru est vox Altissimi cum slamma & fulgure mixta à Deo ad conturbandos impios edita atque ordinata.

In qua, forma est, vox seu fragor cum sulphure: Efficiens causa est ipse lehovæ spiritus, & finis, ad impiorum flagellum. Confirmatur: Dominus de cœlo Altissimus dedit vocem suam, grandinem & carbones ignis & misst sagittas suas & dissipanit eos, fulgura multiplicayit & conturbavit eos. Velsic.

Tonitru est vox seu sonitus, à fulgure è Throno Dei procedens & è nubis cavitate, in aërem apertum, divino numine, ad voluntatem suam vel in creaturae malum, vel in bonum, tam in cœlis, quam in terris exequendam emissus.

Vbi causa formalis est vox seu sonitus; efficiens est fulgor Dei; ac tandem finis est in benedictionem vel maledictionem creaturæ. Confirmantur autem sic: A Throno procedunt sulgura. Et alibi: Nunquid mit-

tis fulgura & ibunt & revertentia dicent tibi addumus ? Et alibi : Ascendit fumus in Pfilm.17.
ira ejus & ignis à facie ejus exarsit. Et, alibi : Nubes & caligo in circuitu ejus , ignis ante ipsum procedit & inflammabit in circuitu ejus. Alluxerunt fulgura ejus orbi ter-Pfil.97.2, ræ: & alibi: Vocem dederunt nubes: etenim fagittæ tuæ transferunt, &c: Vbi per sap.5.22, sagittas fulgura hoc in loco intelligit. Vnde alibi: Ibunt directè emissiones fulgurum, & tanquam à bene curvato arcu nubium.
Vel sic.

Tonitru est vox Dei in nube elevata, impetu aquarum undique circumsepti & operti, antequam ignis præcedit &

inflammat in circuitu ejus.

Hinc ait Iob: Nunquid elevabis in nebula 10b, 38.34.

vocem tuam, & impetu aquarum operies
te? Et alibi: Nubes & caligo in circuitu Pfalm, 97.2.
ejus: Ignis ante ipfum procedit & inflammabit in circuitu ejus.

Tonitru est vox Dei, ad quam multitudinem aquarum dat in cœlo, fulguraque & pluviam facit.

Hinc fcriptumeft: Ad vocem fuam dat terem. 10.13.
multitudinem aquarum inccelo, & elevat
nebulas ab extremitatibus terræ, fulgura in
pluviä facit, educit ventű è Thefauris fuis.
Vel fic.

Tonitru est multitudo sonitus aquatu, feu vox nubium à Dei corruscationibus tori terrarum orbi illucentibus, essecta. Vel sic.

Tonitruest multitudinis aquarum aspectum Iehovæ timentium & perturbatarum sonitus: Vel vox seu fragor circumiens, quem dare solent nubes, quæ quidem vox immediaté à corruscationibus ex Throno Dei procedentibus, & è nubibus, quæ sunt Tugurium Dei, erumpentibus ost edita seu procreata, ad voluntatem divinam exequendam.

In qua descriptione, materiale vocis hujusmodi, organum seu instrumentu est aqua, seu nubes aqueæ quasi timetes & perturbatæ, unde & vocem seu fragorem & sonitum dare solent, ob penetrativam illam potestate, qua lucidus & sulgidus Dei aspectus so-

Tob. 36.

pfal.104.4.

Ffal.17.

Pfil,17.15.

Apocal.4. Tob.38.38. Pfdl, 17.

Pfil. 76. 17.

lius mirabilium operatoris producit : Hinc | dicitur: Præ fulgore in conspectu ejus nubes transierunt, grando & carbones ignis, intonuit de cœlo Dominus, & Altissimus dedit vocë suä. Et alibi : Viderunt te aquæ, Deus, & timuerunt & turbatæ funt Abyffi, multitudo sonitus aquarum, vocem dederunt nubes, vox Tonitrui tui in rota: Caufa etiam formalis in eò describitur, quòd cum fragore & corrufcationibus fiat. Caufa efficiens videntur effe fulgura, feu potius igneus Dei aspectus, ipsa fulgura animans, & ad metam à Deo ordinatam dirigens: Vnde fulgura funt quafi instrumenta Dei in iracundia fua, ut gladius est instrumentum hominis percutientis, ubi tali enfe percuffiffe dicimus, & nonensem : Quare ipfum Deum folum in rebus mundanis actorem, ipforum Tonitruorum Patrem dicimus, qui emittit fulgura, quali fagittas fuas à Throno fuo. Finem positimus elle ad voluntatem divinam perficiendam-

Tonitru est vox seu loquela, seu eloquium, seu sonus ab ore Iehovæ progrediens, quod sub toto cœlo, cum luce, super terminos seu oras terrædirigitur, Postquam rugit sonitus, seu tonat Deus voce excellentiæ fuæ, & nô investigatur: Postquam audita fuerit vox ejus, qui tonans facit voce fua mirabilia-Hanc fie confirmatam habemus, audite cu tremore, ait Iob, vocë feu loquelam vel,(ut alius interpretatur) eloquium ab ore Iehovæ egrediens, fub toto cœlo dirigit illud & lucem fuper terminos vel orasterræ, post cũ rugit fonitus, tonat voce excellentiæ fuæ & non inveftigatur, cum auditur vox ejus:

Vel denique in hunc modum.

Tonans Deus voce sua facit mirabiliter-Ex hifce igitur evidenter apparet contra malefanas Ethnicorum opiniones, quòd neque fint exhalationes nec vapores cum illis, nec fol cum stellis, nec terra aut aqua nec Elementa, neque natura creata, fed folus Deus, qui est omnium mirabilium operator, qui est efficiens horum mirabilium caufa immediata : Quod etiam, uti videtis, à facro scripto habetis confirmatum, ne cum Ethnicis, hoc opus, aut naturæ imaginariæ, aut Elementis, aut Elementatis illa attribuatis, quæ Creatori in primis anre omnia funt attribuenda. Quare conclude, quòd fumma eft in Philofophis Christiani nomine infignitis, imprudentia; Imò verò dementia haud recuperabilis, fidem tantam in vanis & mendacibus Ethnicorum de fulgure & tonitru opinionibus ponere, quibus homines tonitrua & fulgura esse quasi res adventitias, & naturali aeris seu cœli intemperie orta, & minimè divinitus emissa, facilè persuadentur: Atque ita effectum folummodò respicientes, illum falso pro causa efficiente actimant, ac si acquum ac religiosum ellet, opera à Deo Creatore effecta, creaturis ascribere. Quare, sciatis velim, me

hoc in loco more hand temerario, fed fedulò, seriò & bonis fundamentis stipatum scripsiffe: Vt pote cui etiam & alij Philofophi, me longè in abstrusiori Iehovæ mysterio profundiores, astipulari videntur: Quippe, qui confiderantes admirabilem Fulminis naturam , & abstrusam cæterorum Meteororum generandorum rationem animadvertentes, ea non operanaturæ alicujus fecundariæ, cujus famam peripatetici. tot laudibus videntur celebrare; fed immediatos summi Dei actus cum scripturis esse arbitrantur. Concludimus igitur, quòd fit evidens, opinionem Peripateticorum, tam Christianorum quam Ethnicorum esse errabundam , longèque à veritate distantem; Quippe, quæ dicit, fulgura nihil ese aliud, præter calidas & ficcas exhalationes, ex terra extractas, & in mediam aeris regionem, attractiva folis & stellarum virtute, elevatas, quæ nubi denfæ inclufæ, partim collifione nubium, partimque per Antiperiftalin, quæ est inter loci frigora & fuum proprium calorem, accenduntur; cujus tum posteà flammæ ex nube eruptione, coguntur tonitrua. Velim, ut quilibet fagax Christia-nus diligenter observet ex ijs quæ funt anteà dicta, utrum Tempestatis, Turbinis, & Tonitruorum mysterium ex retam pauci momenti atque æstimationis dependeat, ac Aristoteles nobis tradidit, vel è regione, an potius ex inferutabili profunditatis divinae abyilo non emergat, cum fulgura, tradantur à veritatis fonte, esse igneæ Iehovæ tædæ, & lumina, quæ ab ejus Throno emanant: & cum Tonitrua dicantur voces, verba & eloquia Altisfimi &c: Atque ob istam rationem Iebova istiusmodi Philofophorum mundanorum audaciam reprehendens, qui tantopere actiones ipfius arcanas præjudicare, & fe ipfos præcipitanter in caufarum effentialium Mysteriorum Meteorologicorum profun-dum, sine affistentia & ductu divini spiritus immergere præfumunt, & mundum vix, probabilibus seducere intendunt, ei persuadentes, ut credat, quòd arcana talia Dei Magnalia, à rebus tam stultis & inanibus & fecundum fuæ phantafiæ imaginationem partis procedant. Eos in Turbine in hæc verba alloqui videtur : Auribus percipite & confiderate mirabilia Dei fortis nostri, cùm disponat Deus de illis, cum splendeat Lux nubis ? Sive : Nostine de libramentis densæ nubis, mirabilius Dei perfecti scientijs? Quæ nam est via, qua in partes disfilit Lux ? Cujus utero egreffa est glacies? Aut pruinam cœli quis genuit ? Qua nam 10b.38. viâ itur, ubi habitat Lux, & tenebrarum ubi eft locus ? Quis dedit vehementiffimo imbri curfum & viam fonantis tonitrui? Quis est pluviæ Pater ? Vel quis genuit (tillas roris ? Nunquid elevabis in nebula vocem tuam & impetus aquarum operiet te? &c: Hoc, inquam, dicit Ichova Iobo

10b.37,

è turbine, & multò magis jactabundis hu-jus mundi Philofophis, fapientiæ veræ difciplinæ inexpertibus, illos deridendo & objurgando, præinani ipforum præfumptione : & præcipuè indigitare videtur, ipfos Peripateticos, qui prolitentur se omnia prædicta Dei arcana sine ullo divinæ sapientiæ instinctu intelligere, cum è regione, fe ex eorum scriptis & doctrina, veræ Me-teorologiæ ignaros, sapientibus veris declarant: Vir, Ariftotele longe sapientior, ait: Quis hominum cognoscir consilium Dei? Nam, ratiocinationes mortalium funt timidæ,& instabiles cogitationes eorum : In feltum enim corruptioni corpus, aggravat animam , & deprimit terrena habitatio mentem plenam curis multis: & vix conijcimus ea, quæ in terra funt: Quæ autem in cœlis funt, quis investigabit, & confilium tuum quis noverit, nifi tu dederis sapientiam & miseris Sanctum tuum spiritum è locis altiffimis? Sic enim correctæ funt eorum, quæ in terra funt, femitæ, itaque fapientia fuerunt salvati &c : Ex quibus aureis Salomonis verbis colligimus, primum, quòd Philosophi Ethnici fuerunt mysteriorum & operationum Dei arcanarum igna- descripta invenietis.

ri : Vt pote, in veræ sapientiæ rudimentis minime instructi, cujus instinctu & directione, fapientes veri ad magnalium Dei cognitionem pervenerunt, ut testatur Sap. 7. Salomon , qui fassus est , se cognitionem, mediante isto spiritu habuisse , virium Elementorum & naturarum ventorum &c: Deinde, quòd vera fapientiæ difciplina, & Philofophiæ fanctæ fubjectum, non fir in Philofophia Ariftotelis invenienda, fed in libro totius veritatis, id est, Biblio sacro, quippe, quod est vivum verbi reve-lati exemplar. Tertiò, quòd maxima est in Christianis dementia, veritatem ibi quærere, ubi non est invenienda : Intelligo in operibus Gentilium seu Ethnicorum: quod in eo manifestatur, quoniam ipsa radicitus contradicunt veritati scripturarum, atque ob istam rationem eorum sapientia pronuntiatur ab Apostolo Iacobo esse terrena, 146.3. animalis & Diabolica: Verbum fapientibus lat est. Pro vero Lapidis Ceraunei, five fulminaris ac Iridis cœleftis arque aliorum Meteororum ortu seu origine, vos ad Philofophiam meam facram feu Meteorologiam refero, ubi ea more Theo-Philosophico

Conclusio istius sectionis primæ, in qua, sidelis omnibus pijs Christianis admonitio facta est, ut à Philosophia mundana abstineant, & firmiter fapientiæ, quæ à facris scripturis docetur; idque ob rationis in isto Epilogo expressas adhæreant.

Iceat mihi jam in istius sectionis conclusione (ô vos Europæi, qui tam feriò & tanto Zelo vitam vestram in Religione Christiana conteritis) ut calami mei argutiam & orationis meæ filum ad vos convertam, qui falsa Aristotelis doctrinâ feducti, putatis Meteora, ac præcipuè fulgura & tonitrua effe res naturaliter contingentes, & per confequens, parvi aut nullius momenti aut æltimationis, ut pote aut à calida aut à frigida in aere intemperie productas : Vos fedulo obsectoout Christiano more consideretis & observetis admonitionem istam, quam vobis pro ultimo ad istam sectionem Vale, commendo, obtestorque, ut assertionem meam antedictam, neque cachinnis aut derifione, neque contemptu reijciatis, ut pote, qua vobis fufficienter & luculenter est probatum, quòd venti, Turbines & tempestates & fulgura & Tonitrua, imo verò & alia omnia Meteora quæcunque, fint opera manus Dei immediata : Nam ifto meo conamine non modò vobis confolationem & falutem afferetis, dum terribilis nobium fragor, feu vox & eloquium Iohovæ,cum fulgure tremendo, & Turbines atque tempe-itates stupendæ adfunt, in animum revo cando peccata vestra, & pœnitentià ducti, ad Deum cordialiter & humiliter orando, ut ea in iracundia & feveritate fua non. ju-

dicet, sed etiam honorem & gloriam ei at- 106.37. tribuendo, qui ab alto tonando, & fonos fuos horrendos, tempeltates, turbines, ventos, diluvia, cometas, grandines, nives & alia Meteora stupenda emittendo mirabiliter, tam ad flagellum, quam ad beneficentiam creaturaru, operatur. Velim ergo, ut ingenuè fciatis, quòd fapientes mundi ifti-us feculi Christiani, Philosophorum videlicet Ethnicorum affeclæ, funt adeò ad hunc ufque diem à fapientia hujus mundi occaecati, & imaginationibus fuis de-cepti, ut fidemad hibere nesciant, quòd Deus mediante fuo verbo, immediatè operetur omnia in cœlo & in terra : Cum nihilominus pro certo à scripturis est determinatum, ipfum in una eademque effentia, licet proprietate diversa, efficere omnia per fuum verbum, mediantibus fuis creaturis, quibus utitur loco organorom, in quibus agit pro placito fuo: Nonne, obfecto, est istudeorum tenenssive affertio, Authoritati facræ opposita & con-tradictoria, quæ dicit, quòd quamvis sint, qui dicuntur Dij five in cœlis five in ter- 1, Cor. 8, 5, ra; nobis tamen unus Pater, à quo omnia & unus Dominus , Christus Iesus , per quem omnia : Sed non omnes iltam habent scientiam &c: Ex quibus verbis colligere poslitis, quòd, tametsi nos mundani hoc vel illud opus attribuimus aut An-

gelis, aut stellis, aut ventis, aut naturæ alicui creatæ secundum Ethnicorum doctrinam: Tamen tales Philosophi veri Christiani , qualis erat D. Paulus , agnofcunt non nisi unicum Deum, omnia in mundo funt fecundum placitum fuum ordinata, & unicum verbum essentiale , nimirum Iesum Christum, per quem folummodò & non per aliquam creaturam mundanam, res feu actio quælibet à Deo Patre ordinata, immediatè in effectum ducitur. Quodomne, tametsi veris Christianis pro mera veritate habeatur, tamen Philosophis & fapientibus hujus mundi, doctrina ista à sapientia cœlesti procedens, reijcitur & pro vanitate habetur. Et quare ? Quoniam; ut ait Textus præcedens, omnes non habent istam scientiam : Quippe, qui magis respiciunt (ut ait scriptura) tenebras, quàm lucem: vanam dico iftius mundi fapientiam , quæ est terrena , animalis & Diabolica juxta sententiam D. Iacobi: Vel , ut D. Paulus habet , mera stultitia coram Deo, quamillam, quæ est de supra à Patre Luminis , & sic erraverunt in imaginationibus suis Vobis ergo excorde meo fuadeo, qui in Biblij facri inquifitione versati estis & spiritualiter in le-ge Domini nostri Iesu Christi versamini , atque enutriti estis , ut vobiscum concipiatis atque iterum iterumque refolvatis, quòd Deus inprimis primam omnium rerum confistentiam, nimirum naturam humidam five aquas, mediante verbo fuo creaverit, & quòd ipfæ manent & fubfiftunt in verbo & per verbum in eodem ftatu humido five madido, quo fuerunt à mundi origine etiam ad hunc usque diem. Et, quòd ex aquis fuis Catholicis, per verbum fuum cœlos & terram creaverit, qua etiam ad hunc ufque diem firmiter in sua existentia atque essentia per verbum confiftant : Vt testatur D. Petrus. Epist-2. cap. 3. Prætereà mediante eodem verbo produxit lucem in cœlo, atque etiam folem , lunam ac stellas cum cæteris mundi creaturis , ut fibi loco organorum diverlorum, in quibus juxta placitum fuum operaretur tam in cœlo, quam in terra infervirent: Quæ omnes moventur & agunt in & per verbum Dei , & in con-clusione probatur , Deum folum mediante suo verbo operari omnia in omnibus, ut air Apostolus. Quod cum ita sit, scire velim libenter, ubi sit Physica illa Peripateticorum natura , cui formam & actum diftinctum effentialem ex fe & per se assignant ? Profectò certissimum est, nullum effe talem actorem Catholicum, qualem fomniaverunt Peripatetici, fedest folum Dei verbum, feu Christus ille Catholicus & omnia implens (ut ait Apostolus) una æterna fapientia, quæ replet orbem terrarum (ut Salomon affirmat) unus in corruptibilis sapientize spiritus, qui in

est omni rei , qui operatur omnia in om-nibus : Vnde sequitur , quòd sine eo nihil aut agere aut movere aut existere que-

Quatenus igitur aër est pars cœlestis consistentiæ, sequitur, quod à Deo per ipsius verbum sir factus, & quod in ipso verbo ad hunc usque diem quasi natet, quippe, quòd comprehendit omnia, ut pote, que in eo perpetuò constant, ut testantur scripture: Vnde sequitur, quòd iple à verbo & per verbum movetur pro placito ordinantis : Imò verò in aere, cùm fit Dei Thefaurus feu arca Dei Thefauraria, funt multa facraria, ex quibus mediante verbo, quòd ab Angelis Dei, potentibus robore, efficitur (ut testatur David) varia Meteororum genera affiduè procreantur; Quemadmodum probatum est anteà, quæ diversorum Angelorum seu spirituum ventis præfidentium, gubernationi committuntur; Qui etiam secundum fuam existentiam ex aere creantur, & in aëre mediante verbo morantur & per confequens moventur & agunt in verbo, feu in & per unum & eundem spiritum divinum, quem Propheta Ezechiel, sic volente Deo, à quatuor ventis ad offa mortua refufcitanda vocavit, cujus administerio & ductu (verbo eos movente & in eos operante) omnes species Meteorologicæ generantur & fenfibiliter producuntur in aère ; Imò verò omnes tempestates mirabiles, qua mundo eveniunt, ef-ficiunt. Atque hinc eft, quòd Pialtes Fil. 1044 dixerit: Qui facis Angelos ventos, & ministros tuos ignem urentem. Et alibi: 161.67. 18. Dei curruum duæ funt myriades, multa millia Angelorum, Dominus cum illis eft, Dominus Sinai in Sanctuario habitans, Hi ergo spiritus, qui in respectu eorum externi ab aere erant facti, officia fua cum fumma diligentia in aëre exercent, & fecundum divinam ordinationem movente in ijs verbo circa tempestates, nubes, pluvias, nives, grandines, pruinas, glaciem, fulgura, Tonitrua, cometas, Chalmata, inundationes, calores, frigora, ficcitates, humiditates & omnia alia, quæ in aëre verfari folent : Hinc ergo testatur Revela- Apoc.7.1. 2 tor, quòd ordinatione divina quatuor Angeli, fuper quatuor angulos feu cardines terræ constituantur prælides , quibus im-perium super quatuor mundi ventos habentibus erat affignatum, terræ & aquis & arboribus & fructibus nocere: Sed, ibidem dicitur, quòd ilti præsides Angelici non habuissent potestatem, damnosam sive tempestuosam suam violentiam exercere & exequi in terram & aquas,quoufque Angelus ille Imperialis, qui afcendebat ab Oriente, illis agendi atque movendi veniam concessisset, boc est, nisi à verbo (quod magnus alibi dicitur Angelus, qui Apocal, 1. se ipsum nominavit Alpha & Omega) ad tale opus agitarentur & incitaren-

Tohan.I.

Ephes.

Sup.I.

Sap.12.1.

Job, 36.

tur. Nonne ex præcedentibus (testante | Davide & libro Regum) intelleximus, quod Deus inclinando cœlos descenderit, & ascenderit super Cherubin , id est, acreum Angelum, & mediante eo, Verbum Dei efficiens volaverit super alas venti & nubes contraxerit & accenderit eas, & fulguraverit & tonaverit de ccelo: & aquas e nubibus cribraverit & carbones fecerit Thim. 17.4 9. in acre volare &c ? Sed totum hoc Philofophis Ethnicis erat incognitum, atque ob iftam rationem difciplina ifta veritatis, à Christianis ipsorum discipulis, penitus reijcitur vel faltem negligitur : quippe, in quorum dictis & feriptis falfus Arittotelis fpiritus Dominium habet , primumque in eorum scientia sibi vendicare videtur locum Tametfi ergo ifta mea admonitio apparebit fortaffe ijs , qui firmiter & ob-Stinaciter suis imaginationibus Chimerijs, & subtilibus Aristotelis documentis adhærent, vilis, vana, ridiculofa & minimæ aut nullius æstimationis. Tamen istiusmodi farinæ homines scire arque mente clariori intelligere velim, quòd ipfa fit res maximi momenti & confequentiæ in statu Christiano, utpote, quæ concernit honorem & Majestatem Dei. Nam, me-diante ea, veri Christiani reales & essentiales rempestatum atque aliarum Dei operationum mirabilium causas, fundamentaliter addiscere possunt, atque exinde intelligere, quod non casu aut fortuitò eveniant aut aliquo actu proprio & ipsis naturaliter infito, ut Ethnici phantaftici in fuis feriptis finxerunt : Sed , quòd é providentiæ di-vinæ facrario feu ejus Thefauro producuntur, & deorfum, mediantibus ministris Angelicis per verbi divini actum immittuntur, vel ad impiorum afflictionem & flagellum', aut ad peccatorum fuorum recordationem, ut pœnitentia tandem præ timore ducti relipifcant : Et quandoque ad creaturarum beneficentiam, & ad cibum pro ipfis comparandum : Vnde Iob: fi confideret homo extensiones densarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit fuper illud lucem fuain, cum his judicaturus est populum & daturus cibum. Quo innuit, tempestates fieri tam ad judicandum, & puniendum populum, quam ad dandum iplis nutrimentum : Quare, ipli terrefacti cum vocem feu eloquium Domini ab alto in tonitru audient & indignationis ipfius flammas & corufcationes timidé intueantur aut inundationes ex nimia vel pluvia vel nive præter rationem exfurgentes, vel Cometas cum aere corrupto terrore perculsi percipiant, ad poenitentiam exinde inducantur feque humiliter coră Deo prostantes preces ad creatorem omnium effundant, ejufque auxilium in tanta necessitate & periculo humiliter & prenitenter implorent : illum fupplicando, ut tempeftatis fu-rorem mitiget, & ipfius malitiam à fe fuifque pro misericordia sua & pro amore

Filij fui Iefus Chrifti avertat, ministrorumque suorum tam aquosorum, quàm igneorum & ventoforum rabiem fupprimar, ac tandem, ut ipfis tempora atque aërem mitiorem & clementiorem cum imbribus fertilioribus concedat, & quòd familiæfuæ & domefticis & animalibus & jumentis, cum fructibus terræ ad cibum ordinatis, benedicat & à violentia Angelorum tempeltuoforum & malevolorum, qui funt, iræ ipfius instrumenta, defendat. E regione, qui istud meum consilium, quod fundatur soper veram sapientiam, negliget, & cum porro vel fue in luto feu cœno verfari gestiet, & documentis sapientiæ mundanæ (quæ est stultitia coram Deo) firmiter adhærebit, & per consequens vult, quòd magnalia Dei Meteorologica in mundum contingenter & per accidens ac fine ullo interno principio agente eveniant, atque ob istam rationem ea, quatenus communiter in cursu naturali evenientia negliget, ac proinde illa neque (uti-Christianum decet) timebit, neque ipsum, qui est corum author & creator immediatus agnofcet, est meritò inter ipsos numerandus, quos fapiens iftiufmodi fermonis filo indigitat : Vani (inquit) funt omnes homines, in quibus non inelt feientia Dei, sap.13.1. & de ijs, qui videntur boni non potuerunt intelligere cum, qui eft, neque operibus attendentes agnoverunt, quis ellet artifex. Et Apostolus de istiusmodi: Revelatur ira Dei de cœlo super omnemimpietatem & injustitiam hominum eorum, qui veritatem Dei in injultitia detinent : Invifibilia Rom, 1.18, enim ipfius à creatura mundi per ea, quæ facta funt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & divinitas, ita, ut fint inexcufabiles &cc. Caveat, inquam, talis, ne in eum dirigat Deus fulgurafua directé, & quali ab arcu bene gubernato: Nam fciat velim, quòd fulgura non folium 542,5,22. fenfum habent, fed & ratione quadam mirabili & Angelica imbuuntur ad mandata divina ad versus impios & operum Divinorum contemptores exequenda Fulgura (dicit Iob) nunquid mittis & ibunt 10b.38. & revertentia dicent , adfumus ? Sit ei pro Exemplis puella illa Hiberniensis , quæ pro fuo contemptu & blasphemia in eodem fui corporis loco , quem cachinnan-do elegit , erat miferabiliter percuffa. Et Peripateticus ille Salopiensis, qui pro sua à divinæ Mejestatis actu derogatione, ut famam opinioni Aristotelis arrogaret, Solus inter cateros itinerantes, in plano Salopienfi est exanimatus Respiciar exempla alia potestatem divinam in tempestatibus arguentia, à me Sect. 1. port. 4. part. 2. lib 4. Membri 1. cap. 20. expressa &c videbit apertis oculis, quod Dei virtus &c potentia infit Meteoris, & quòd numinis divini contemptoribus ne parcant qui-

P 3

EPILO-

#### EPILOGVS.

X his, qua in sectione has prima sunt prolata (lector Christiane judicio & eruditione pradite) immanem illam differentiam, qua interest inter sapientiam mundanam (quam Apostolus facit meram stultitiam coram Deo) atque illam , qua de calo à Patre Luminis descendit (qua est essentialis spiritus Sapientia oculis, ni fallor, apertis discernere queas, & consequenter videre liceat , quod Philosophia Peripatetica , que fundatur super sapientiam hujus mundi , quatenus traditioni hominum & mundi Elementis , & non Christo feu Lapidi vero Angulari innititur est inanis fallacia, seu figmentum prastigiofum, & per consequent illa Patriarcharum , Prophetarum & Apostolorum Philosophia , que fundatur super Christum , seu Spiritum Dei Catholicum , in quo est plenitudo Divinitatis corporaliter, est unicé vera, realis & effentialis que immediaté descendit à Deo. Quare, pro conclusione vos Peripateticos Beat 30.19. Christianos in verbis istis ipsius Moysis (cujus Philosophia hac nostra est typus exactus) mibi alloque liceat : Contestor bodie contra vos calum & terram, me vitam & mortem , bonum & malum, benedictionem & maledictionem propofuifse vobis : Quare eligite vitam, ut vos cum semine vestro vivatis & in cognitione at que intellectu veri Der locupletes fiatis: Nam in vera sopientia consistit syncera , pura & sancta Philosophia, in qua sita atque radicata est infallibilis rerum omnium scientia & disciplina: ut testatur Apostolus, dicens, quod in Christo sint omnes Thesauri sapientia & scientia absconditi, & per consequens non in Philosophia illa Ethnica,

FINIS.



Appendix quædam huic sectioni Philosophiæ Moysaicæ primæ annexa, ex volumine quodam Germanico Francosurti non multis ab hinc annis impresso, extracta, cui Titulus est (Tabula revelationis Majestatis divinæ capite primo Geneseos comprehensæ) quæ acriter contra Ethnicorum

Doctrinam ac Christianos ejustedem discipulos invehitur.

#### Procemium Authoris-

Vm neminem mente sana præditum latere possit, quam plurimos & quasi infinitos veritatis adversarios ubique in mundo versari, (nullus enim inimicus, scientiæ & sapientiæ veræ ignaro (cujus farinæ hominum ingens ubique terrarum disseminatur multitudo) deterior ac periculofior est inveniendus) necesse habeo credere, me, pro pio & honesto hoc meo conamine veritatis causa suscepto, nil præter risum, cachinnos, opprobria, maledictiones, invectiones Satyricas atque omnium generum convitia, à mundanis partim ignorantia excæcatis, partimque Philosophia Peripatetica contaminatis radicaliter, loco mercedis ac præmij fore accepturum, ita, ut quid facerem aut quò me verterem haud quaquam intelligerem, nifi ipfam veritatem; cujus est omnia, imoverò ipium Diabolum cum fuis affeclis vincere, pro me pugnantem haberem. At quoniam haud minimum est homini calamitate circumfepto solamen, fidelem & Theodidactum in suis angustijs habere socium, qui sagittarum ex livoris & malevolentiæ pharetra extractarum, & in eum maligniter emissarum, portionem sustinere, & labores ejus atque icus in eum inflictos alleviare queat, ideo unum in isto meo conflictu elegi, virum, inquam, scientia admodum strenuum & me ipfo millies profundius in Mysterijs Dei atque arcanis verbi ejus operationibus immersum, (nam quòd ego Theoricé & sola contemplatione ac diligenti facraru literaru lectione didici, hoc ille non folu îpeculatione & lectione, fed etiamnu oculari praxi & reali in Tabula 50phorum inspectione instructus, intellixit, uti ipse in volumine suo antedicto affeverare videtur: Vnde & Ethnicorum errores & vanitates non modò luculenter & ad vivum in eo depinxit, sed etiam acriter adversus eas invehitur: Hinc ergo est, quod membra nonnulla ex viri illius doctiffimi operibus abstraxerim, quæ Ethnicorum librorum inanitatem, & Philosophiæ eorum vanitatem, ac Christianorum ejusdem discipuloru ineptias ad amussim & enucleate detegunt, eaque in unum quafi fasciculum ideò colligavi, ac huic meæ sectioni Philosophiæ Moyfaicæ primæ appendicem feci: inprimis, ut feculi istius malevolis indicarem, me primum non fuisse in istiusmodi pia reformatione motorem aut Authorem: ac deinde eò quòd voluminis illius Dominus, in omnibus mecum convenire & opinionibus meis exacté astipulari videtur: Agnolcit enim, omnia ex aqua originaliter fuiffe facta: Fatetur, universa à verbo Dei creata, atque etiam num ad hunc usque diem in eo continuata, præfervata, aucta, & multiplicata: Dicit, Deum fine creaturarum assistentia per Verbum operari omnia in omnibus, & conlequenter nec ullam Ethnicorum naturam, nec causas earum aut secundarias aut tertianas admittit: Narrat aërem seu universum cœlum esse aquam (unde ego illum pro Elemento Catholico habeo) eumque Verbo Dei, mediantibus organis Angelicis duci. Porro ait, quod Angeli movente verbo omnia Meteororum ac Tempestatum genera, in & ex aëre, quasi arca Dei Thesauraria producunt: Concluditque, Verbum movere Angelos, Angelos ventum, & ventum aerem, uti in Appen-

#### SECTIONIS PRIMÆ APPEMDIX

dice ista sequenti latius apparebit. Profecto haud minima erat mihi in lucubrationibus hisce meis consolatio, me virum tam solida doctrina præditum & in profundis Dei Mysterijs adeo versatum habuisse in tanti momenti negocio comitem, mihique in uno eodemque subjecto tam concinné convenientem. Sed quid mirum, cum in solidissimum & unicé verum fundamentum, lapidem nimirum Angularem Christum Iesum super ædisicavimus ambo.

Membrum hujus appendicis primum, ex

capite fexto libri fexti Tabulæ revelationis Majestatis Divinæ, Capite primo Geneseos comprehensæ extractum: in quo Author, Ethnicorum doctrinam Christianosque ejusdem discipulos acriter reprehendit.

Cripta Ethnicorum adeò palmam in Chriftianorum Scholis obtinuerunt, ut ipfi ludimagiftri parum vel nihil de Biblicis veteris & novi Tettamenti fcriptis

sciant aut intelligant: cum tamen Deus in prima fanctione fua, qua cum Moyfe & Ifraelitis collocutus est, justerit junioribus & provectioribus omnique adeò populo timorem Dei inculcare; ut nimirum ipfum folum invocarent, & præcepta, ordinatio-nes atque fanctiones ejus observarent: Ete-nim minister ejus Moyses, ex mandato divino univerfum populum Ifraeliticum fic alloquebatur. Hæe funt præcepta, mores, & jura, quæ Dominus Deus velter mandavit, ut ego vos doceam & vos discatis & faciatis ea in regione, in quam proficifcimini occupaturi illam, ut timeas Dominum Deum tuum & observes omnia ejus mandata & præcepta, quæ injungo tibi & filijs ac nepotibus tuis per omne vitam veltram, quo vivatis diu Audi Ifrael & observa, ut facias illud, quòd Deus tibi dat in mandatis, quo bene tibi fit & valde multipliceris, ficuti locutus eft tıbi Deus Patrum tuorum, in regione, ubi est lac & mel. Audi Ifrael Dominus Deus tuus unus eft, dilige Dominum Deum tuum ex toto corde & tota ani-ma & ex omnibus viribus : Et verba illa, quæ tibi hodie præcipio femper obfervabuntur in corde tuo, & filijs tuis ea annuntiabis & recordaberis illorum, & loqueris de illis, quando fueris in domo tua vel ambulaveris in via, quando federis vel affurrexeris & alligabis ea pro figno ad manum tuam & erunt tibi in memoriam præ oculis, ac describes ca in postibus januæruæ. Timebis Dominů Deum tuű & illi foli fervies. Non jurabis per nomē ejus neque alienos Deos coles populoru iftoru, qui vos circundederunt. Etenim Dominus Deus tuus est Deus zelores in medio vestrum, ne exardeat ira Domini super te & consumat te de facie terræ: Non tentabitis Dominum Deum vestrum,

Hic videtis (mi Christiani) qua ratione Deus aperuit Ludum vel scholam filijs suis, jubendo nimirum, ut infantibus quoque timor & præcepta Doministatimabipsis cunabulis proponantur & inculcentur; quinimò etiam, ut in pectore suo præcepta divina fecum circumferant, recordentur eorum & loquantur de illis, five fedeant domi, sub tectissuis, sive peregré per loca aliena transeant, vehantur aut equitent, sive dormiant, five ambulent, five furgant-Nec folum recordari debent eorum, fed etiam ea ad actum deducere & omnibus viribus vitam fuam fecundum illa instituere: Et, nequando oblivifcantur eorum, fed in præsenti memoria semper illa secum circumferant, jubentur præcepta divina pro figno alligare ad manus fuas & in perpetuam memoriam describere ea in parietibus ædium & postibus januarum suarum. Quòd fi verò præceptis illis divinis non fint obtemperaturi, fed infuper adhuc tentaturi Deum, quali non seriò res ageretur, vel nulla poena transgrefforibus foret infligenda, minatur illis Deus in eum cafum, fæviffimas & graviffimas pœnas, quòd velit eos delere de facie terræ. Quamvishæc funt rectiffimé à Deo ordinata; attamen vos multas inanes ac futiles rationes in contrarium allegatis, astruentes, quòd juniores istiusmodi res arduas de Deo & præceptis divinis nec percipere, nec intelligere, mul-tò minus ad ufum transferre poffint; ac propterea illis faciliora & minus ardua proponenda, videlicet Fabulæ Æfopi, difticha Catonis, Bucolica Virgilij, alia Ethnicorum feripta, quæ huc ufque in feholis Christianorum quotidiana ac ofitata fuerunt, quippe quæ melius juventuti conveniant : atque prætereà etiam perlegendas effe illis animi caufa , Comedias Terentij & Plauti , ac tradendos etiam libros fancti Aristotelis, in quibes tractat de rebus naturalibus & fupernaturalibus, ac de effentia Dei, describens simul ordine mundum ac cœlum : Ex iftis nimirum libris poffe juniores hautire Dei & creaturarum divi-

Dest.6.

narum ac totius mundi cognitionem. Tum verò posteà jactis hisce fundamentis promovendam effe eandem juventutem ad fcripta Rhetorum , Ethnicorum , & exercendum in recitationibus orationum publicarum, quò reddatur tantò animofior, &ut possit ea , quæ de rebus naturalibus & super naturalibus, atque etiam de Dei essentia & de creaturis divinis ac mundo addidicit, alijs viciffim conttater & magno animo proponere: Quo demum facto, putatis liberos illos veltros eo modo imbutos atque institutos, esse optimos ac doctis fimos oratores & concionatores, ita quidē, ut nemo cos valeat disputando ac edifferendo vincere vel superare. Ad quæ tamen scire debetis, quòd erretis toto cœlo, siquidem nec scripturas nec virtutem Dei sciatis. Anne adeò sagaces estis, & per spicaces , & tamen non intelligitis , quid Deus à vobis requirat? Neque enim animadvertitis, quòd multò majori ac difficiliori labore exferiptis Ethnicorum ineptiæ illæ pueris inculcentur, quam si in timore Dei & præceptis divinis erudiantur. Etenim,fi infans quatuor vel quinque annorum legere discat decalogum, & memoria eum retineat, suo satis recit officio. Postea breves illis interpretationes sunt tradendæ, ut exerceant illas ad invicem per quæftiones & responsiones: Et quamvis hæc omnia per infantiam non fatis intelligant, tamen eam inde utilitatem percipiunt, ut possint ea retinere firmă memoriă, ufque dum adolefcant,maturum judiciū consequantur, & in. verum corum fenfum ac intellectum inquirant; Quinimò etiam prætereà affuefcunt hac ratione ab ineunte ætate loqui de Deo, & alios de eo differentes audire. His post-modum altiora possunt in lege divina, in Prophetis, & Pfalmis facile proponi & inculcari atque fimul etiam interpretationes eorundem tradi, ita ut per accuratam & quotidianam exercitationem, illa omnia melius & rectius percipiant, intelligant & memorià retineant, cum nullis circa ea ineptijs Ethnicis distrahantur & impediantur. Atque hæc quidem piè peraguntur : Hujulinodi informationi largitur Deus Spiritum Sanctum & benedictionem divinam, artem, fcientiam & intellectum. Verum vos hæc omnia dimittitis, & producitis vestros Doctores Ethnicos, circa cos opertet vos multum laboris & mole(tiæ proferre, antequam doctrinam illam Ethnicam liberis & discipulis vestris possitis inculcare, atque simul etiam discipuli vestri plurimum temporis, & vel decem, viginti , & nonnunquam etiam triginta annos confumunt, priufquam fubtiles illas, alios circumveniendi technas imbibant & addifeant: Quibus tamen omnibus ita plavè perceptis, ut nihil amplius restet, quod non pernoverint, non multo funt doctiores , quam Michael ille germanus , & neque Deum neque creaturas ejus cognof-

cant, nee aliud quicquam de illis feiunt, quam quòd gramen est viride, quòd vacca sit varijs distincta coloribus, quòd equus sit settutulatus, quòd aqua sit humida, & quòd Deus sit ralis, qualem ipsi eum esse ex tradicionibus Ethnicoruna somniant, ac quòd mundus sit æter-

Hæc & fimilia phaleratis fuis fophiftica+ tionibus adeò norunt pingere & exornare, ut vel fomnolentum etiam canem valeant per ea ex cineribus provacare: Cùm interim ne minimi quidem grani des Magantricens proprietates & virtutes, vel minima faltem ex parte cognofeant. Et ta-men docti nihilominus haberi volunt, ac disputare de Deo ac operibusejus, in quibus revera magis cæci funt, quàm lucem fugiens talpa : ô miferi & occoecati! An non veremini disputare de Deo & operibus ejus, quæ non novistis? Neque enim quifquam novit Deum , nisi solus Spiritus Dei. Quoniam igitur vos tanquam veri-Ethnici Spiritum Domini non habetis, atque ea etiam de caufa Deum non cognofcitis , quomodò de Deo & creaturis ejus ullo folidæ veritatis fundamento differetis aut scribetis? Etenim hic attendendum est ad illud , quærite primum regnum Dei ac justitiam ejus & reliqua omnia adijcientur vobis. Sed vos Deum & doctrinam ejus deseruistis , & loco ejusfilijs vestris ac discipulis Ethnicam doctrinam propofuiltis ac inculcaftis, & proptered Deus vos in erroribus vestris reliquit, ita ut per illam vestram doctrinam Spiritum Sanctum non habeatis : Sed per lectionem Scriptorum Ethnicorum in loco Spirirus Sancti Spiritum immundum in fcholas vestras invitatis, qui etiam vobis fideliter assistit & opera veltra promovet, quo & vos & discipulos vestros inpotestatem fuam & fub coronam vel jugum potius imperij fui pertrahat & redigat. Quamvis enim in icholis vestris decantetis canticulam illam. Veni Sancte Spiritus, & postmodum discipulis vestris per integrum diem scripta Ethnicorum summo Itudio prælegentes, speretis venturum ad vos Spiritum fanctum: Attamen non ille, fed loco illius idolum veftrum Diabolus, ad vos venit: Ille vobis in scholis vestris opitulatur, ut pote, cujus instrumenta eftis , quamdiu libros illos Ethnicos tractatis:Sed vos replicatis, haberi etiam fimul apud vos scholas alias, in quibus scriptura facra prælegatur, ne scilicet in alte-rutro desectus aliquis deprehendatur. Etenim aliquas etiam scholas habendas esse, in quibus Philosophica tractentur, ea quidem, quæ omnium optime Ethnici descripserint, neque enim hauriri ea ex facris scripturis posse: Sed posteà demum, quando quis plene ex Ethnicorum scriptis Philosophica præcepta addidicit, facilé eum evadere Doctorem excellentiffimum Paginæ facræ,

Matc.12,

### SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

um immundorum fuggeffit vobis Philofophiam, vel, uti eam vocatis fapientiam, apud Diabolum & filios ejus ac defertores Dei Ethnicos effe quærendam? Cum tamen Deus ipfe atteftetur, fe folum effe verum fontem & scaturiginem sapientiæ. An verò non fatis superque intellexiftis, Deum unicam duntaxat scholam aperuisse, in qua justerit se solum timeri , mandata fua observari & sibi foli inferviri ? Quomodò hæc conveniunt, quòd conamini habere scholam facrarum literarum, atque fimul etiam ipfi Diabolo extruere scholam Ethnicam? Neque enim potestis servire Deo & Diabolo. Ad hæc etiam schola illa vestra, quam Theologiam dicitis, formam non habet deo placentem: Etenim nullum vos in eo Doctorem admittitis,nifi scriptorum Ethnicoru rudimenta prima, & vel omnimodècțiam fundamenta totaliter ac plenè perceperit atque imbiberit; Quippe bunc demum idoneum effe ad docendam facram scripturam affeveratis, ita quidem, ut Diabolus in utraque hac schola vestra modo horrendo ad clavum fedeat & manifeste homines ac publice circumveniat & ad fe alliciat. Proinde vos ipfi, ô miferrimi discipuli , hæc aliquando altius confiderate , excutite hoc jugum Dia-bolicum , deferite fcholas vettras impias , & convertimini ad Deum vestrum, & maximè idoneum ludimoderatorem, qui ipfe vobis ultro scientiam, artes ac fapientiam; Imò etiam Spiritum Sanctum & vitam æternam offert ac pollicetur: Etenim videtis, quòd in scholis ittis Ethnicis, timor Domini & præcepta ac mandata Divina neque ad manum alligentur, neque parietibus & postibus vel januis inferibantur, uti alioquin Deus ad perpetuam istorum memoriam fieri juffit, multoque minus aliquem vel domi vel ruri, vel inter dormiendum vel inter ambulandum vel inter furgendum recordari illorum, aut loquide illis: fed contrarium potius est ante oculos, quòd nimirum omnes omnino ædes, parietes, cœnacula, feneftræ, januæ,pottes,libri,pocula,patinæ, orbiculi, cultri, gladij, frameæ & annuli, Ethnicorum fapientum fententijs ac dicterijs, loco Dei, atque timoris & præceptorum divinorum funt completi, ne scilicet domini rerum istarum, obliviscantur unquam Doctoris lui & doctrinæejus. Hoc jam verè est impudenter Deum ac Dominum suum tentare. Etenim , dum loco scholarum Deo aperiendarum Ethnicas scholas isti homines erigunt, atque hac ratione Deum blasphemant, antumantes, apud eum non agi hoc negocium feriò nec cordi illi effe:

Ac proinde se quoque propter hanc suam mandati divini transgressionem, nulli pe-

nitus pœnæ subjugandos esse, tentant hoc

ipio,Deum quando nimirum pro conceffi-

o fatuos delyrantes I Quis uspiam Spiritu-

one Spiritus Sancti eum invocant, atque interim diabolicam doctrinam tentant: quocirca etiam juravit Dominus, fe istos blafphematores atque tentatores deleturum de facie terræ.

Schola ista prædicta, quam Deus ipse instituit, effe debebat veluti Mater & origo Ecclefiæ fuæ Ifraeliticæ : Vnde etiam tot Sacerdotes, Levitæ, Cantores & Diaconi provenerunt, Illi doctrinam Divinam unà cum Prophetis & politicis fan-Aionibus in Ecclesia Dei : Inde à Moyse usque ad adventum Christi legerunt, docuerunt, & didicerunt, ita quidem, ut etiam ex istis omnibus virtute Dei omnes iplius creaturas cognoverint pleniffimè, & tantam fibi comparaverint fapientiam, qua certò præsciverunt suturum, ur Meffias verus Dei Filius ex Virgine in Bethlehem Iudæ nasceretur : Et postmo-dùm quando natus erat Christus , & suo tempore ad templum ascendit, ibi ille Doctores invenit ac discipulos legentes ac docentes Moysen & Prophetas , absque omni depravatione & corruptela ac mixtura doctrinæ Ethnicæ, Quia autem credere nolebant, verum Messiam jam exhibitum effe & legem atque Prophetas in Christo illo præsente metam ac terminum fuum attigisse, ideirco Chri-ftus Ecclesiam illam Iudaicam in Christianam Ecclesiam transformavit , loco circumcifionis Baptifmum inftituit, & novas scholas & Doctores introduxit. Atque illi etiam unanimiter contra Ethnicorum doctrinam & eorundem Idololatriam funt concionati, & populum ad folum Christum remiserunt , illum nimirum effe verum Deum cum Patre & Spiritu Sancto, pari Majestate, gloria & potentia: ac humanitatem veram illum peccatorum nostrorum causa assumpsisse. & crucifixum effe pro peccatis noftris, atque hac ratione à morte æterna nos redemisse, tertia quoque die resurrexisse à mortuis, ascendisse in cœlum, sedere ad dextram Dei , unde venturus fit judicare vivos & mortuos. Hæc doctrina tempore duodecim Apostolorum, & post eorum discessum longo tempore, inpleno fuit vigore, explosa omni Ethnicorum Doctrina & plurimis etiam librorum eorum combustis, donec tandem perversi illi Ethnici, qui etiam ante Christum natum extra Dei Ecclesiam in pretio & Authoritate fuerunt, rursus sese per libros fuos apud Christianos infinuaverunt atque fefe ipfis immifcuerunt & venenum fuum inter ipfos feminaverunt, ac Sophisticationibus fuis multos Christianos a femel agnita & recepta fide Christiana averterunt, atque præterea om-ues Christianorum scholas libris suis repleverunt, uti hoc quotidie in oculis omnium hisce nostris temporibus observatur: Tantum enim Satan Ethnicis illis So-

Beruch. 3.

phismatum technis obtinuit, ut non folum multos Christianos à vera fide seduxerit, Sed insuper etiam illos, qui erant residui, tanto dementiæ malo ex cæcaverit, ut Ethnicos illos libros in febolis fuis ferant, & radices agere permittant ac tantopere illis delectentur, ut perfuaderi illis nulla ratione possir , ut tol-lant illos & summoveant ex scholis , atque veras Dei febolas , fublatis illis , a-periant & inftituant. Proinde ut error ifte abominandus & horrenda obominatio ex Christiana Ecclesia tandem aliquando extirpetur & feholæ ab illis repurgentur, magistratus in illud seriò animadvertet, & ludimagistros coget, libros ejufinodi Ethnicos abolere & igne confumere. Quo facto verbum Dei ftrenuè crefcet & firmiter permanebit, non fecus ac tempore Pauli factum est in Ephefo, ubilibri quam plurimi comburebantur: Et enim, si quis avertere & summo vere voluerit malum, necesse est, ut caufam mali tollat. Si vis , ne infans aliquis cultro lædatur, adimendus erit ei cultellus & removendus. Quando quidem igitur per libros Ethnicos tantum Ecclefiæ Christianæ damnum infertur, meritò omnes Principes debent in id incumbere sedulo, ut primo quoque tempore doctrinam Ethnicorum & libros eorundem ex scholis suis tollant & summo veant, igneque comburant, & feverè & fub graviffimæ pænæ comminatione impressionem eorum arque distractionem prohibeant & interdicant : Ac prætereà etiam cum doctis, peritis ac prudentibus viris confultationem atque deliberationem suscipiant, qua ratione possunt ubique locorum scholae ad præscriptum mandati Diuini institui ac aperiri, in quibus folus timor Dei & præcepta divina una cum Prophetis , Pfalmis , Evangelijs ac politicis fanctionibus Moyfis , doceantur & prælegantur. In illud etiam fimul fummo ftudio & accurata diligentia ferio animadvertendum est, ne clanculum & intra privatos parietes rur-fus venenum illud & Sophilticatio Ethnicorum aliquibus obrepat, atque hac ratione totum negocium vicissim everrat. Hoc modo refirti possit diabolo, quò minus valeret tantum & tam miserandum malum in Ecclesia Christiana excitare. Etenim omnia ipfius opera funt inania, nec quicquam aliud fomniat, præter folam inanitatem, qua homines à Deo abducit. A quo monitos vos velim, qui estis discipuli. Porro hoc etiam auditu mirum est, quòd Iudai, Turca, Ethnici libros nostros tantoperè oderint, ut non solum non legant illos, fed etiam pro scelere & peccato reputent, fi quis vel folium faltem aliquod ex illis manu fua apprehendat. Tantoperè nimirum illi religionem ac doctrinam fuam amant & tu-

entur, nequid Christiani ei admisceatur Lætantur etiam fummè, quando audiunt vel vident abominandos fuos libros in tanto apud nos pretio & honore effeadeòque eos non folum publicè in fcholis noîtris proponi ac disputari ex illis, sed conciones quoque in fuggeftu ad populum ex ijstem haberi , tententiasque ac dicta illorum pro nostræ doctrinæ & religionis confirmatione allegari. Vnde iterum hoc maximum malum emergit, quod, dum per nostram Christianam doctrinam Ethnicos convertere conamur, tamen nihilominus interim , neglectà Dei schola Ethnicorum scriptis utimur: Illi concludunt, nostram doctrinam omnino falfam, atque fuam è diverfo veram atque inculpabilem effe. Proinde etiam malunt in confessione sua Ethnica persistere, quam ad veram Christianam fidem converti, maxime cum nos ipfi ctiam, qui Christiani sumus, istorum opinionibus altipilemur atque ita Ethnici efficiamur: Haud cogitantes, quòd Deus impunè ferre hoc ittos Ethnicos Christianos non sinet : Quòd fi quis voluerit Ethnicos ab Idololatria sua & falfa atque fictitia doetrina ad veram Christianam Ecclesiam convertere , longè alià vià & modo infiftendum erit : Quippe non folum libri ipforum omnes ex fcholis & universa Ecclefia Christiana eijciendi erunt & comburendi, fed etiam opertebit falfa ipforum dogmata folidis Christianæ veritatis fundamentis confutare, redarguere & infringere, atque è contra veram amoris ac præceptorum divinorum doctrinam una cum facro Sancto Evangelio, constantem & pio Zelo profiteri & concionari. Hac enim ratione demum illi addifeet & intelligent, quis fit Deus Creator, redemptor, protector & falvator noster, & quod falsa ipsorum doctrina & Idolatria in totum ei displiceat & sit damnata, tum vel maxime etiam, quod omnes illi qui non funt Baptizati, neque credunt leium Christum etle Filium Dei , nullam in se vitam habeant , fed cum Diabolo funt condemnandi : Cum è diverso illi , qui in Christum credunt , fint cum co refurrecturi atque hæreditario jure occupaturi regnum ccelorum, & in omnem æternitatem illud in fumma lætitia ac gaudio coram facie Dei possessuri Id quidem etiam, quòd omnes Christiani summè in votis habent, ut Ethnicis quoque con-tingat, & at fimul cum iptis regnum Dei obtineant & poffideant; fi modò verè ad Christianam fidem convertan-tur. Etenim Evangelium etiam Ethnicis licitè annuntiatur, & aperta est cœli janua omnibus illis, qui ad Chriftum & regnum ejus convertuntur, atque illud ex animo quarunt. Hinc jam videtis vos Ethnico-Christianorum scholarum patroni & ludimagiitri , quan-

46.19.

#### SECTIONIS PRIMÆ APPENDIX

Ecclesiam invehatis, dum discipulos vestros in doctrina Ethnica ab iptis veluti incunabulis informatis; ac venenum istud veluti præmansum, illis in osingeritis, quo à vera ac fana doctrina abducuntur : Et quòd etiam hac vestra Ethnicorum Scriptorum professione, ansam ipsis Ethnicis præbeatis, quò minus Christianam fidem amplectantur: Sed, ut in cæcitate fua adhuc obstinatiores perseverent. Deus sanguinem corum, qui funt seducti atque hominis à salute æterna impediti, interitum, petet & vindicabit ex manibus vestris. An verò etiam non putatis, futurum, ut vos, in judicio novissimo discipuli vestri, quos à Deo abduxiftis, & Ethnici, quos impediviftis, quò minus ad veritatis cognitionem pervenerint, graviffimé funt ac-cufaturi & fummé de vobis conquesturi; illi quidem, quod à verò eos religionis Christianæ tramite, ad avia Erhnicorum seduxeritis; hi verò, quòd publica prælectione ac professione Scriptorum Ethni-corum in Scholis vestris, cos in hæresibus fuis & erroribus confirmaveritis, & reddideritis tantò obstinatiores, ita quidem, ut solida veritatis Christianæprincipia & fundamenta apud vos non audiverint; multo minus fuerint admoniti ad deferendam falfam doctrinam & Idololatriam ac amplectendam veram religionem Christianam , & quærendum in illa Chrifrum Salvatoresn. At verò tamen vos nondum hac ita futura creditis; fed magno vestro malo tandem aliquando nimis vera effe experiemini. Vel an forfam le-

tum damnum & malum in Christianam | ve vobis videbitur timorem Dei & præcepta divina desercre & falsam Ethnicorum doctrinam confectari ? An ignoratis Ethnicorum numina & idola veros effe diabolos, à quibus illi falfam fuam doctrinam, artes, vaticinia & præstigias sunt mutuati ? Quid suerant Apollo, Diana, Iuppiter , quid Sybillæ ? Quid fceminæ montanæ , Pygmæi? Quid Dei fylveftres? Quid virgines feu Nymphæ aquaticæ? An non hos omnes in necessitatibus & difficultatibus fuis confuluerunt ? deferentes interim verum ac unicum Deum, qui tamen vobis omnem gratiam atque miscricordiam ultrò offert, quòd velit vobis præterita, præfentia & futura; imò verò admiranda & magna mysteria una cum Thesauris fuis aperire & revelare. Et verò tamen nihilominus & vos agitat dementia, ut malitis diabolum & mendacia illius oracula fequi ,& confilia ab ijs petere , falsamque & commentitiam illorum doctrinam promovere & tractare , quam verò & vivo Deo Soli adhærere & falvari. An non noviftis, illum esse Deum fortem, zelotem, qui non vult honorem fuum dare alteri, scd requirit, ut se solum timeamus & præcepta ac fanctiones fuas folas obfervemus, omnesque res Ethnicas atque Idololatricas aversemur, neque ulla ratione Deum alium præter ipsum habeamus & adoremus. Ita videtis omnes vestras actiones atque opera meram effe inanitatem, in qua etiam funditus peribitis, nifi Ethnicæ doctrinæ nuntium miseritis & toto pectore ad Deum & doctrinam ejus fueritis conversi-

Membrum hujus appendicis fecundum, ex libri feptimi capite 16. Tabulæ Revelationis Majestatis divinæ extrahitur, in quo probatur, quòd quibusdam istius seculi, spiritus sanctus conceditur; ubi etiam declaratur, quòd miracula juxta quorundam mentes non fint penitus hisce nostris seculis extincta, & in exilium ab hominibus relegata.

lucida & splendida atque ignea : attamen splendor ille cum luce atque igne suo nullatenus conspicitur, sed latent ista omnia corporeos oculos, ut pote, qui denfis tenebris funt obducti arque impediti; adeò quidem, ut vix Solis Iplendor penetrare atque illuminare eos valeat, ut poffint visibilem hanc lucem perspicere & creaturas Dei contemplari. Et , licét hi fancti in effentia fua fint admodum magni , ac prætereà quoque ipfum pellucidum cœlum una cum aere , spiritibus atque Angelis iftis omnino sit repletum ; nemo tamen mortalium ejus est sanctitatis atque probitatis, vel etiam eo modo reconciliatus cum Deo , ut vel minimum faltem fpiritum poffit oculorum fuorum acie con-

Vamvis effentia spiritus sit eximié | tueri : Cujus rei & mali causa unica tantùm funt, opera illa carnalia atque damnabilia, quemadmodum injusti, fcortatores, adulteri, lascivi & incontinentes Sodomitæ, avari, luxutrioli, blafphemi &c. Ita quoque ijídem nullum penitus Spiritum fanctum aut Angelum in effentia ejus vera videbunt : Et , fi forfan etiam alicui contingeret istiusmodi Spiritus effentiam , qualis illa perfe est, videre , uti Stephanus effentialiter confpexit Gloriam Dei fimul cum Christo Iesu, protinus tamen ille mendacij argueretur & pro incantatore & venefico , colludente cum Beelzereputaretur bub ; quin imò etiam omnes illum perfequerentur odio infestissimo arque ad postremum quoque lapidarent. Tantomundus, ut nemo credat, eam à Deo gratiam homini posse exhiberi, ut videat aliquem spiritum : Hæc incredulitas pro-dit ac indicat falső Christianos , quorum fides ne magnitudinem grani finapis exæquat , quin potios nulla prorfus : Pro Christianis tamen hi ipsi ac pro Filis Dei haberi volunt, cum tamen nullam habeant fidem , quæ alicujus fit effectus & viva: ore tantum credunt, nullatenus autem corde, adeòque fufficere fibi putant, fi ore tantum & labijs suis fidem confiteantur, cum interim fit cor corum ab illa quam remotiffimum, nec minori ab eo spatioac intervallo dister , quam sejungitur Oriens ab occasu. Radicare oportet fidem in corde & pectore, atque exinde furfum fuccrefeere & proferre fructus homine Christiano dignos. Proinde fruftra hi fidem fuam jactitant, cum ne minimus quidem fructus fidei in illis deprehendatur. Quisnam ex illis fidei suæ magnitudine & constantia restituit proximo tuo fanitatem ? Vel quis ipfe per eam convaluit ? Quis visionem aliquam divinam fidei sua virtute conspexit ? Vel quis etiam, per ejus veritatem ac constantiam memorabile aliquid aut notabile obtinuit? Prodeat vel unus faltem ex multis millibus millium, atque indicet minimum duntaxat fidei suæ effectum. Sponsionem fecerim ego, nisi omnes sitis dicturi, quòd filium Decurionis fanare non potueritis: atque fimul interrogaturi, quid namfit in caufa, quò minus volueritis illud præstare : Sed respondebit vobis Dominus, quòd impoffibilitas illa fit penes incredulitatem vettram : Si non poteritis certò aliquid operari, fidem veram non habetis: Quod si fidem veram non habetis, Christiani non estis: Sin autem non estis Christiani, quid gloriamini de fide Christiana ? Præcludenda sané esset hæc gloriationis & jactantiæ via , & excommunicandi effetis, donec promiffio fieret, vos admiffuros atque præcepturos in Scholis Christianis meliorem & pleniorem fidei informationem-

Quamdiu autem hoc non fit , habendi estis pro Ethnicis incredulis, & ex societate Christiana exterminanda: Ignominia namque Christum afficitis, dum nomen ejus atque fidem profitemini & in mendacijs veitris deprehendimini. Etenim, inde Christi nomen inter Gentiles Blafohemia & convitijs profeinditur, quòd fides vestra inanis & mortua, nihil omnino in nomine Ielu præftet aut efficiat. Vos Magistratus , quam curam geritis Scholarum veltrarum? Quomodò juventus vestra in fide informatur ? V bi funt libri vestri Christiani ? Quaratione proponunt Doctores vestri Moysen, Prophetas & Evangelia una cum Epiftolis? Quando tandem subsequentur fructus at-

Tantoperé nimirum occcecatus est hic que operationes fidei ex doctrina illorum? Qui fit , ut nullus videatur illius rei effectus ? Profecto Ethnici atque venenati IIbri vestri, ac damnabiles Sophisticationes in culpa funt & impediunt, quò mi-nus possitis edere ullum fidei opus aut fructum. Verum enim verò vos longè aliud habetis, quod respondeatis, asserentes nimirum, non opus esse hoc tempore miraculis, quippe figna illa in Primitiva tantum Ecclefia fuifle necessaria, ut per illa infideles ad Christianam fidem converterentur: illud autemhac noftraætate non amplius desiderari, sed sufficere, ut fides hominibus per conciones fine miraculis proponatur. Ego verò amici mei, velim ad unum mihi retpondeatis: Quid fecir Christus ? Quid Apostoli ejus, dum in hoc mundo funt peregrinati? Nonne ita est, quòd docuerint atque annuntiaverint poenitentiam, & remissionem peccatorum, ac regnum Dei ad vitam æternam per fidem in Iefum Christum ? Quòd itidem etiam ægros & corpore & anima fanaverint, Dæmonia ejecerint, atque ita exemplum posteris reliquerint, quod in docendo populo & fanandis ægroto-rum corporibus & animalibus fequerentur ? Vel , an non etiam ablegavit Dominus Apostolos suos in mundum hoc modo ? Ite in mundum univerfum & Evangelium annuntiate omni creaturæ, qui crediderit & baptizatus erit, falvus erit; qui verò non crediderit, condemnabitur : Signa autem , quæ consequuntur eos, qui credunt, funt hæc. In nomine meo eijcient Dæmonia, novis linguis loquentur, ferpentes abigent, &, fi Luc.10. quod venenum biberint, non nocebit eis , imponent ægrotis manus & fanabuntur. Imò, ctiam credentes edent miracula multò majora his, quæ ipfe Salvator edidit. Ita eriam Dominus opera fua per internunties fignificavit, nimirum, Math. 11, videre cacos , claudos ambulare , le Luc.7. profos fanari , furdos audire , furgere fai.61. mortuos & Evangelium pauperibus annuntiari : ita videtis , qualis elle debeat veltra doctrina in Scholis vestris, quid debeant dicere Doctores vestri, & qua ratione oporteat cos fidem fimul cum fructibus ejus proponere, annuntiare &

Citra & extra fructus fidei vestra docere & credere, non alio modo habendum eft, quam illud, quod eft Ethnicorum infidelium, qui neque fidem annuntiant, neque fructus fidei operantur. Quinimò etià vos estis, ipsis Ethnicis pejores & sceleratiores, utpote, qui Gloriamini de fide & nullo tamen facto cam comprobatis: Etenim oportet secundum Dei mandatum conjungi doctrinam & opera : Sed aufit aliquis intra limites veltros accedere ; qui fanet fide fua ægrotos, qui precibus & jejunijs Dæmonia eijciat , aliave opera

# SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

Christiana expediat : Noone ita est, quòd fitis in continenter affeveraturi , illum esse Samaritanum & habere diabolum, cujus virtute & potentià ista omnia perficiat? Quòd si verò diabolus hoc præstare potest, quid nam vos poteltis? Vel, an efficacior est diabolus, quam fides vestra? Oportet vos per fidem in Christum Iesum eijcere Dæmonia: Sed vos hoc plané invertitis & diabolo illum honorem attribuitis, quòd hoc arque illud efficiat, quo quidem ipío ille vos obfidet , & fidem veftram debili-tat & labefactat. Egregios verò Christianos! Quando unquam diabolus ullus eijcier alium? Quomodò regnum ejus fubfifteret ? Quando unquam diabolus ægrotos corpore & anima fanavit ? Et fiquidem diabolus tam magna prættare potest, ubi ett fides vestra Christiana, quam oportebat ittiusmodi signis subsequentibus commonftrari ? Protectò frigidi eltis & oscitantes Christians, nec fidem vestram cassa nuce emerim, utpote per quam nullum penitus effectum valetis producere. Scholæ veltræ partim Ethnicæ funt, partim Christianæ, arque hinc omnis mali origo, dum liberos veitros ineptijs illis corrampitis, quò minus possint verum fidei Christianæ fundamentum aflequi & amplecti : Illic Ethnicorum libri & Scientiæ ipfis præleguntur, atque altiffimo interim filentio præteritur, qua ratione Deus pro benigna fuæ Gratiæ,

favoris, fapientiæ ac intellectus & Spiritus fancti conceffione, fit invocandus, & quomodo dona ifta divina una cum fidei confirmatione fint impetranda atque obtinenda ; ita ut fanari in efficaciffimo illo nomine Iefu Christi omnes morbi, dæmonia eijci, & increduli ad veram Christianam fidem converti poffint : Circa hoc occupari oporteret Doctores voltres atque Ludimoderatores. Verum perfuaderi ifthac vo-bis non poffunt: Vnde etiam fit, ut ne granum quidem sinapis fide vestra possitis provocare. Quomodo igitur consequemini à Deo oculorum vestrorum illuminatione, qua posfitis aliquem Spiritum sanctum, vel Angelum aut ipfum etiam Deum ingloriofa fua effentia videre # Adeò nimirum vestris tenebris istis estis excacati, ut neque diem à nocte, neque verum à falso discernere arque dijudicare possitis, multòque minus cavere vobis à veneno Ethnicorum illo, referto pestiferis diaboli sagittis, quippe quo jam estis tantopere infecti & occupati, ut in cæcitate ilta vestra commisceatis facra cum profanis, & neque Deum neque sanctos ejus in effentia sua cognoscatis aut videatis, Convertimini tandem, repurgate Scholas vestras, corda vestra emundate, invocate in Spiritu fancto, ita demum confirmabitur fides vestra, ut possitis signa edere fidei veltræ & res spirituales con-

Membrum hujus appendicis tertium ex cap. 105. lib. 5. Tabulæ Revelationis Majestatis Divinæ, in quo adversus Peripateticorum de Lapidis Ceraunij creatione agitur.

Axima pars hominữ adduci nequit, | ut credat, ex aere aliquid in terram decidere ac deijci- Et, fiquando ranæ, vaccæ ac vituli aliaque miraculofa decidunt, existimant hæc omnia prius subitò vi venti in aerem fuisse sublara arque ita poltmodum rurfum in terram prolabi : Quando vero audiunt , jaculum tonitrui , veluti ex pellucido aliquo Christallo politum, aut etiam Ceraunium lapidem albo, cœruleo, viridi varijfque alijs coloribus cœlitus demitti, quibus ædes, turres, arces, imò & quandoque petrofæ rupes comminuantur, confringantur, & conflagrent, respondent, lapides illos ex fobtili pulvere per Solis ardorem furfum elevato, atque in humidas nubes attracto, nasci, & partim oblonga & partiin rotunda forma constringi, atque ita concretos, rurfum vehementiore calore vires fuas in nubes humidas exerente, cum impetu deijci ac deturbari: Hæc nimirum eft illa tantopere decantata Philofophia Ariftotelica, ut dolendum fit ita futiliter, inepté ac ridicule, eos de miraculis Dei loqui,dum veræ scientiæ tergum obvertunt, & mendacibus iftis fomnijs loco veritatis utuntur & delectantur: adeoque etiam ja-

ctare ac gloriari in illis non erubefcunt. Sed durum ett, eos ab ineptijs fuis avertere, cum tamen scire illos oporteret , lapides istos per Angelos Dei præparari ac desuper immitti. Animalia etiam ista superioribus locis in aqua nafci , uti anteà brevibus indicatum est; aërem quoque ipsum & cœlum ex aqua factum atque eriamnum aquam effe: omnesque in terra gemmas & metalla ex aqua oriri & crescere. Sequitur ergo, quòd gemmæ & metalla in aere feu ccelo, ex aqua fieri, & nonnunquam conijci in hæc inferiora, atque ita filices quoque illos aureos aliofque lapides feperius in aqua natos, multis in locis defuper ad nos bomines in terram deijci, quibus miracula divina revelantur atque Deus in genere humano celebratur. Quarrivis autem hac & alia pro explodenda Ethnicorum doctrina plurimis in locis sæpissime disputentur, proponantur & folidis veritaris fundamentis in cœtu Christianorum confirmentur & annuntientur, nullus tamen inde effectus veré & realiter sequitur. Siquidem etiamnum hac nostra ærate videre licet, qua ratione Ethnicorum libri non folum in omnibus Academijs & Trivialibus feholis, in

urbibus & oppidis legantur & juventuti inculcentur, fed intuper etiam immensis commentarijs, non fine fumma devotione, labore & fudore tam ab Ecclefiafticis, quàm fecularibus illustrentur : in quibus varié disputatur de immortalitate animae, ac de ejus essentia & actionibus, alijsque rebus plus quam notorijs, ita tamen, ut nihil inde fubsequatur aliud, quam siqua vacca lambendo detergat vitulum, vitulus enim ille tum nihilominus manet. Eodem, inquam, modo se res habet circa istiusmodi gloffas & commetaria, ut quamvis multi multa ad ifta Ethnicorum scripta comminiscantur, illa tamen, uti ab initio erant, ita etiam ex post facto maneant venenata ac damnata Ethnicorum doctrina: Atque adeò etiam illi ipfi Doctores reverendi, fi Dijs placet, quia facram scripturam é manibus dimittunt, multoties & integris fuis commentis non recté intelligant aut affequantur, quid fit anima, quid spiritus sanctus & ejus dona, atque ubi Spiritus fanctus habitationem ac scholam suam habeat & exercéat : tantoperé nimirum fatuos illos exagitat Ethnicorum Scriptorum dementia, ut facram quoque scripturam ex traditis Erbnicorum interpretari, vel rectiùs de ejecti funt.

pravare non erubescant; cum tamen illa non per tenebras Ethnicas, sed per illuminationem tantum Spiritus fancti fit explicanda. Quis igitur temerarijs istis & nequam hominibus liberos fuos committet, ut venenum Ethnicum ab ijs hauriant, atque una cum magistris ae doctoribus suis efficiantur filij perditionis. Veri ac fynceri Christiani hoc à Deo mandatum acceperunt, ut Moyfen & Prophetas, imò Chrifrum Dominum fuum audiant & fequantur, Ab hisce igitur omnes Ethnici Doctores ac discipuli remoti sunt & exclusi, afferente Christo ipso, cum inquit: Qui non est mecum & verbum meum non audit, contra me est, neque discipulus meus est: Qui non colligit mecum, dispergit, qui me non fequitur, non est me dignus. Iam verò Ethnici Doctores nihil horum faciunt : neque enim Moyfen audiunt, nec Prophetas, nec Christum: Quòdsi audiunt eos, contemnunt; discipuli eorum dici non possunt, sed ab ijs seu ex numero eorum funt exclufi, fi ex eorum numero funt exclusi, non sunt filij Dei, sed impij, si impij funt, non funt participes regni cœlorum & consequenter à Deo penitus remoti &

#### Membrum quartum est caput. 78. lib. 7. tabulæ Revelationis Majestatis divinæ: quod aëris mysteria, verumque Meteororum contra Peripateticorum mentes explicat.

Mnia creata funt per verbum Dei: Proinde quoque omnes res verbo Dei gubernantur moventur & ducuntur-Hoc nolunt admittere sapiétes hujus seculi, sed peculiariter sibi confingunt opinionem, qua statuunt, naturam omnia peragere, & , quòd natura per causas secundas in tertias operetur, & stultum ex stulto generet: cum tamen ilta eorum figmenta & opinationes nibil fint aliud, quam pura puta mendacia: Neque enim natura illa in tota rerum Vnivertitate existit, quæ aliquid operetur aut producat, ficuti Deus facit, qui omnia Verbo fuo creavit, & quam ille cuique creaturae benedictionem largitus est & attribuit ei, ipsa ob temperat, atque verbo illi ac justui Divino obsequitur, ac ne latum quide unguem ab eo discedit. Omnes omnino creaturæ in metis ac terminis obedientiæ divinæ perfistune, homine excepto, qui à Deo recedit, contemnit præcepta ac doctrinam ejus, confingit fibi ipfi Deos, Idola ; religionem ac fanctiones fibi peculiares in ædibus facris constituit, de pravat verbum Dei, compellit alios, ut & ipfi ordinationes atque traditiones fuas præferant Verbo Dei, sanctos invocent, reliquias fanctorum pro facris venerentur, orent pro defunctis, facram atque à Christo institutam coenam sub una tantum specie administrent, & siquæ sunt alia istius

generis deliria, quæ observantur in dedecus & extenuationem Verbi divini: id tamen, quod firmum nihilominus permanebit & contemtores fuos tandem aliquando judicabit, Eodem quoque modo delirant Sapientes mundi seu Philosophi, quippe, qui non concedunt, Deum operari omnia in omnibus, & quòd verbum ejus omnia moveat, concitet & confervet, fed naturae illud fuæ afcribunt , prætendentes , Deum operari per media, & quidem per fecundas & tertias caufas : atque ita delirantes illi fapientes vel ultro intelligere nolunt, quòd Deus unicè per verbum fuum, non autem per ulla alia media, atque ita etiam nequaquam per iftas ab illis allegatas caufas, fed in illis tantum operetur. Primum corpus, nimirum aquam Deus madidum feu humidum per verbum fuum creavit, atque hoc ipfum etiamnum hodie post lapsum tor mille annorum humidum manet : Nulla iftic videtur caufa alia, quæ aquam humectet vel madidam reddat, super & in aqua Deus condidit aerem, ut natet super aquas & impellat ac moveat illas, atque in liquida & fufili illa fubstantia ipsas conservet. Hoc itidem fit etiamnum hodié. Cum aëre etiam fimul creavit verbo fuo Angelos & spiritus, qui in aere circa directionem tempestarum, pluviæ, nivis, grandinis, pruinæ, nubium, fulguris, tonitrui, ignis, Chafina-

### SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

tum, fulminis, aquarum, caloris, frigoris, humiditatis, ficcitatis & aliorum id getous quam plurimorum, munus fuum ac officium obeant & exequantur. Atque hoc ipfum quoque etiamnum hodie fit in verbo ejus. De hisce omnibus seculares illi sapientes seu Philosophi libros sibi conscribunt mire ineptos, in quibus ne punctum quidem unum , nedum integra litera vera est, sed quicquid ex cerebris eorum in calamum atque inde ulterius in chartam dimanavit, hoc tantum in illis legitur, quod nihil prorfus est aliud, quam purum putum mendacium. Quin imò etiam iple Spiritus orisin fapientibus iftis omnino mendax & falfus ett: volunt tamen illi nihilominus sapientes vocari, & conanturalijs persuadere, ut libros fuos ante omnia difcipulis in Scholis fuis proponant, ac probé cos in illis exerceant, quò doctiores inde evadant; confiltere namque in illis totum omnium reliquarum artium fundamentum Attende autem, quam futiliter de iftis jam commemoratis rebus fcribant, unde nimirum nubes, pluviæ, nix, grando, pruina, calor, frigus, fulgur, lapis Ceraunius, aquarum inundationes & tempeltates bonæ ac malæ oriantur. Profecto, ne ineptiora quidem fomnia alicui obvenire possent, quam quibus afini isti res commemoratas de pingunt. Fit autem id unicé inde, quod neque Deum neque Sacrofanctum ejus verbum cognofcunt, atque adeò etiam facram scripturam contemnunt, neque legunt in illa, sed delirijs suis duntaxat incumbunt, & mendacium mendacio assuunt. Quod fi Scripturam facram eo studio perlegitient, quo libros & volumina fua mendacia evolverunt, vera de aëre & tempestatibus invenissent : Quod nimirum non eo modo circa illas fete res habeat, atque illi in libris fuis mendacibus de illis scripserunt: Sed, quòd Deus pro hifce jam commemoratis speciebus peculiares suas arcas Thefaurarias habeat, ex quibus ventos ac tempeltates producit, & quòd Angelos ac spiritus fuos faciat ventos, & flammas igneas. Quæ quidem omnia fi ex Biblijs facris deprompta & in unum veluti fasciculum colligarentur, uti forsan aliquando in peculiari libro illorum omnium pro parte delineatio fiet, quo vos ardeliones mendaces cum illis ve-(tris figmentis & delirijs fugeretis? Quoniam enim Deus ad varietatem tempeitatum inducendam, peculiares fuas arcas Thefaurarias habet, & Angelos ac Spiritus, atque inde omnia illa inducit, quæ videmus: quam mirifice nimirum tempestates orian-tur, quam mirabiliter lapis Ceraunius coalescat, qua ratione æstus & frigus generent tonitru, ita, ut ad arces, ædes ac arboresulque illud pertingat, quonam unquam veritatis prætextu hæc & alia veltra deliria, ô mendaces impudientissimi, contra expressam facram scripturam probabitis aut defendetis ? Nunquam videlicet illud

probare poteritis, ut vel maximé etiam de animarum veftrarum falute agatur, nifi forfan facra scriptura falso sit & mendax. Sed illa jam per tot millia annorum examina fustinuit sua, & in actis præteritis fuit deprehenfa vera, atque mendacia veftra ac malitias detexit, eaque ratione vos cum libris vettris confudit, ut non magis, quam Pater vester, diabolus in examine potueritis subsistere. Quid igitur jam prodest vobis tot tantaque mendacia effinxisse, descripsisse & publicé inter homines divulgaffe ? Nimirum , mundo universo risui ettis, & ludibrio, nec quicquam magis in votis habetis, quam factum fieri poffe infectum. Porro Deus etiam lucem, Solem ac Lunam & stellas, diem & noctem verbo fuo creavit, & fua ipfius fervitia impofuit, atque proptereà etiam illa omnia fecundum verbum illud munera fua obeunt. Vbi igitur natura vestra, quæ peragat ista? Nihil plané uspiam est, præter unicum & solum Verbum Dei, quod ista omnia operetur. Orbem terrarum Deus Verbo fuo condidit & firmavir; ille igitur etiam in verboillo firmiter confiltit: Vbi ergo natura vestra, quæ globum terreftrem in continua hac ejus & immota firmitate conservat ? Fecit Deus, ut terra omnis generis plantas per femina earundem proteræt, hoc omne fecit ille in Verbo Dei. Vbi igitur natura vestra Peripatetica, quæ producat ea? Condidit etiam Deus omnia animalia in terris, in aere, in aqua, atque ad postremam etiam hominem ex terra fecit, atque verbo fuo Sacrofancto benedictionem illis divinam impertivit, ut crescerent, multiplicarentur, & replerent terram. Hac omnia quoque Verbum Dei efficaciter inde à mundo condito usque in præsentem horam in hor minibus & animalibus quibuscunque est operatum; ita, ut omnigena animalia & homines nati fuerint, creverint & multiplicati repleverint terram: Hoc omne, inquam, operatum est buc usque Verbum Dei in animalibus & hominibus & etiamnum idem operatur. Vbi igitur natura Aristorelica ? Proinde nemo non inde per solida veritatis fundamenta intelligit, quòd emnia per Verbum Dei creata fint, & per idem quoque verbum, in indito fibi primitus in creatione cursu dirigantur, gubernantur, moveantur ac ducantur: Pro ut etiam aër in verbo Dei natat, & per constitutos ad hoc Angelos Dei, ducitur, quò & quomodò Deus vult: Arque ita etiam ex mandato divino per Moyfen difficiles tempettates movebantur & concitabantur in Ægypto fecundum voluntatem divinam-Etenim Deus folus & præter eum neme clavem tenet ac clavum tempestatum, omniumque aliarum rerum & operationum, quibus mover & impellit & horfum retrorfum, pro libitu ac placito fuo, nec quifquam illi in eo ullum obstaculum, impedimentum aut remoram obijeere potest, nullus

etiam adest illi coadjutor, nulla ibi natura valet, de qua delirantes illi seculares tam multa garriunt ac feribunt, quibus excæcare homines & pellicere eosad mendaciorum suorum libros conantur, à quibus tamen cavere fibi debent & prospicere filij lucis. Vos inspectores legitimo ordine ac modo efficite, ut libri ifti mendaciorum veteres ac recentiores ex scholis vestris tollantur & comburantur, in mandatis date Doctoribus vestris, ut de novo Biblia universa accuratissimo studio evoluant, & omnia, quæ de tempestatibus atque alijs bue ufque commemoraris rebus eò pertinentibus in illis deprehenderint, diligentiffime cum omnibus circumstantijs inde accersant, in ordinem certum redigant, & verborum facræ feripturæ convenientium ac aptorum, ornato ritu extendant, explicent, & facris Textibus Biblicis confirment : Atque tum posteà ea discipulis condecenter ac debite proponant & inculcent. Dei.

Quamvisenim hoc ipsum leve nonnullis videri possit, attamen est illa res ardua ac maximi momenti , & concernit etiam honorem Divinum, ut filij Dei verè & ex fundamentis sciant & intelligant tempestates, atque alias eò spectantes operationes, non motu proprio, aut casu fortuito, neque etiam tali modo inepto, qualem prædicti illi mendaciorum libri illis affingunt; fed ex providentia Divina & Thefaurorum arcis induci & provenire, ac desuper in hunc mundum inferiorem demitti, quò, fi quando tempestates periculosæ suboriantur, in vocare Deum possint, ut velit illud tempestatis periculum clementer avertere, & loco ejus pluviam benignam largiri, atque infimul etiam fructus terræ, unà cum hominibus & pecoribus ab omni malo defendere, tueri & conservare, ac ut prætereà etiam circa hac omnia considerent alia, quæcunque cedere possunt in honorem

#### Membrum quintum ex cap. 22. lib. 7. Tabulæ revelationis divinæ extractum: In quo Angelorum officia & actus describuntur.

tensam aquam, quæ cœlum vocatur distinat atque in fua effentia confervat, omnibuíque rebus crefcentibus & viventibus mirificè motum tribuit : Secundo loco pofiti funt Cherubin, qui custodiunt & obfervant arborem vitæ:Ita etiam prænuntiant nonnulli res futuras , & docent homines, alij occidunt & repellunt hoftes, alij nivem, pluviam, fulgura & tonitrua dimittunt in terram, & fic in cæteris: Omnes tamen fimul ferviunt Deo, dum voluntatem ejus in rebus omnibus expediunt, in cœlis, in aere, in terra: Atque adeò in omnibus omnino locis, & id quidem etiam varijs ac mirabilibus modis , ut ex scripturis elicere fas eft-

Ex cap. 1. lib. 8. Revel, Ma-left, Div. Porro sciendum est, quòd permotus aer omnia illa , quæ in officij fui executione præftat, perficit, quippe, qui per Angelos aeri præftitutos , in verbo Dei Spiritualiter, ordine, & efficaciter concitatur. Eodem quoque modo resomnes spirituales & ratus. &c.

Primus inter Angelos est magnus ille corporales inter cœlum & terram atque adeò etiam in ipsa terra, per motum peraadeò etiam in ipía terra, per motum peraguntur : Verbum Dei movet Angelos & Spiritus movent aerem, aer movet aquas; aqua fua humiditate radicali res omnes vifibiles in terra connectit, & omnigenos terræ fructus in verbo Dei protrudit. Homines & animalia omnia moventur per verbum Dei , ut pote , per quod accep runt benedictionem, ita ut in motu illo

generent, crescant & multiplicentur &c.

Vos Doctores Ethnici Christiani , pa- Ex cap. 17,
ib. 7. rum vel omnino etiam non estis solicitide Sanctis Spiritibus & Angelis, aut, quid illi ex mandato feu verbo divino egerint omni tempore, atque etiamnum agant, fed contenti estis Ethnicis vestris Evangeliftis , Prophetis ac Vatibus : Vnde non eft mirum, finefcitis, an illi aliquid agant & quidnam operentur. Sed sciatis velim cum discipulis vestris, quod Deus omni tempore inde à principio usque in præsentem horam fuerit per fanctos fuos Angelos ope-

Membrum ultimum ex capite 48. lib. 7. & cap. 106. lib. 5. extra-Aum, in quo asperitatem & duritiem ejus in loquendo ad Christianos Ethnicorum discipulos excusat, & optimum finem, ad quem omnes ejus fermones tendunt paucis explicare videtur.

Vrum & grane est hac omnia præ-scribere, & forsan etiam tibi multo cet, sed indicet duntaxat, quid eveni-

gravius est ea audire: ac dices haud dubiè, re possiti illi, qui non Deo, sed Diabolo hac nimis asperè ac duriter scribi & judicari : Scire autem te velim , quòd uni- dò , & qua ratione cavere fibi debeant

## SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

quibus omnibus etiam Evangelium, unà cum omnibus Epiftolis Apo(tolicis enun-tiat hæc verba: quòd adverlarius vester diabolus circumeat tanquam leo rugiens, quæsens, quem devoret. Finis autem, ad quem tendere debet quilibet Christianus est, ut quærat lucem omnimodè effentialem, at mundani, tenebrofi, & Ethnicæ doctrinæ fectatores non animadvertunt tantam lucem in primo hoc capite Genefeos accenfam esse, ac prætereà etiam lucis istius fplendorem non observant, atque inde præ caecitate fua neque Deum neque creaturas fuas neque etiam feipfos vident: Idcirco voluit Deus, hanc illis declarationem ad agnoscendum lumen illud præscribi, quò intelligant, quid sibi velit hoc ejus Verbum FIAT LVX ET FACTA EST LVX. Quam laté fefe hæc lux in loca omnia fuperiora, inferiora& collateralia extendat, omniaque penetret & illuminet, quo illa ipia opera Dei , Filijs ejus obvia & in rebus omnibus perspicua & nota fiant & reddantur: sicuti etiam omnia verba hujus capitis primi Geneseos, eo modo funt luce illa illustrata, ut ad splendore eorum Deus una cum creaturis fuis agnosci & apprehendi & in perfecta cognitione ac scientia retineri possit: Quid debuit Deus ultra facere, quam ut eos in luce hujus luminis & scientize rerum omnium constitueret? Cum ipfiè diverso, omnibus viribus ex lu-

Christiani, ne incidant in retia diaboli. De | ce illa evadere enitantur & tenebris inhiet, quibus jam tum funt collo tenus immerfi, indeque ad nullius & ne vel infimæ quidem etiam creaturæ divinæ cognitionem pertingere valeant, ut taceam interim, quòd etiam hoc Verbi Divini lumen in totum à fe exturbaverint : Quando autem Deus ip-fis & universo mundo lumen verbi sui Divini atque adeò etiam cognitionem omnium operum fuorum prædicto modo accendit,& hanc infuper declarationem pra-fcribit, monere eos hoc ipfo vult, ut ex iftis fuis tenebris tantoperé fibi defideratis, tandem aliquando ad ejus lucem emergant, eâque illuminentur & veram rerum omnium cognitionem adipifcantur , atque unice illa ad ejus laudem ac honorem & ad ipforum falutem ac proximi utilitatem pié utantur.

Hæc ille : atque permulta ubique sparfim alia adverfus artium hujus feculi incongruentiam , defectum & contaminatio-nem , atque etiam Philofophiæ & Scientiæ Ethnicorum infufficientiam, quæ omnia hoc in loco describere nimis foret longum, & lectori fortasse tædiosum. Sufficit, ut per ista quilibet sagax & mentiscompos videre queat, artes & Philosophiam Ethnicorum esse veritati seu sapientiæ sanctæ (quæ est veræ Philosophiæ fundamentum) adeò oppositas & ad invicem contradicto-rias, ac sunt Lux & Tenebræ, Bonum & Malum, ac denique Deus & diabolus.

FINIS.



Fol.66:

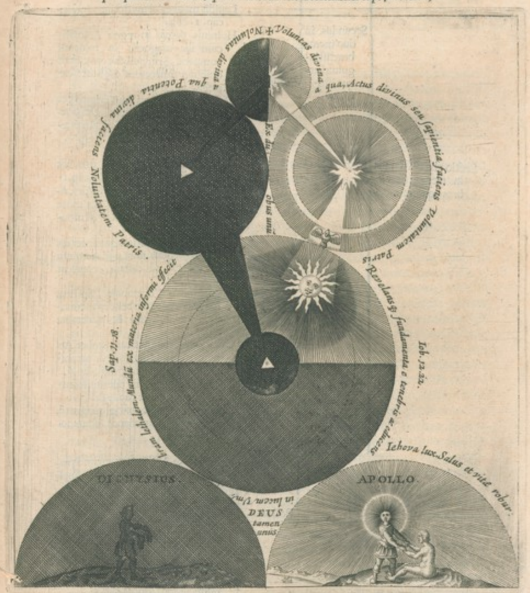
# PHILOSOPHIÆ MOYSAICÆ SECTIO SECVNDA

IN QVA

Fundamenta radicalia tam Sympathiæ five

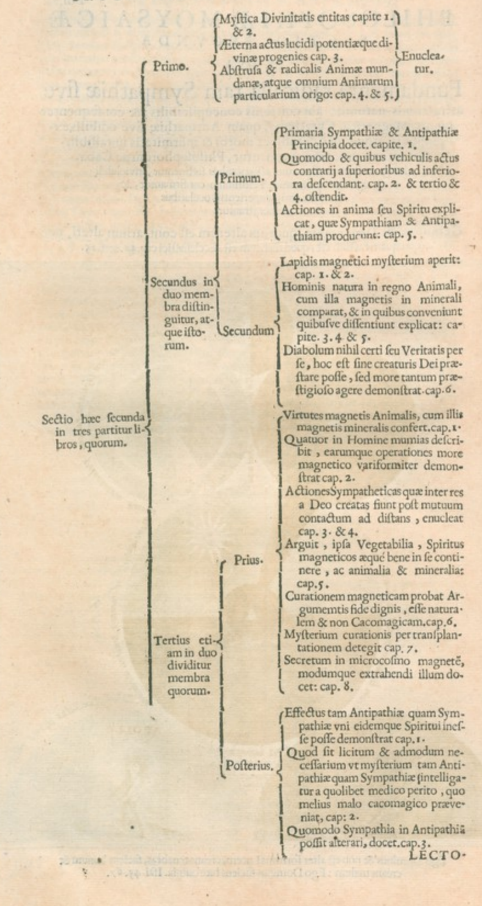
attractionis naturalis, aut coitionis concupifcibilis, & confequenter omnis Magneticæ Curationis, quàm Antipathiæ five odibilisex-pultionis, atque adeò cujuflibet morbi & infirmitatis in, fallibilibus naturæ rationibus probantur, Philosophorum ac Cabaliftarum Sapientiffimorum affertionibus sustinentur, inviolabili Scripturarum facrarum Testimonio confirmantur, ac tandem varijs experientijs ocularibus demonstrantur.

Gemina fecie Deus omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum est, quod mancum est. Ecclesiastici cap.42.vers.25.



Ego Dominus & non est alter formans Lucem, creans tenebras, faciens bonum & creans malum: Ego Dominus faciens hæc omnia. Isai. 45. 67.

# SECTIONIS SECUNDÆ CONTENTA.



E scire velim (lector doctrina & pietate ornate) quòd, ut pracipua se-Sionis Trastatus bujusce Philosophici prioris intentio sit, creatorem in creaturis idque mente elevata contemplari, ita quidem sectio bac posterior circa admirabilem & arcanam Sympathia & Antipathia tam speculationem, quam praxin versatur: Quas duas in mundo tam calesti, quam sublunari proprietates oppositissimas, Majestas divina pro suo placito vel ad creaturas amore & concordia conjungendas atque conciliandas, vel ad invicem odio ac livore prosequendas exercet. Observa ideo & enuclea cum diligentia, si placet, abstrufam bujus fectionis (ccunda medullam; mysterium profecto omnium profundissimum & intellectu atque observatu difficillimum, ac proinde inquisitione perpensa dignissimum. Principia illa tria Moysaica iterum properspicujori arcani tam profundi enucleatione, hoc in loco remetire, iffque medullam adbuc magis vivam acessentialem ut addam, me urget necessitas ipsius rei , suadet que animi mei ad tuum intellectum elucidandum cupido: vale.

## LIBER PRIMVS SECTIONIS SECVNDE de Sympathia & Antipathia.

Libri hujus primi Argumentum.

Postquam hujus tractatus Author, inquisitione diligenti præeunte, intellexisset,omne Sympathiam & Antipathia immediate à quibusdam differentibus animæ seu Spiritus vivisicantis passionibus fuisse ortas; quarum una est concupiscibilis; altera vero Irascibilis, & tamen eas ab effectu creaturis tam animalibus & vegetabilibus, quam mineralibus inesse percepisset, ad causam ejusdem rei radicalem inveniendam arque dignoscendam desiderio haud minimo incendebatur. Cum autem fecum iterum iterumque reputaffet, æternam virtutem (quæ est caput & radix omnium) esse simplicem & absolutam naturam in se, nullam talem in iphus essentia diverhitatem decernere potuit, quatenus ipfa non nifi unica eademque Identitas in fe ipfa æternum exiftit: Nam juxta facræ Scripturæ intentionem, ficut tenebræ ejus ita & lux Pal, 138.11, ejus. Vnde colligebat, quod binus æqualis effectus, quorum unus eft alteri conditione seu dispositione contrarius, debeat necessario à duobus diversis in eadem essentia integra proprietatibus emanare, videlicetabejus Noluntate & Voluntate, quarum una per tenebras, altera per lucem exprimitur: Nam, quando mens æterna & lux infinita (in qua revera non funt tenebræ ullæ) non vult, tunc fe à creatione distrahit & in se ipsa reservat, hoc est, reslectit ardorem suum in se ipso, atque ita nihil sua præsentia lucida aut creat aut informat, sed univerfam abyflum (quæ in hoc ftatu in divina potentia dicitur existere) tenebris undique obrutam, informem & splendore vivifico destitutam reliquir. Atque hæc fua negativa seu contractiva actio est perfectus suæ noluntatis Character, cujus effectus generales funt Tenebræ & privatio: Sed, cum è regione, abstrusa illa unitas, benignum & salutarem fuæ effentiæ (quæ eft voluntatis fuæ expressio) radium & splendorem in Chaos feu abyffum deformem emittit, tunc tenebræ & privatio luci & politioni, ut pote vitæ atque formalis existentiæ actui locum cedere cogantur. Per istiusmodi ergo suæ contemplationis objectum percipiebat, quod actus ille tam voluntatis, quam noluntatis in unica unitate essentiali continebantur, quæ inse & per se est tota bonitas, & consequenter, quod noluntas in ea sit nihilaliud, quam ejus voluntas: Nam, quatenus ipfa est unum & omnia, ita quidem ejus voluntas & noluntas non est, nisi unica Identitas in ea & tamen omnia & per omnia: Na, mediante ea, operatur, quicquid vult more ta privativo,

Dan, 4.

SECTIONIS SECVNDÆ ARGVMENTVM. LIB.I.

quam politivo, cum in cœli virtutibus, tum in habitatoribus terræ: Quare sequitur, quod tenebræ & lux sunt unum & idem in unitate ista Archetypica: Quoniam omne in iplaest bonum, quatenus ipla in se est fola & absoluta bonitas : Ad effectivam & informantem lucis emanatione quod spectat, ipsa profecto apparent creaturis tales, & varias imo verò infinitas huic mundo contrarietates, producere videntur, quæ à mortalibus secundum effectus, quos ex ijs comperiunt, aut bonæ aut malæ æstimatur: Vt cunque Authori videtur evides, quod istæ duæ effluxiones seu extensiones contrariæ in effectu ab una eadeque æternitate essentiali procedentes, suissent rerum omniam principia, quatenus Chaos obscurum à suis visceribus aquas præsentia lucis edebat, quæ erant unica illa materia, à qua cœli & terra, ac consequenter integer mundus erant facta: Nam vivifica æternæ lucis emanatio eis formam, figuram virtutem & motionem impertivit : Hifce ergo ab Authore serio consideratis ratio ipsius protinus eum informavit, mundum fuisse ex materia seu subjecto dispositioni contrario compactum atque fabricatum: Non est enim possibile, ut parentes natura ab invicem diffentientes, proles fibi conditione & natura confentientes & concordantes pariant: & tamen hujusmodi erat Creatoris voluntas, quod istæ duæ proprietates, quasi toni dissonantes, in unisoni sive unitatis unionem quafi ad fuam ipfius imaginem per inviolabile Spiritus æterni amoris & concordiæ vinculum colligari deberent, ut exinde materia, quæ est aquarum tenebrosarum substantia, loco sœminæ, formali & masculinæ emanationi, sive Spiritui illuminanti ab unitate emisso, inferviret: Quo tandem Triunum Typicum, ex dualitate five unitatum confusione ad imaginem Archetypi statueretur, qui mere Spiritualis existens, fuit vita æterna illa radicalis & mundi essentia, quæ erat sine principio: Atque ob istam rationem necesse est, ut mundus, quippe ad imaginem Archetypi creatus; anima Catholica fruatur, qua mediante agere & vivere potest ad exemplar ipfius, a quo tum forma tum materia ejus derivantur, & per consequens opus est, ut binis Prædictis proprietatibus, nimirum illa Voluntatis & Noluntatis induatur: Hinc ergo animadvertit author, quod, cum internus, Tum externus Typus, feu mundus Typicus debeat necessario contrarijs passionibus atque alterationibus subijci, quæ à binis illis in unitate Archetypica proprietatibus oriuntur: Nimirum, quandoque anima ejus est apra ad dispositionem tenebrosam & privativam, sequendo in ista sua proprietate naturam aquarum, quæ funt Tenebrofæ Abyssi. sive chaos informis soboles, in quam potentia divina habet Dominium : Atque hoc statu videtur induere Noluntatis in unitate Characterem, & quandoque ipla affectat & imitatur actionem & proprietatem lucis quæ ab æterno unitatis fonte emanat : Atque in hoc statu videtur manifeste agere, informare & quafi velle, feu pofitivam & lucidam induere naturam, & per consequens figillo seu impressione voluntatis in unitate obsignari. Atque hic est efficax ille voluntatis sacræ effectus: Nam, videbatur Authori, quod, quatenus totus mundus effet ex duabus proprietatibus contrarijs conflatus, nimirum ex luce formali & materia humida oblcura, debet consequenter sequi, quod Catholica in mundo anima, seu Spiritus ejusdem, generaliter vivificans, & per consequens quælibet particularis existentia formalis; quæ ab anima Catholica derivatur non aliter, quam radij infiniti ab unico sole, passionibus & alterationibus conditione oppositis sit obnoxia seu subjecta. Hinc ergo oritur Illa affidua amicitia & inimicitia, quæ observatur effe inter bonos Angelos & Spiritus malos. Hinc quotidianæ illæ mutationes & variationes, tam amabiles, quam odibiles, quæ rarione varietatis influentiarum vel convenientium vel ab invicem discordantium tam

in cœlo athereo, quam elementari eveniunt, Hinceffectus illi contrarij procedunt, qui à ventis tum loco tum conditione oppositis vel natura convenientibus in Elementum Sublunare Catholicum expirantur: Vnde tam concordia, quam discordia cum diversitate mul-tisormi meteororum in eo producuntur. Hinc est affectionum multiplicitas, dispositionum oppositio, Spirituum passiones, &, ut verbodicam, fympathia & Antipathia illa, quæ observatur esse inter creaturas tam fimplices, quam compositas sive sint animales, vegetabiles aut minerales, Concludit igitur Author hisce fundamentis statuminatus, quod fit æquum & justum hisce duorum excellentissimorum Philosophorum Heracliti & Empedoclis de hac re opinionibus astipulari, quarum una est, quod omnia fiant per litem & inimicitiam, hoc est ex Inimicitia & Amicitia: Altera, quod ex quatuor Elementis & ex amicitia & lite composita sit anima. Hinc inde arguens contrariam illam dispositionem, quæ est inter Spiritum aqueum seu naturam humidam mundi, & clarum mentis lucidæ radium, respectu eorum originis : Nam , perlitem intelligit tam contentionem Spiritualem, quam corporalem, respectuscilicet illius potentiæ sive fortitudinis contrariæ: quæ est inter formalem & omnia informantem lucem & Tenebrosam materialn, tam ratione corporis in actione corruptionis, quando anima parata estabeo discedere, quam in Antipathetica seu irascibili passione respectuanima, in qua Spititus laborat & præter naturaliter patitur. Atque hæ prædictorum Philosophorum opiniones non videntur à sensu sapientis discrepare, qui dicit, Ecclef. 42.25. quod Deus gemina fecerit omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum est, quod mancum est.

#### CAPVT. I.

In hoc capite demonstratur, quod Deus sit pura, simplicissima & Catholica illa unitas, qua numerum & multitudinem omnemin se comprehendit.

T nemo est, ut cunque Mathematicæ | esse radix infallibilis , non modò lineæ cu-V perfectionis sphera exaltatus, aut pro-funde in mysticis Arithmetica abstrusa visceribus immersus, qui agili maturioris fui intellectus intuitu, rem aliquam observare aut discernere potest, qua fibi vel or-dine vel antiquitate locum ante unitatem meritò vendicare queat , (unde unitas à Philofophorum fapientiffimis agnofcitur effe principium & radix omnium numerorum & multitudinis) ita quidem quilibet fibi constans negare non potest, quin, quòd radicalis ista identitas ur in pura & simplici sua natura consideratur, ab ulla dimensione quantitativa limitari, aut in numero aliquo includifive comprehendi, aut in portiones distinctas dividi, aut substantia aliqua seu Entitate definiri ne queat. Atque hinc à fapientibus concluditur, quòd unitas fit antiquissimum & maximé radicale rerum omnium principium, ut pote, quæ comprehendit in se omnes substantias, quantitates & qualitates, non aliter, quam punctus in Geometria , in nuda & simplici sua effentia consideratus, observatur esse indivisibilis, quippe, quid vix per-ceptibile & quasi nihil determinabile: Et tamen punctus agnoscitur à Mathematicis

juslibet Geometricæ, verum etiam omnium aliarum continuatarum in Mathefi & Physica dimensionum, quatenus ipte omnes in fe comprehendit magnitudines & à nullo comprehenditur.

Ita duo dimensionum quarumcunque Principia, quatenus ordine & tempore omnia alia in rerum natura præcedebant & excellebant, Mathematici experti invenerunt ad imitationem Typicam five imagi-nem internissimi, centralissimi & abstrufiffimi in divinitate puncti, five unitatis fplendidiffimæ in eodemstatu manentis, quo ante mundi creationem extitit, nimirum, quando se ipsam in se occultam & secretam, hoc est ab omni creationis actu refervavit: Ita, ut in ista hujusce existentiæ unitatis conditione, nec pro Deo haberi potuerit, quatenus ipfa ad buc nullam creatione produxit creaturam, à qua pro Deo coleretur, nec pro Patre rité haberi potuit, quoniam nullum ad huc filium five Archetypum five Typicum genuisse apparebat, nec pro fummo bono æstimari videbatur, quatenus abyffus tenebris ad huc obruta, feu hyle deformata, de lucida & vivifica ipfius bonitate nondum participaret : Nam,

adhuc vacua erat & inanis : neque dicenda | pro Nihilo alio haberi queant , quam mera erat pulchra & formofa, quia pulchritudinis fuæ radios nondum cum creatura communicaverat: Nec directé æternitas vocari debebat, quoniam in ifto fuo ftatu abfcondito, humanæ capacitati comparebatnon omnino existere ; imò verò pro nihilo æstimari & per confequens nullum habere aut cum æternitate, aut ævialitate, aut temporalitate, commercium. Porro etiam nomen Principij in tali conditione fibi vendicare non potuit, quoniam nullum adhuc ad rem aliquam creandam habuit relationem, adeò erat occultata & obscurata à mortalium apprehensione & in ipsius ordine & antiquitate adeo incognita, atque ctiam tam infcrutabilis & incomprehenfibilis in fua effentia, ut nullo modo aut pro fubstantia aut quantitate aut qualitate con-cludi potuisset, sed potius pro quodam Ente Transcendente, in se ipso solummodò refervato atque confistente; nullum habens principium seu radicem, à qua extraheretur : in cujus nihilominus divina potentia, quali in loco continente fine fine & termino omnia, quæ jam explicitè apparent, complicité continebantur : tametli exilis mortalium capacitatis respectu, pro Nihilo æltimabantur. Atque ob iftam rationem, nonnulli in veræfapientiælegibus verfati, monumentis eorum æternis, reliquerunt, quòd Myttica hæc unitas, cum effer. Tenebrofæ abyffi nebulis involuta & quafi vacua Reuclia, lib. 2, atque otiofa maneret, pro ? N nihilo de Re. Cabal, habebatur. Nonens non finis. Quoniam tenuitas & paupertas capacitatis ingenij

humani in rerum divinarum confideratione est talis, ut foleat ea imaginari & judicare non omnino elle, quæ non apparent oculis: Propter hanc caufam turbæ Cabalifticæ præftantiores,iftam radicalem unitatem in fua abstrusa & occulta conditione Aleph Tenebrofum dictitarunt, quæ litera Hebraica recipitur inter Iudaorum Doctores vel Rabinos, pro figura unitatis in Arithmetica, & per confequens intelligitur Hieroglyphice pro Deo, in absoluta fua natura Monadica, quatenus nimirum in fe fola videtur esse fine ullo emanationis signo contracta: In quo quidem statu Mercurius Trifinegiltus ipfam in verbis bis defcribit: Monas ( ait ) ante mundi exordiom sibi ipsi & non alijs reluxit : Etalibi planiùs : Erat umbra infinita in Abyth agua infuper, & spiritus tenuis intellectualis per divinam potentiam in Chaos inerat. Et Moyfes: Tenebræ fuerunt super faciem Abyshi.

Quibus sapientes licet de longè discernere

queant, quid effet potentia divina, priuf-

quam creatura ulla é tenebrofo Chao expli-

cité apparebat, atque etiam de facili conci-

pere possunt, quo i nam esset radicale tene-

brarum principium, videlicet radiorum

actualium lucis æternæ in lucida ista unitate, in qua non funt tenebræ ullæ, retentio

five occultatio: ita, ut Tenebræ Originales

Pimand, 12. Pimand, 3:

Gen, I.

conturbantur, sed si totaliter auferat vitae aspectum, immediate expirant & moriuntur. Hinc etiam Moyfes: Deus malos relinquit & abscondit faciem suam ab ijs, ut Deuter. 31.17. obveniant ijs mala multa, Et David alibi:

quoufque abfeondis vultum tuum à me? exhilara me vultu tuo, vifitatio tua confervat spiritum meum. Quibus patet, quòd ru.13 s, essentia hæc divina actionem sue noluntatis & voluntatis tam post ejus mundi creatione, quam ante illam observet: in quoru priori detinere solet vitam à creatura mediante privationis actu, in posteriori impertit ei vitam, eamque præfervat : Nam per proprietatem fuam rarefactivam creavit

atque vivificavit mundem & emnia, quæ in mundo funt.

CAPVT.II.

go, neque etiam potest lux illa vivificationis divina adeffe vel emanare, ubi voluntas illius fimplicis & abfolutæ in unitate abfentiæ est negativa: Hinc ergo ex necessitate fequitur, quòd tenebræ effent fuper faciem abyffi, & quòd terra effet vacua & inanis seu informis, antequam essentia divina emicabat & ferebatur fuper aquas : &, quod tenebræ effent factæ otij atque quietis Tabernaculum : quoniam, ubi actus divinus, seu facra emanatio abest, vel saltem agere & radios fuos emittere non vult, omnia dicuntur in potentia manere, & confequenter fine actuali virtute, hoc est, quafi mortua & immobilia existere : &, quòd durante potentiæ privativæ dominio proprietas frigoris & itupiditatis fit in vigore, quoniam calor à motu generatur, & motus eft quid à luce inseparabile: & lux ifta radicem fuam habet in unitate lucida, quæ ob Encrationem luminis Pater dictitatur. Quare fequitur, quòd divina ista essentia in hoc ftatu contrahit & retinet feipfam in fe: & tunc Chaos obscurum in divina potentia reservatum, debet motu & caloro privari: & quòd fit ad denfitatem & infpiffationem ratione dominij frigoris inclina-tum: Et quòd fit privationis fundamentum & confequenter vitae & creaturarum essentiæ inimica , quatenus natura ejus actui,motui,& calori,qui sunt divinæ emanationis ministri est opposita, & per consequens est mortis, corruptionis & deformitatis origo Concludimus igitur, quòd, ut lux sit vitæ, politionis, motionis & voluntatis di-

vinæ in fua revelata natura initium, fic eti-

am tenebræ primordiales funt caput & fcaturigo mortis, inanitatis, privationis, quie-

tis ac denique noluntatis divina effentia:

Atque hinc testantur scripturæ sacræ, quòd

quando Deofalutares fui vultus radios cre-

aturis emittere placet, ipfærecreantur bo-

no & vita: at quando in parte abicondit faciem fuam lucidam, tunc ægrotant &

lucidæ à radicali unitate emanationis ab-

fentia, quæ est omnis actionis sons & ori-

CAPVT. II.

In quo probatur, quòd omnia fuerunt complicité & Idealiter in Deo & ex Deo, priusquam explicité aliquid compareret aut factum effet.

STatum & existendi modum unitatis veniebant în principiü, & tum omnia erant aterna, priusquam aliquid erat creatu, nil nisi meré principium, manente tamen fecundum exiguam Ingenij mei validitatem; fimul atque effectus, quos in potentiali seu informi rerum omnium subjecto produxit, satis manifesté in præcedentibus explicavi : atque etiam ibidem expreffi, quòd omnia in co statu essent complicitè & occulté in omnipotente & incomprehenfibili divinæ perfectionis puncto com-prehenfa, in qua corum conditione manebant & existebant quasi Nihil, quoad nos: quatenus nulla forma (cujus est affignare rebus nomen & esse ) erat induta, atque ideò in statu informis virtutis hujus, respectu nostrum, existentiæ, sapientes iplam vocaverunt potentiam Divinam : Sed, ut hoc totum, Authoritate facra clarius con-Rom.II.36.

I. Cer.11.12.
Pobef.46.
Coloff.14.
Coloff.3.11.
Ecceff,
Commia function Dec. Et alibi: Vnus Pater omnium, qui fuper omnes, & per omnia omnium, qui fuper omnes, & per omnia & in omnibus nobis - Atque iterum : Omnia per ipsum & in ipso creata sunt, & ipfe eft ante omnes & omnia in ipfo conftant. Et alibi : ipfe est omnia in omnibus. Et Syriachus : diximus multa, nec tamen affecuti fumus : fumma dictorum eft, ipfum effe omnia Hisce sacrisPoëtæ videntur convenire dicentes: Iupiter est, quodcunque vides , quocunque moveris. Et : omnia Iovis plena &c: Quibus facillimé est colligendum , quòd Deus genuerit, produxerit, fecerit & creaverit nihil, quod non effet æternaliter ex seipso & in seipfo, ita, ut ab ipfo omnia emanarint & procellerint, nimirom ex abfcondito in manifestum, ex incognito in cognitum ex Simplicitate pura & Archetypica in similitudinem Typicam, ex fonte in mare, & ex puncto in circulum : illud fagacis Philosophi verificando: Deus est omnium centrum, cujus circumferentia est nullibi: vel, ut alij volunt, ipse est centrum & circumferentia: Hinc ergo mihi liceat inferre, quòd omne genitum, principiată, creatum, productum, feparatum venit ab ingenito infinito, incipiente, improducto, in separato, uno: Omne inferius ex superiori, omne corporale ex spirituali, omne visibile ex invisibili, omne teporale ex ævo, omne æviale ex æterno. Hinc sicut Deus dicitur, quòd ex ipío & per ipíum & in ipío funt omnia, ita etiam dicitur, quòd ipfe fuper omnia & per omnia & in omnibus: Sequitur ergo confideratio per egreffum & defcenfum universi, vel quali per progressium à centro versus circumferentiam. In Deo omnia erant, nihil nisi meré Deus, ex Deo omnia

Deo in se ipso. Ex principio omnia procedebant in Verbu, & tum omnia nihil erant, nisi mere Verbū, manente tamen principio-Ex verbo omnia procedebant in Spiritum Domini,& tum nihil erant, nifi merè Spiritus Domini, manente tamé Verbo. Ex Spiritu Domini omnia procedebant in aquas feilicet superiores & tum omnia nihil erat, nisi merè aquæ, manente tamen SpirituDomini. Ex aquis superioribus omnia descenderunt in aquas inferiores, & tum omnia nihil erant, nisi meré aquæ inferiores, manentibus tamen superioribus: Exaquis inferioribus, quafi Elemento Catholico quadriformiter alterato & aftris invisibilibus omnia procedunt in corpora vifibilia & tunc omnia nihil funt, nifi meré corpora vifibilia, manetibus tame Elementis & aftris invisibilibus. Tandem explicatis atque ab-folutis hisce omnibus totum universum in quintum effe, hoc eft, in hominem eft contractu, ubi omnia nihil aliud funt, nifi merè homo, falvo tamë & integro manente Vniverso:sic postremus omnium existit homo, qui habet & gerit in se omnia, & est omnia, quippe, qui effentialiter est imago ejus, qui erat prior omnibus, qui est benedictus Deus, qui erat omnia, qui fudit omnia, & qui in hominem concludit omnia. Quod quidem totum testimonio sancto & Cabaliftaru affertionibus confirmare poffumus : 151.45.78 Năin feripturis babernus , quòd Deus om - Sap.11.18. nium fons creaverit tenebras, & quod bæc loh 1. tenebrosa abytsus esset principiù informe, quod complicité comprehedebat in se omnia: & quod Verbū illud, effet in principio, atque iterum, quòd Verbum hoc é tenebris egreffüeffet: Et, quod Spiritus Domini ferebatur fuper aquas, quæ apparebat ex Tene-brofæ abyffi vifceribus. Et quòd omnia in principio essent aquæ, luminoso tamé spirirus vigore non extincto: Et, quòd hæ aquæ effent in superiores & inferiores divisie, sed prima creationis vis in illis fuperioribus patebat, cum cœlum Empyreum effet ante Elementű fublunare creatű: Tunc ex aquarum superioră cum spiritu lucido, quo cœli erant ornati, aquæ inferiores effent formatæ & ordinatæ: Nam inferiora reguntur à fuperioribus. Denique omnia compolita ex aquis inferioribus mediantibus aftris invifibilibus ab aquis fuperioribus emiffis creata funt, ac tande omnium perfectio Adam ad imaginë Dei est factus compendium totius mundi in se habens, Hermes hæc: Pimander mens divinæpotentiæ mutavit formam &c universa subitò revelavit : Cernebam enim

Ad Afdep.

omnia in lumen conversa suave nimiùm atque jucundum, quod intuentem me mirifice oblectabat: Paulo post umbra quadam horrenda, obliqua revolutione subter labebatur, in humidamque naturam migrabat, ineffabili tum vultu exagitatam, unde fumus magnus in sonitum erumpebat. Et sonitu vox egrediebatur, quam ego luminis vocem exittimabam, ex luminis voce Verbum factum prodijt : verum hoc naturæ homidæ aftans, cam fovebat; ex humidæ autem naturæ visceribus syncerus ac levis ignis protinus evolans, alta petit, aër quo-que levis ípiritu parens mediam regionem inter ignem & aquam forticbatur, terra verò & aqua fic invicem commixta jacebant, ut terræ facies aqua obruta nusquam pateret. Terra postmodum animantia, quæ intus habuerat, peperit: At Pater omnium intellectus, vita & fulgor existens, hominem fibi fimilem procreavit &cc:Quibus arguit, quòd Deus feu mens divina in unitate fua fimplici effet potentia divina,& fic in Deo omnia erant nil nifi vere Deus Tunc muta vit se in principium Tenebrosum, & tunc omnia nihil aliud erant, quam principium Tenebrofum, quippe cui omnia merant coplicité, manente tamen Deo, tunc emanatio lucida est facta, qua, fugatis tenebris ex principio Verbum factum eft, & tunc omnia nihil erant nifi Verbum, manente tamé principio. Ex verbo omnia procedebant in Spiritum Domini, & tunc erant nihil nifi merus Spiritus Domini & fic in cæteris. Porro etià scriptum est in libro Bahir : Ni hil est principium, nisi sapientia, hæc cum fit in abyflo tenebrarum retracta & immanens quafi otiofa, vel (ut ajunt) ad nihil respiciens, ideirco dicitur Ain. Nihil. Non ens & non finis, quia nos tam tenui erga res divinas ingenij paupertate mulčtati, de 13s, quæ non apparent haud secus atque de 115, quæ non funt, judicamus : At, ubi se oftenderit, quòd fit aliquid & revera fubliftat, tunc Aleph tenebrofum in Aleph lucidum convertitur : five Aleph magnum, quando exire cupit & apparere omnium rerum caufa, per Beth proxime fequentem literam & nominatur 31 Ab ideft, Pater omnis generationis & productionis; facit enim res omnes. Hæc ille : Vnde liquet, quòd illa digreffio fit confensutam scripturæ facræ, quam Philofophi & Cabaliftæ fapientiffimorum. Si autem more retrogrado, à circumferentia rerum in centrale earum punctum quafi à terra in fummum cœlum afcendere velimus, cum homine incipiendum putamus, utpote qui erat ultimus atque infimus scalæ superioris gradus, per quam à cœlo in terram demonstratione à priori, & quasi ab Alpha ad Omega descendimus : atque ita demonstratione quali à potteriori & quali ab Omega ad Alpha procedemus in hune modum : Eva, Mater omnium viventium non ex absoluté nihilo facta eft, fed effentialiter ex Adamo,

qui dicit : hoc os ex effibus meis, & caro ex carne mea: & antequam Eva extraheretur ex Adamo, tunc quidem in Adamonihil crat, nifi ipfiffimus Adam, qui erat microcolmus & complicatio totius universi. Adam microcofmus non ex nihilo factus eft, ideft, non ex feipfo, nec per fe ipfum, fed ex Macrocofmo , mundo majori: &c antequam extraheretur inque proprium effe veniret, tum ipfe in macrocofmo nihil aliud erat, quam ipliffimus macrocofmus feu mundus major. Macrocofmus non ex mere & abfolute Nihilo est factus, sed ex aquis tuperioribus, hoc est ex mundo Angelico extitit,& antequam hoc fieret,mundus major in superioribus aquis nihil aliud erat, nili ipliffimæ aquæ superiores, vel ipfiffimus mundus Angelicus Mundus Angelicus feu aquæ fuperiores non ex nihilo extiterunt, sed ex spiritu Domini, qui eas ex se ipio effudit & fuper eas ferebatur, & antequam hæc effusio fieret, omnes aquæ superiores vel Angelicæ fubstantiæ in Spiritu Domini nihil aliud erant, nifi ipfiffimus fpiritus Domini, fine omni distinctione aut multitudine: Spiritus Domini non ex nihilo venit, fed ex ipfiffimo verbo ex ore primogeniti prolato, &, antequam Spiritus Domini diftingueretur feu procederet ex verbo in proprium effe feu perfonam, tum ipfe in filio & cum filio nihil aliud erat, nifi filius fine ulla diftinctione aut multitudine. Verbum sive Filius non ex Nihilo venits hoc est, non ex feipfo, fed ex principio juxta illud: Verbum erat in Principio: Et antequam hoc verbum ex principio in propriam personam nasceretur, tune ipsum verbu in principio nihil aliud erat, nifi principiu, in & cum principio essentialiter unu, fine diffinctione aut multitudine. Principiù verò, in quo erat Verbum non ex nihilo, neque ex seipso ortum ett, sed ex Deo: Ex ore enim Altisfimi prodijt, & antequam prodiret, tum principiù in Deonihil aliud erat, quam ipfillimus Deus effentialiter, æternaliter & timpliciffimé unum & idem fine dittinctione. Sic Deus, omnium unitas, omnia ab atemo in fe habuit, & ipfe, ut elt in le unum, ita etiam fuit omnia, ita tame, ut ipsemet in se manserit absque mutationé aut diminutione fui ipfius. Atque ita omnia ab initio produxit & quodlibet in proprio effe distinxir ipse, nihil negotij habens cum Negativo ullo Nihilo, cujus fupra mentionem fecimus, cum ipfe in fe fit unum, scu unitas illa aterna, omnia complicité in le comprehendens, & per confequens est fons & origo, à qua omnia tam aevialia & temporalia procedunt & in fua eilentia confiitunt: Non aliter, quam omnes numeri Arithmeticæ procedunt seu emanant ab unitate & in unitate compreheduntur : Nam, utcunque largè se extendit numerus, femper habet unitatem ad ipfum incipiendum, atque ad ipfum pariter concludendum, & rei veritate nihil præter unitate

Ducis ab exemplo , pulchrum faberrimus ipfe.

habet ad partes ipfius interiores constituendas. Sed pro meliori vestra instructione per diligentem in numeros Cofficos inspectionem observare possitis, quomodo Divina & centralis atque effentialis hæc unitas omnes creaturas tam ante, quam polt earum creationem in le ipla comprehendat : Nam feire debemus, quòd fit nihil in hoc mundo, quod non est aut radix, aut quadratum, aut Cubus , aut aliqua alia figura existis composita: Radix repræsentat principium omnium proportionum five magnitudinum Cofficarum , quadratum defignat figuram fimplicem & Spiritualiter Principiatam, quæ creatur seu efficitur ex Radicis multiplicatione; Cubus autem ex quadrati seu figuræ principiatæ augmentatione in fua radice conflatur : Vnde videre licet quòd integrum corpus cubicum & confequenter ipfum quadratum in radice contineatur, & in conclusione est nihil aliud, quàm ipfa radix in se & à se ipsa multiplicata: Sed, ut ista mea demonstratio propius adhuc ad intellectus vestri intuitum accedat, fuadeo, naturam & proprietatem divinæ istius Monadis seu unitatis accuratiori paulò diligentia confideretis, nimirum, ut ipfa, in fimplici & fyncera fua existentia se habet, tunc ipsam in mundo typico fine ulla à punctuali seu centrali sua profunditate egreffu, tres prædictas dimenfiones cofficas in se complicitè, & consequenter omnes alias res, quas jam per creatione explicité produxit continere deprehendetis. Atque hoc lucide per ifta Arithmeticam demonstratione probatur: Nam fi unitatem in se ipsa & per se ipsam, tanquam radicem explicaverimus, nihil præter fe ipfam pro quadrato producet, quod ite-rum in fe ipfa, multiplicando folummodò fe ipfam, loco cubi proferet, nimirum meram unitatem, ita ut radicem, quadratum, & cubum nihil nifi unum & idem invenietis: Vnde evidens est, quòd tametsi habeamus hic tres unius puncti ramos,qui videntur in formali sua progressione differre (intelligo radicem, quadratum & cubum) tamen in veritate essentiali, non est, nisi ista realis & radicalis unitas five identitas, in qua res omnes manent potentialiter feu complicité, idque more abstrusissimo : Et, ob hanc rationem fapiens ait : Deo omnia

Denique Anselmus modum & progressionem cujuslibet rei exemplaris à fonte

Ideali quam doctiffimé sie exprimit : For-

ma rei , ait , Artificis est Archetypa & ve-

ritas, & dum à potentia in actum pro-

ducitur motus est, in materia verò jam

producta est similitudo & imago, atque

hac de caufa Odo Abbas ille doctiffimus

ait : Numeros Ternarius est principale

funt cognita, antequam crearentur. Et Ef- Ecclef. 23. dras : Dei potentia ante omnia creata finis 4 Effr 6. Se initium omnium est. Et Hermes, Ex Fianand, 10 uno principio cuncta dependent, principium ex uno folo, & principium movetur, ut rurfus extet principium, ipfum tamen unum præstar, nec recedit ab unitate : Hoc idem etiam intimare videntur ista Salvatoris verba: Ego & Pater unum fumus, Pa. Ioh.13.10, ter in me & ego in Patre & Pater in me manens ipfe facit omnia. Etiam in henc fenfum videtur Hermes loqui de Archetypa mundi structura, ad cujus imaginem mundus ifte typicus erat formatus : Quare eum alibi vifibilem Dei filium vocat: Monas ( air ) generat Monadem & in fe ipfum reflexit ardorem. Quibus verbis arguere Pimand,4. videtur, mundum Typicum complicitè in mundo Archetypo (Deo fic volente) fuisse descriptum, quem tum posteà explicité depinxit. Quibus liquet, quòd mundus ifte fit factus ad imaginem mundi Archetypi-Sed ni aliqui captiofi, in iftam meam opinionem invehentes, exceptionem contra iftam meam opinionem caperent, allegantes cam Antiquorum Ecclefiæ, Patrum confensui omnimodè contradicere, ego hoc in loco nonnullos ipforum de hac re fenten-tias explicabo. Ait D. Augustinus : Idea: Lib.ofting quell.40. funt formæ æternæ & incommutabiles in 1,460.3, mente divina. Scotus dicit, quòd fint res objectivæ, cognitæ ab intellectu divino: At nihil est in Deo, quod non est Deus, quoniam Deitas non est nisi unus idemque spiritus: Vnde sequitur, quòd Idea in Deo, tametfi fecundum varia divinitatis placita funt plurimæ ( nam homo factus eft uno modo , & equus alio &c. ) tamen omnia funt non nisi unum in Deo, ut D. Augustinus videtur alibi luculentius in his verbis confirmare. Primus & fummus intellectus pe Trinit. eft ars quædam Omnipotentis atque Sapië- 16.6, cap. oft, tis Dei, plena omnium rationum viventium incommutabilium,& omnes unum in ea, ficut ipfa unum de uno cum quo unum-Et alibi ait: Tu es Deus meus & Dominus omnium, quæ creasti & apud te omnium stabilium sunt causa & omnium mutabilium, Apud te immutabiles manent origines, & omnium rationabilium, & irratio. Soliloquio-nabilium atque temporalium femper vivunt rationes: Et Bœtius habet hæc. Tu cuntta superno

Mundum mente gerens, similique imagine formas.

s modum & progres- | anteà citato: Monas generat Monadem & rimand. 12. in se ipsam reflexit ardorem, quod unitas in mundi Idealis five Archetypici fabrica emiserit verbum, quasi essentiam à se ipsa genitam, & in unitate ab eo haud quaquam distinctam, ac tandem reflexit illum spiritum sapientiæ ab ambobusprocedentem in fe ipfam. Hinc filius Syrach: Ecclef.t., Fons Sapientiæ verbum Dei in excelsis, & egressus illius mandata æterna : In dorum. In quo etiam fenfu Hermes loco | hunc igitur modum erat mundus Arche-

In That de num: Terra- in animo Conditoris exemplum Conden-

fol, 3, de con-

typus ante omnia in & ex una eademque | re adaptatione procedunt. Et Proclus: Ve Vnitate, sed ratione triplici creatus, nimirum per egreffionem unius quali quadrată æternum ab uno, quali radice æterna, & per regreffionem illius emanationis quali in formam Cobicam, ad rerum omnium Idealium Archetypi complementum, quo tres divinge in unica effetia infinita proprietates facile discerni queant, atque etiam ratio, qua omnia mundi typici complicité ante ullam creationem essent in Archetypo idealiter comprehesa. Concludimus igitur, quòd fecundum iftam imaginem idealem mundus iste Typicus in triplicitate varietatis effet tum posteà formatus & proportionaliter adaptatus, nimirum ad divinæ fimilitudinis exemplar : Nam, ex unitate in divina & abstrusa sua existentia, nimirum, ut in tenebris feu chao potentiali ef fet originaliter quo ad nos abfcondita, flamma splendidissima formalis essentiæ Catholica emanabat, & spiritus sapientiae ab utroque procedens , conjunxit formalem illam emanatione cum materia aquarum potentiali, ita ut horum trium unione, nimirum divinæ lucis, & fubstantialis materiæ tenebrarum , videlicet aquæ cœli erant prius & Terra & confequenter totus mundus, , ut teltatur D. Petrus: Sed hæc optime hisce paucis confirmat Psaltes Regius: Verbo (inquit) Domini firmati funt cœli, & spiritu oris ejus omnisvirtus eorum: Quo fermone totum aperit: Nam, perDominum intelligit Patrem,à quo omnia, per Verbum Filium, per quem omnia & spiritum ab ore utriusque mediantem, quò omnis essentia & virtus seu actus in hoc mundo est derivatus. Concludere igitur pollumus, quòd fi unitates mundildealis fint ab unitate unica radicali, quafi filij ab uno Patre extractæ, & ab eadem, quæ est infinita in se, includantur : debet sequi necessario, quòd triplex membrum mundi istius creati debet esse in & ab illa unitate, quatenus mundus Typicus cum fuis membris fit ad imaginem & repræfentationem Archetypi effectus, qui est aterna illa monas, in qua funt omnia, unde haud injurià dicitur ab Apostolo omnia in omnibus. Atque iterum : Omnia creantur per ipfum & in ipfo & ipfe erat ante omnia & omnia in ipfo constant. Et alibi: Ex ipfo, per ipfum & in ipfo funt omnia: Vnde haud injurià dictitatur circumferentia & centrum: Atque centrum omnium, cujus circumferentia est nullibi. Et, ab Apostolo Pater omnium, qui est super omnia & in omnibus. Hinc Rabbi Zoar: Omnia sunt unum respectu Dei, licet varia videantur respectu nostrum. Et Plato ait, quòd non modò omnia fint in Deo, fed etiam omnia quæ jam exiltunt, ut pote, quæ (quatenus funt in Deo & ab eo procedunt) non funt nisi unica Entitas. Et Hermes in Tabula fua Smaragdina: Vt omnia effent mediatione unius, ita etiam omnia ab ista unica

Coloff,3.11. Coloff,1.16. Rom,11.36.

2. Petri. 3.

Robbi.Zoar. Plato.

est concordia , per quam fibi invicem oc-currunt, eò plus de ipsa participant. Ite-rum Plato alibì : Omnia à Deo Altissimo procedunt & fürnma ope contendunt, ut ad eum revertantur, quoniam in ipfo fummum ipforum Solamen, fustentatio & finalis requies confistit. Propter istam ideò rationem Leucippus Philosophus fecit unita- Leucipput tem iltam fuum fummum bonum. His ergo videre licet, quód Antiqui Philosophi à Biblij facri Harmonia nullo modo differant. Denique Iob hac omnia adhuc clarius: Revelat, inquit, Deus fundamenta è tenebris & educit in lucem umbram lethalem: ubi per fundamenta intelligit aquas, quæ in tenebrofa abyffo continebantur, ex quarum tum posteà existentia cœli & terra, & confequenter totus mundus est fabricatus, mediante Verbo prædicto secundum exemplar five imaginem Archetypi. Quare haud injuria concludere possumus, quod principia conditione oppolità, ab una eademque unitate five Identitate procedant : videlicet ex nihilo quo ad nos , feu tenebris privativis, & quali ex umbra lethali, mutatione formæ ejusdem identitatis à potentia privativa in actum positivum per emanationem lucis è tenebris. Hinc Salomon: Manus Omnipotentis sap.rr.13, mundum ex materia informi effecir. Et lob.26.7. Iob: Aquilonem extendit Deus super inane & vacuum & fuspendit terram super nihilum, hoc eft, fuper rem inanem & vacuam formà: Nam per inane, vacuum, & Nihilum intelligit informes illas tenebras & umbram lethalem, de qua mentionem fecit anteà, five materiam informem Salomonis anteà citatam, quæ, quandiu erat in potentia divina, erat in debili mortalium fenfu meré Nihil, ut dictum est, quatenus nondum erat informata. His ergo manife-fté constat, quòd omnia essentialiter in ista radicaliunitate aterna comprehendantur, quippe, quæ, ut est una, est etiam infinita, & in eo quod fit tam in fuis dimenfionibus & effentia, quam poteltate seu virtute infinita, necesse habet, ut in se finita omnia contineat: Vnde scripturæ: Ipse est omne in omni : ipse implet omnia & tamen est extra & ultra omnia & in comprehendendo & concludendo omnia, est folummodò in se iplo : & tamen à creaturis suis nunquam absens, quippe quas verbo suo efformavit: & primum voluntate ejus processit verbum ejus Fiat & Factum eft. Iamque quod principium privativum

omnia ab uno funt derivata, ita quidem

curfu continuo ad illam iterum unitatem

reverti festinant, cum qua, quò grandior

five tenebras lethales ab infinito omnium rerum centro, cujus circumferentia est nullibi extraximus, nos fatis profundé in formalis & vivificæ lucis feu principij activi naturam immergemus, quod ab eadem radice primordiali originem fuam duxir,

## DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 71.

ut hac ratione præstantioribus intellectus midam sive aqueam à profunda tenebramei coloribus formam illam effentialem rum captivitate & quasi umbra lethali reexcellentissimam, quæ naturam mundi hu-

#### CAPVT. III.

Quomodò amabilis & splendidus amoris Catholici & vivisici Spiritus
à fonte totius bonztatis effulserit, tenebrasque litigiosas atque odiosas ab obscuri Chaos sive Abyssi deformis Throno removerit, ut exinde mundus pulcherrimus ex
Nibilo actuali ipsius prasentia crearetur & divina ejus dem pulchris
tudine ornaretur.

Dmirabile eft & ultra captum humanum, quòd ex unica Vnitate in effentia, rami duo, proprietate, more tam oppofito inter se differentes excrescerent, nimirum tenebræ, quæ funt informitatis, erroris, deformitatis, contentionis privationis & mortis origo: ac lux, quæ est vehiculum & caufa unica informationis, veritatis pulchritudinis, amoris, politionis & vitæ, Non eat pro nihilo, quod Manichæi tantâ confidentià tenerent, quòd duo effent principia coxterna, quorum unum fecerunt Deum, quem luminis principem vitæque & fanctitatis omnisque bonitatis authorem agnoverunt, & diabolum finxerunt alterum, quem tenebrarum principé dictitarunt, & originem seu initium contentionis, mortis, a:gritudinis & totius mali, Atque diabolum ideò ipsi Deo in sua essentia fuisse coæternum existimabant, quoniă nulla potest esse bonitas-quæ ad fuum contrarium, nimirum malitiam non habet relationem: Hac (inquam) ratione volunt ,ur Deus malitiei & pravitatis, fit coaetemus in fua existentia cum Deo bonitatis: quibus fuis imaginationibus non modò diabolum ex creaturarum limbo excludere, sed etiam unitatem ex naturæ limitibus expellere & Diade five dualitatem ( quæ rei veritate est nihil aliud, quam unitatum confusio) loco illius erigere arque coronare tentant. Et profecto ilte punctus feu hoc dubium tam difficilis videbatur discussionis arque resolutionis , ut nonnulli ex Poetis & Philosophis sapietio. ribus viderentur ipfis hac in re quodammodo altipulari, uti apparet per quafdam myíticas & allegoricas ipforum expressiones, quas more anigmatico: difcurfibus fabulofis involvebant : Inter quos Poeta Pronapis nomine in fuo protocofino afferit, quod Demogorgon (per quem intelligit Deorum fummum) undique cum Æternitate & Chao rudi fuiffet ante omnia stipatus, fingitque,quòd quodam tempore,dum Æternitas in fua majestate maneret, magnum tumoltum & commotionem fubito in vifceribus Chaos ex ortum animadverteret: Vnde, ut ipfe ei auxilium in difficili hoc partu præberet, manum fuam ad parturientem porrigit & obliterricis officio fungendo, ithad fubitò parere fecit monftrum quoddă

deforme & tempestuosum, cui nomen ob contentiofam fuam conditionem Litigiums erat impositum, quod, postquam magnas perturbationes & commotiones in acre excitaflet, & alis ambitiofis furfum volare & adversus Demogorgonem suum Creatorem pugnare conaretur, à Demogorgone protinus in abyffum profundum præcipitaretur: At observante ipso, quod Chaos novoiterum partu laboraffet, & quòd in laboribus fuis fufpiria ferventia cum fudoribus gravibus emilifiet, ipfe noluit manum fuam ab eo removere, quoufque fecundum edidiffet partum, in quo Pan cum tribus fuis fororibus, quæ dictæ erant parcæ effet natus. Cum verò Demogorgon egregia pulchritudine & forma Panis effet captus ipfum omnium mundanorum negotiorum præfidem & gubernatorem effecit; justitque tres ipfius forores, ut more ancillaru & ministrarum fratris sui mandatis obediret : fequebatur exinde, quòd Chaos fuo oncre feu magna illa congerie, feu maffa, qua la-borabat jam levatu, Pana fuum (fic fuadente Demogorgone) in suo Throno constitueret: Hæc est fabula illa Parabolica do Demogorgone & Chaos comuniter à Poetis recitata. Allegoria eoru importat, quòd generatio & procreatio omnium ab Aliffimo & fummo Deo Creatore procederer, quem per Demogorgonem important, cui Æternitas vinculo indiffolubili in unica focietate effentiali conjungitur: quoniam ipfe est solummodò dicendus æternus, qui est & femper fuit principium, seu prima rerum omnium causa: Et fingunt etiam, quòd Chaos locum tertium in æterna illa focietate fibi vendicet, quippe, quòd elt (fecundum Ovidij relationem) materia seu subjectum illud confusum atque indigestum, ex quo omnia hujus mundi conflantur : atque obistă causam Antiqui tradiderunt, ipsum fuifie Deo coaternum, ut pote, qua erat rudis illa congeries, exqua Demogorgon universalium Pater res omnes juxta voluntatem fuam creavit feu formavit: & per confequens fubjectum five materiam istam omnium fuiffe generalem rerum omnium Matrem exiltimaverunt , ex qua & fuper quam Vniverfalis cunctorum Pater : genuit & efformavit resonnes : Vnde con-

cluserunt, duos fuisse cunctorum genitores Catholicos ab omni ævo, quorum unus erat Pater, alter verò Mater. Et tamen in hoc confentire videntur, videlicet, quòd Deus effet caufa principalior, voluntque, ipfum Chaos loco focij paffivi Demogorgoni infervire, ut ex ea quali genetrice univerfali res omnes generet : Er quamvis fa-piens & divinus Plato innuere videatur, Chaos ab omni antiquitate socium Dei fuisse, tamen nobis tam ipse, quam alij similis profunditatis illud à Deo æterna quadam generatione feu productione proceffiffe, ipfumque tum posteà ex eo omnia fabricasse intimant. Quocirca concludunt, quòd à Deo procederet Chaos & ab ipío minimé est dividendum, atque etiam ei loco Sodalis fœmininæ pro generatione & procreatione infervit : haud aliter , quam Eva ex Adamo extracta, dicta erat focia & adjutorium ei in generis humani produ-ctione: Hæceft ram Philosophantium Ethnicorum, quam Cabaliftarum mysticorum opinio: Sed ad prædictæ allegoriæ expli-cationem procedam: Manus Demogorgonis importat divinam potentiam, primogenitum & deforme Chaos, nimirum Litigium, fignificat principem tenebrarum, qui est oppositionis, discordiæ Pater: Vnde obe jus ambitiosam adversus lucis & vitæ Dominum rebellionem, in Abyffi tenebrofæ voraginem præcipitabatur : Per fecundum ejus partum, qui erat Pan, univerfam mundi naturam , atque concordem Elementorum dispositionem indigitant: inde arguendo, quòd post magnam illam difcordiam seu commotionem & per turbationem , quæ in prima uteri Chaos dilatatione se offerebat concordia pacifica secundo ejus partu fequeretur, quæ erat tam formosa & acceptabilis Deo in ultimo hoc ejus partu, ac discordia deformis esset ei fcetida, odiola & ingrata in primo. His ergo videre poffitis, quomodò omnia Elementa in principio in confuso Chaos ventre luctarent & contenderent : Tres parcæ seu sorores fatales dictæ Clotho, lachesis & Atropos, quæ cum Pane erant; denotant tres temporis ordines, nempe præfens, præteritum, futurum: Clothonis curæ tempus præsens committitur, ejusque officium est filum vitæ nere : Lachelis præest tempori futuro, respicit materiam illam, sive Canabaceam five lineam, quam Clotho aggreditur nere, & Atropos tempus præteritum, quod est irreparabile & irrevocabile importans scindendo filum finit opus. Ego fuper parabolicam iftam relationem infero, quod tametfi Chaos feu tenebrofa Abyffus effet cum Deo & in Deo ante mundi creationem, tamen infinita & fola æterna unitas & effentia radicalis eam creavit & produxit ex fe ipfa: Nam illa in fua perfona haec loquitur : Ego Dominus , & non alter elt, formans lucem & creans tenebras, faciens pacem & creans malum ; Ac fi dix-

iffet : Ego fum Pater lucis feu fulgentis fapientiæ Spiritus, & ego creavi Tenebrofum Chaos, ex quo tum posteà mundi existentiam atque etiam tam discordiam, quam concordiam Elementarem, hoc est, litigium & pacem in hunc mundum introduxi : Ita ut sit evidens, non nisi unicam unitatem æternam esse, quæ in se est mas & fcemina : & omne quod imaginari potelt, quæ ex feipfa & in feipfa produxit omnia, haud aliter, quam Adam comprehendebat in fe Evam, quæ erat tum posteà microcofini mater : Hinc ait Mercurius Trif- rimand I. megiftus: Mens autem Deus utriufque fexus fœcunditate pleniffimus, vita & lux cum verbo fuo alteram mentem peperit. Et scripturæ hoc idem videntur testificari, dicentes: Qui cæteris generationem tribuo, an sterilis ero? Quare manifestum est, quòd ex una eademque unitate radicali æternum existente tam materia, quam formæ omnium procedunt & quod appareant in respectu earum existentiæ & progreffionum folummodo æviales, hoc eft, habentes principia, sed sine fine : ut cunque in effentiali earum radice, nimirum in Deo abstrusissima unitatum unitate, à qua procedunt, funt æternæ: Ita, ut quemadinodum tenebrofa Abyifus, feu Chaos obfcurum, & lucidus informans spiritus, sunt duo principia opposita & ad invicem conditione & proprietate contraria (nam à te-nebrofo principio difcordia, malum, frigus, congelatio, quies, mors, privatio, negatio feu noluntas procedunt : ut é regione ab illo lucido, quod est pulchritudinis & gratiæ typos, lux, concordia, bonitas, calor, rarefactio, motio, vita & politio feu voluntas derivantur) ita etiam ambo hæc funt non nifi rami generales ab una eademque unitate effentiali affurgentes, qui còm limites fui fontis infiniti excedere nequeant, funt in eo lux & tenebræ & confequenter nullo modo differunt in sua esfentia à radice, à qua scaturiunt, quæ est omnia in omnibus. Hinc ergo Pfaltes: Tenebræ funt ei 161,138,12. ficut lux ipfe: Nam omnia funt unum in eo, qui est folummodò unum & idem in se ipfo, ex quo per quem & in quo omnia; Nam Rom, 11.36, ejus voluntas & ejus noluntas funt tantum unum in eo, qui est una simplex Identitas; & quæ est ejus voluntas illa est tam ejus affirmatio, quam negatio, quæ non funt nisi unicum bonum in eo, qui est tota bonitas: Et tamen respectu creatura, cum ipsius negatio dominatur, ipie lucem vultus fui be-nigni obicondit, & totum est quasi tenebræ,& tunc operatur privative,quo ad nos: Nam, ubi abicondit faciem fuam, omne videtur deforme, inane & effentiâ & bonitate destitutum. Ecce hic voluntatem negativam seu privativam, quæ recté nominari potest respectu nostrum ejus noluntas, quia in suo velle respectu sui, videtur nolle, respectu hominum, quibus denegat suam præsentiam: E regione, si ejus attirmacio

Efii.45.7.

feu politiva proprietas habeat Dominium, tunc emittit nobis lucidam fuæ pulchritudinis benignitatem, atque ita spiritus creaturæ ipfius præfentiå recreatur, & per confequens ipfius bonitate repletur : Ecce etiam hic voluntatem ejus affirmativam feu politivam, quæ respectu tam Dei, quam nostrum, dicitur voluntas : Sed, ne hoc videatur alicui alienum, observet velim sedulò naturam radij illius mentalis in homine: Nam Deus mentem ei ad ipfum informandum & ratione atque intelligentià induendum impertivit : Spiritus (inquit Iob) est in homine, at inspiratio Omnipotentis facit eum intelligere : Et tamen ista unitas effentiæ, quæ elt imago Dei per duas contrarias proprietates in genere operatur, quarum una cit affirmare, dare & concedere petitioni petentis per emanationem quandam amabilem : Ecce hic actum politivum in spiritus humani unitate depictum. Alia est negare & auferre aut se opponere petitioni & desiderio quærentis, per privatiyaın quandam ablationem seu recusationem præmij defiderati. Ecce hîc est esteclum negationis seu noluntatis ex hac parte descriptum ; nam radius mentalis non emicat seu emanat petitori, sed in se contrahitur feu refervatur. In his duabus actionibus contrarijs non nifi unicum effectum laudabilem in hac fola unitate observamus: Nam, tamerfi concedit mens meaper amicam & misericordem radij mentisemanationem, ita, ut arrideat expectationi petentis : aut si é contra negatur petitio quæ-rentis ad magnum ipsius damnum seu malum, tamen menti cum nolentis, tum volentis, tam affirmatio, quam negatio videntur bonze, ut pote bona ratione fundata: Vnde pater, quod ambæ illænon funt mibi nifi unum & idem in effectu, utcunque petenti appareant differre. Pari etiam ratione in acterna & archetypa unitate (quæ & mens divina dictitatur, cujus typus & imago est intellectus seu mens humana) actus tam voluntatis, quam noluntatis est unus & idem, & non eft, nifi bonitas in ea, quæ eft tota & abfoluta bonitas, quæ contrarietatem in se non admittit, tametsi creaturæ, quæ fobij itur effectibus tam privativæ, quam positivæ voluntatis ejus privativa seu negativa actio videtur mala: ut è contra ejus politiva seu affirmativa emanatio quippe benignitate & amore plena habetur ab eo pro bono & confequenter cum gaudio recipitur: Nonne docemor authoritate fanctà, quòd bonum & malum, vita & mors, paupertas & divitiæ à Deo funt ? Et alibi ; quod , Deo abscondente faciem tuam à creaturis conturbantur, recipiente spiritum eorum, expirant, emittente spiritum suum recreantur bono. Et alibi: Vifitatio tua præfervat spiritum meum. Atque iterum : Attolle faciem tuam & emitte lucem fupra

nos, & efficiet, ut videamus lucem & fplen-

ta: Tenebras ponam ijs in lucem. Et Iob: Tenebris in die incurrent aftuti & quafi in nocte palpabunt in meridie. Et Apottolus: In tenebris est & in tenebris ambulat, qui odit fratrem. Et Propheta: Tenebræ perfequentur inimicos Dei. Er Moyfes: Deus abicondit faciem fuam abijs, ut obtingant ijs multa mala & angustia : Et tamen nulla est istarum duarum proprietatum, quæ non est absolute in essentali & radicali sua unitate bona, utcunque ultima fit privativa, passiva, odiosa, deformis, contentiosa & mortalis creaturæ, quæ eorum fentit & patitur effectus. Nonne scribitur, quòd ipse sap.16.13. habeat potestatem vitæ & mortis, & quòd deducat ad portas mortis & reducat? Et tamen totum efficitur fecundum duplicem ejus proprietatem videlicet nolentem & volentem in unitate effentiæ, in quanihil est malum. Vnde sapiens Philosophus à feripturarum fensu in hoc non diffentiens. Non est in monade divina, nifi unum & M. Triffnegis bonum, in ipio enim factore nihil malum, nihilque turpe. Atque ob iftam rationem, quando Iob seipsum sentiret à Deo percusfum, idque fine caufa & præter justitiæ (ut ei videbatur leges ), quatenus pro viro jufto æstimabatur, & (ut Textus ait) secundum cor Dei erat: tamen ipse (non obstantibus fuis pœnis) pio quodamerga creatorem fuum zelo inligatus (utcunque agnovir totum fuum malum ei ab aversione faciei Iehovæ evenisse) ait : Et tamen absit à Deo impietas & ab Omnipotente iniquitas &c. Prætereà patet cuiquam etiam in Philosophia mediocriter perito, quòd Deus tam circa creaturæ corruptionem & privationem, quam generationem & politionem versetur. Et tamen nemo Christianorum ignorare potelt, quin utraque iftarum proprietatum in unica, fyncera effentia sit absolute bona, quatenus ipsa est in bonitate completa, tametti exaltera parte nihil est magis terribile, timendum, abominabile & perniciofius creaturæ, quam est ipfius inpropria mors feu corruptio. Si nos Christiani negaremus proprietatem in divina unitate, tam ad deprivandam creaturæ vitam per contractionem radij fui vitæ in se, quam ad vitam impertiendam per dilatationem radij ejusdem à centro suæ unitatis verius circumferentiam : non fine ratione nos poetis atque Philosophis Ethnicis judicio & captu viliores æstimari possumus : ut pote , qui testantur cum sapiente, quod bonum & malum, vita & mors, honestas & paupertas à Deofint. Quo arguitur, quòd ista unica effentialis divinitas operetur proprietate duplici & more oppo-fito in creaturis mundi. Proclus fequendo antiquam Orphei, Hefiodi, Euripidis & ÆschyliTheologiam(qui omnia arcana illa quæ dedicerunt à personis in mysterijs Dei profundis, fuis hiftorijs fabulis involverunt) proprietates iftas in supremo & archetypico Sole sub umbra Solis Typici &

Ecclef, 11.14.

Tob.o.

161.18.29. Iffi.42. Iob. I.loh.f. Demer, 31.17. dentes efficiet tenebras nostras, Et Prophe-

visibilis agnoscit : Nam ipse & prænomi- 1 nati Poëtæ mystici, unitatem istam vocant Apollinem diurno tempore : Nam prætendunt, quòd in politiva & benigna fua natura, quæ manifestatur per vivificantem vjus in Sole virtutem, ipfe componit creaturam ex septem partibus (nam numero quaternario Pythagorici fignificarunt materiam Elementarem rerum, utpote quæ eft quadratum, ad radicem duo, qui eft nu-merus imperfectus & proinde defignat materiam; & per ternarium, qui est numerus perfectionis, Hieroglyphicé depingunt formas rerum, ita ut ex horum numerorum conjunctione exfurgat numerus feptenarius qui includit perfectum creaturæ complementum, quod in animæseu formæ & corporis feu materiæ compositione sive unione perficitur. Iterum unitatem hanc eandem Dionysium nocturno tempore vocant, nimirum in tenebrofa feu privativa fua proprietate, affeverantes, quòd ipfa fub ifto titulo foleat creaturam dominio Apollinis seu diurno tempore creatam seu compositam in septem partes dilacerare: ita, ut videantur arguere, quod una eademque unitas in essentia sit author tam destructionis & corruptionis, quam generationis & vivificationis : Quare duplicia ei affignant nomina, non respectu effentiæ ejus, quæ citunica, fed ratione proprietatum ipfius, nimirum ut proprietatem ejusdem essentiæ unicam diftinguant ab alia per variationem nominis. Hinc à Cabaliftis dicitur in una fua proprietate, videlicet privativa & tenebrofa, Aleph Tenebrofum, nimirum, quando contrahit radios fuos in fe feu avertit faciem à creatura : In alia verò ejus proprietate, nimirum positiva & lucida, eam vocat Aleph lucidum; nimirum quando emittit benignitatis & pulchritudinis & vitæ radios. Ex his ergo nobis Christianis apparet, quòd Ethnici seu Gentiles cum scripturis sacris agnoverint & scriptis parabolicis mandaverint, quod fit in potellate unius ejusdemque unitatis radicalis salvare & destruere, hocest, vitam dare autillam auferre, five aut velle aut nolle, & (ut verbo dicam) operari omnia in omnibus juxta placitum fuum : Atque ita confirmatum habetis, quod duo membra naturarum oppositarum ab unica radice æterna scaturiunt, & quodifta membra seu proprietates effentiales & principales more contrario in mundo agunt, & per confequens ef-fectus ab invicem differentes producunt: Vnde patet, quòd, còm aquæ, ex quibus & per quas (telte D. Petro)cœli erant prius & terra ex tenebrofa abyflo prodierunt & erant quali fecundus ipfius Chaos partus, quem Poëræ fingunt elle Pana five naturam humidam universalem ; Facillimum erit fapienti Philosopho confiderare, quòd paffivalitius mundi portio ad proprietatem & conditiones tenebrarom inftinctu quodam naturali inclinet, ita, ut fi non effet

ratione præfentiæ formalis hujus mundi portionis, quæ procedit à lucido spiritu sapientiæ, quæ (teste sapiente) est vapor virtutis Dei , & fyncera emanatio claritatis omnipotentis, & fplendor luminis divini, & fpeculum fine macula bonitatis ejus, quæ dividit aquas in diftinctos orbes five fphæras & dat pondus aeri & appendit aquas feu nubes in monfura, facit pluviæ statuta & viam fulgetro Tonitruum; fi ipfa (dico) tob.26.7. non adeffet aquis, easque sua præsentia & actu non excitaret, illae procul dubio fine ulla differentia in uno statu sine alteratione permanerent. Eft ifte spiritus, qui dixit ab Ecclef. 3. ore Altissimi prodij & rotunditatem coelorum circumivi folus , in profundo abyffi ambulavi: Est illa sapientia, inquam, lucida, quam (tefte Salomone) Iehova poffide- Proverb.S. bat in principio viæ fuæ ante opera fua, ante omne tempus, antequam mundus erat creatus, quando nullæ effent abyffi, antequam fontes erant creati, aut montes elevati, aut terra ordinata: quando pofuit cœlos, ibi aderat ; quando fortificaret fuperiores aquas, ibi erat, quando mare limitibus effet terminatum, quando terræ dedit fundationem, ipfe aderatei, tanquam omnia componens. Denique ab ipfo omnia funt 10h.1. facta & fine eo nihil est factum: Ita, ut si non effet per præfentem formalis iftius spiritus actionem, materia mundi aquea in [tatum deformem fuæ matris Chaos reverteretur: Nam, quatenus manet in hoc mundo, inclinatur ad dispositionem suæ matris: Est enim passiva, fœminina, frigida atque etiam est rerum omnium mater, & in alio respectu, vivifica & splendida unitatis æternæ emanatio est masculina, activa, & Pater rerum omnium , quippe, quæ omnia in hoc mundo vivificat : ut ait Apostolus, & juxta prædictorum Poëtarum sententiam, qui ipfam fub nomine Apollinis proponunt.

Hoc igitur bene à nobis confiderato, hand difficile erit ex horum duorum principiorum detectione, nimirum lucis & tenebrarum ad radicalem veræ Sympathiæ & Antipathiæ cognitionem pertingere: quoniam evidens est, quòd illud ab amabili, concordanti & vivitico atque appetibili amore procedit, qui à benigna Creatoris emanatione procedit, qua femper cum fuo fimili conjungi atque uniri appetit, fuumque fimile præfervare per unionem intendit: Hoc à discordanti, privativa & contentiofa illa affectione derivatur, quam tenebræ & deformitas filijs lucis & vitæ p2. riunt: Ex his itaque apparet, quòd, ut anté harum duarum proprietatum differentiam seu effectum unius unicatis separationem, nempe lucis à tenebris, quæ mediante verbo seu spiritu divino efficiebatur, omnia erant unum & idem fine distinctione aut differentia : atque hæc unitas feu unum nullo modo erat inter res creatas numerandum, ita, ut in tali statu lux effet tenebræ,

& tenebræ lux , & consequenter harum nulla ab humano captu discernenda, nihil realiter diftinguendum, fed omnia erant unum in prima rerum omnium materia, Cols. 16 17 quæ confiltebat in æterna unitate: In Chriito, ait Apostolus, omnia sunt condita, per Christum & in eo omnia sunt creata, tpse ante omnia & omnia in ipio conitant &c: ita, ut in illo respectu, nec erat lux nec tenebræ, nec dies nec nox, nec cœlum nec terra, nec Spiritus nec corpus, nec bonum nec malum, nec purum nec impurum, nec generabile nec corruptibile, nec hoc nec illud : & tamen nibilominus omnia ifta, five fint spiritualia five corporalia, procedebant ab illo subjecto potentiali, quòd manebat complicite in illa infinita unitate, quæ fuit, est & eritomniain omnibus & fuper omnia. O admirabilis Dei in operibus fuis sapientia! Omnia (dico) ab una fola materia, quæ nihilominus est nihil eorum, quæ facta funt. Omnia fuerunt abstrusa & abdita, sed secundum dictum Salvatoris nostri : Nihil est tam secretum & occultum, quod non debet manifestari seu revelari : idque mediatione operationis penetrativa verbi admirabilis Fiat, fpagyrica spiritus æterni actione & virtute illud unicum in duo principia conditione contraria dividente, quibus nomina naturis fuis convenientia funt affignata. unum, ut dictum est, lux, atque alterum Tenebræ vocabatur. Primum etiam Diem, & alterum Noctem dictitarunt, atque ita purum ab impuro separabatur. Hinc ergo erat, quòd mundus originaliter in duo regna contraria prædictis duobus ramis ab unitate exurgentibus correspondentia divideretur : Qua quidem relatione facillimum crit enucleare, quid in veritate fit lux & tenebræ, quid dies & nox, quid bonum & malum , quid cœlum & quid infernus , quid veritas & quid falfitas, quid humilitas & quid seperbia, quid justitia & quid injustitia, quid gaudium & quid tristitia & moeror, quid dulce & quid amarum, quid pax & concordia, & quid litigium & concordia , quid actio & paffio , quid vita & quid mors, quid generatio & corruptio , quid purum & impurum , quid fanitas & quid morbus, quidque salubre & quid infalubre, quid medicina & quid venenum; ac denique quid amabile, & quid odiofum, & confequenter, quid fit Sympathia & quid Antipathia illa, quæ interinfinitas hujus mundi creaturas dominatur. Quòd autem totus mundus & quælibet ejutdem creatura ex hifce duobus conflatur contrarijs five naturis oppofitis, teltantur non modò Philofophorum Ethnicorum fapientiores, fed etiam Scripturæ facræ: Nam Heraclitus afferit, omnia in hoc mundo ex lite & concordia componi. Et Empedocles, animam ex Elementis (hoc est, ex fpiritu aqueo & lite atque amicitia) conflari tradit. Et Syriachus adhuc clarius: Gemina funt omnia, quorum alterum est Eccles, 42.29. contrarium alteri , nec quicquam factum

est, quòd mancum est. Denique, ne lector aliquis ferupulofus me pro tam longo super bina ista principia contraria, discursu condemnaret, operæpretium existimo, ipsos, qui sunt pietate & judicio præditi , certiores facere, quòd exacta illorum cognitio fit haud exigui momenti feu importantiae, quatenus duo prædicta primordia observantur esse folida ac realia tam universa Philosophia, quam Theologiæ fundamenta, utpote quorum radix & basis in vera cognitione horum duorum contrariorum fitaeit : & per consequens, si ipsa non sint bene in primo loco enucleata ac explicata, quomodo tum posteà, erit possibile, ut recté in vera Philosophia pertractentur, aut in ijs sacræscripturæ locis intelligantur, in quibus toties repetuntur? Ad iftius autem quæftionis abstrusæ five ænigmatis Sphyngiaci refolutionem atque explicationem quòd attinet, videlicet, cur Deus sive Vniras æterna in suo arcano sensu, intentione sive confilio mentali, ex tenebrofæ abyffi vifceribus seu materia informi, idealiter in ipso confiftente, contraria ifta duo ordinaverit & excitaverit, ad efficiendum, ut, mediantibus illis, omnia mundana in mutuam diffonantiam, pugnam & conflictum permanerent : ira , ut nihil inveniatur de bonitate participans, quòd fuum non habet contrarium, hoc est, de malitia & pravitate non participat: imò verò ipfum fummum bonum, videlicet Majestas divina fine suo oppolito non exiltit: Profectò tam occulta est ista cabala, ut à mortali capacitate explicari at que enucleari nequeat, quippe, quæ est mysteriorum divinoru profundistimu, nifi illud nonnullis electis & Theodidactis immediate à spiritu sapientiæ (qui est solus Mysteriorum talium scrutator & revelator) concedatur, qui spiritus etiam in nobis cit, & spirat, ubi & quando vult, & in scripturis multis nominatur nominibus; nimirū dicitur spiritus veritatis, spiritus sanctificationis, spiritus illuminationis, spiritus revelationis, qui erat primus interpretator secretor i divinorii in pagina facra contetorum: Neque profectò nos decet ex nobismet ipfis, ut inquiramus, cur Deus hoc vel illud fecerit, aut quomodò vel quare illud fic vel fic formaverit : Sed zeloso Christiano convenit, hæc omnia ad illud tempus referre, in quo fecretum hoc revelabitur: quod quidem eveniet, com figillum feptimum aperietur. Tunc enim Mysterium hoc profundum, quod tantæ in mendo contrarietatis causa est, detegetur, & ostendetur ratio finalis;nimirum, cur providentia Dei fe ipfam per ista duo principia oppolita revelabit, & omnem hujus mundi inimicitiam & difcordiam extinguet. Pro finali diffonan-

tiæ seu discordiæ istios termino, Apostolos

illum testatur eventurum, quando Filius [ regnum Patri tradiderit, & postquam omnem Principatum & Potestatem & Virtutem evacuaverit : tunc enimipfe regnare debet, quoufque inimicos fuos fuperaverit, & ultimus ille inimicus, qui destructur, erit Mors, ita, ut quemadmodum duo contraria ab una unitate procedebant, ita etiam ambo hi ramis dissonantes; is , quasi unitatum confusio in unitatem unicam amabilem & concordantem, in qua nulla est invenienda dissonantia, finaliter reducetur; nempe, cum verba ifta Revelationis funt completa: Ecce omnia nova facio:

Vetera enim transierunt, Sed discursum hunc allateralem relinquendo, ad argumentum meum Sympatheticum & Antipatheticum procedam, in quod, ut majori celeritate & facilitate penetre, & in actionum ipfarum oppolitarum inquifitionem altius me immergam, conveniens erit, ut in primo loco modum & rationem describam, quo mundus ex horum oppositorum participatione & commixtione, lucis feilicet & aquæ, quæ est tenebrarum filia, exiftit & vivit; & tum posteà, quid de anima mundana antiqui Philosophi determinaverint, paucis expediam.

#### CAPVT. IV.

In quo evidenter tam antiquorum, cum Poëtarum tum Philosophorum sententia, quam sacrarum literarum authoritate, atque alys rationibus firmis probatur, quid fit & ex quibus principys componatur mundi anima.

fus introitu, propofitum eft, tam antiquorum Cabalistarum , & Rabinorum my(ticorum, quàm Philofophorum fapientum opiniones, de isto subjecto, adeò à quibuldam mysteriorum tam profundorum imperitis & ignaris condemnato, & tantà constantia ab alijs, qui oculis sui intellectus lynceis in secreta naturæ viscera penetrărunt, & cum debita reverentia centralem & æternum ejusdem agentem funt contemplati, stabilito atque celebrato, recenfere; ac tum posteà in animo meo est, concordantiam illam, que est inter corum opiniones & facrarum literarum fenfum five mentem explicare- aggredior : Cabaliftarum est sententia, quod magnus Angelus, quem nomine Mitattron nuncupant (quòd nomen interpretantur Donum Dei) ett Catholicus ille spiritus, qui universalien.Cab.lib.3. ter animat universum mundum : Vnde Rabbi Moyses illum capit pro generali intellectuagente, à quo omnes formæ particulares descendant. Et volunt, quòd ab isto spiritu universali omnes virtutes tam animales & vitales, quam naturales procedunt, quas etiam Angelos vocant, quorum numerus respectu nostrum infinitus exiftir ExPhilosophis Democritus, Orpheus, cum varijs Pythagoreorum, non multum ab ifta Rabbinorum & Cabaliftarum opinionibus, præterquam in fola nominum varietate differentes, autumaverunt, omnia fuisse Dijsplena, quibus in creaturis divinos attribuerunt honores, eofque (pre-ces & facrificia ijs offerendo) vario cultu & ceremonijs differentibus adoraverunt, præeunte tamen confideratione & cautela tali, quòd hos omnes Deos, unico, feu Iovi , seu potius Ichovæ , unitati æternæ , rerumque omnium Patri referrent. Ifta nihilominus eorum intentio, ab ignorantibus male intellecta, erat praecipua Idololatriae

Ihi, in istius de anima Mundi discur- | inter Gentiles occasio, ut pote, sub que prætextu creaturas loco Creatoris, seu divinitatis in creaturis venerabantur. Ob istam ergo rationem Salomon : Vani funt homines naturà, in quibus est ignoratio Dei, & sap. 13.1. qui ex ijs, quæ spectantur, bonis, eum, qui elt, intelligere non potuerunt, neque ex operibus confideratis ipfum opificem agnoverunt, fed creaturam pro creatore receperunt. Similiplané ratione Platonici virtutem illam universalem, qua mediante omnia generantur & præfervantur, Animam mundi nuncupaverunt. Hisce etiam ipforum intentionibus videntur Altrologi Arabicia(tipulari, quippe, quorum est ani-mus peculiarem rei cuilibet hujus mundi animam à generali ifto spiritu Catholico derivatam, affignare. Huic etiam opinio-ni Mercurius Trifinegiftus, Theophraftus, Avicenna, Algazel, & alij tam Stoici, quam Peripatetici, adhærere videntur. Iterum Zoroafter & Heraclitus Ephefius concludunt, quòd hæc mundi anima fit immenfus ignis invifibilis, ex quo & per cujus actionem omnia generantur, & à potentia in actum producuntur. Virgilius, Poeta ille eximius, illam vocat mentem, quæ per artus & compagines mundi transfunditur, qua tota ejus moles abítrufo quodam modo agitatur, ait enim:

Spiritus intus alit, totăque infusa per artus Mens agitat molem &c:

Marcus Manlius , Boëtius & Augurellus in fententiam Virgilij incidere videntur: Manlius autem hæc habet:

Hoc opus immensi constructum corpore mundi

Vis animæ Divina regit &c. Boëtius etiam ifta:

Tu triplicis mediam natura: cuncta mo- Lib.t, Chriso, ventem

Connectis animam. Et Augurellus ait :

Nonnul-

Nonnulli quicquid diffunditur undique cœli, Aëraque & terras & lati marmorisæquor, Intus agi referunt animà, qua vivere mundum Cuncta putant, ipsumque hac mundum ducere viram: Aft animæ quoniam nil non eft corporis expers, Mundus at & mundi partes quoque corpore constant Spiritus hic intermedius fit, quem neque corpus Aut animam dicunt, fed eum, qui folus utroque Participans in idem fimul hæc extrema reducunt, &c.

Alchimiftarum atque etiam Philosophorum sapientiores faciunt animam istam infinitam quandam naturam feu virtutem, quæ in omnibus fimilia ex fimilibus procreare foler: Nam natura ifta generat om-nia, eaque multiplicat, nutrit & fultentat: quam etiam ligamentum Elementorum vocant, quo ipfa utcunque inter fe concordantia fymphoniaca, harmoniæ pacificæ nexu ligantur. Denique Rabbini Myftici affirmant, quod ifte ignis occultus, fit ille Domini Spiritus five amor igneus; qui quando movebatur fuper aquas, ipfis igneam quandam virtutem Harmonicam impertivit, fine cujus præfentia & affiftentia feu calore benedicto & vivifico nihil ex 1js potest generari aut multiplicari.

Ex his ergo colligere potettis, veterum cum Cabalistarum tum Philosophorum & Poetarum de anima mundi intentiones, quæ non funt tam impiæ & profanæ, ac nonnulli iftius noftræ ætatis Chriftiani, magis superstitiosé zelosi, quam intelligenter docti existimant, si res rectè, pro ut est: consideretur & cum sacrarum literarum fenfu conferatur: Moyfes ergo habet, quòd Spiritus Domini ferebatur fuper aquas (& August so Ge- Augustinus addit) igneum ijs vigorem impertiens. Iam verò, ut vidimus, quòd homo, qui vocatur Microcofmus, ex anima & corpore componatur, quoru anima ejus pro ejus cœlo seu parte spirituali vel aquis fuperioribus; corpus verò cum humoribus ejuídem & quali aquis inferioribus, quarum basis est terra, haud injuria, atque quod ambæ hæ partes funt informatæ, unitæ& vivificatæ à spiritu illo vitæ, quem Deus ijs infpiravit: Ita observamus, quòd cœlum, five fpiritualis bumida natura macrocofmi æterna emanatione seu spiritu sapientiæ divino, animetur & vivificetur: Et quemadmodum fit facillimum discernere, quòd ceeli macrocofmici funt duplices, ut pote, quorum inferiores, quos Elementa vocant ex aquis inferioribus existunt; illi verò superiores, quos æthera dicunt ex aquis superioribus seu spiritualibus constant : Haud aliter in mundo minori seu microcosmo nimirum homine, cœlestis spiritus receptaculum dignoscitur esse aër : Vnde medici ratione istius differentiæ distinguunt inter vitales seu æthereos spiritus & naturales seu Elementares : ita etiam considerare debemus, quòd materialis humidus spiritus

cœlorum in utroque mundo est in se mortuus, fed respectu ccelestis emanationis, quæ ijs inest, eosque informat & vivificat, dicuntur vivere, movere: & funt vel tenuiores vel denfiores , prout vel majorem vel minorem ípiritus informantic portionem seu præsentiam, quam Deus ijs assignavit in se habent: Nam, quo magis vel minus abundat spiritus ille vivificans in ista aëris regione, eo est ipsa tenuior, purior, activior feu agilior ac dignior. Iob ait: Sapientia 10b 28. aptat pondus aeri , & appendit aquas in Proverb.3. mensura: Fecit terram in fortitudine sua & præparavit orbem in sapientia sua: & prudentiå fuå appendit Aquilonem fuper inane & suspendit terram super nihilum in ccelorum structura, & cum Deus strueret fundamenta terræ, ipfa aderat cuncta componens. Atque iterum fapientia dicit : Ex zedef.24. ore Altissimi prodij primogenita ante omnem creatură, in initio ante feculum creatus fum, ufque ad futurum feculum non definam, habitatione fancta coram ipfo administravi: In cœlis feci, ut oreretur lumen indeficiens, & ficut nebula texi omnem terram : in altissimis habitavi , & Thronus Amos. s. meus in columna nubis , coeli gyrum cir-terem. st. cumivi sola , profundum abyssi penetravi, sol. 26. in fluctibus maris ambulavi & in omni terra steti. Feci Arcturum & Orionem, converti in mane tenebras, diem in noctem mutavi, vocavi aquas maris, effudi eas fuper terræ faciem; ccelos denique mediante piritu meo ornavit Deus : Converti coelum in gyro in locum fuum uno die, omniaque numero pondere & mensura dispofui & temperavi &c: Quibus teltimonijs, & permultis alijs, quæ produci poslunt, lucide apparet, quòd omnes in mundo mutationes, alterationes, actiones, ornamenta pulchritudinis, motiones, numeri, pondera, mensuræ & consequenter omnes illæ operationes & diversitates, quæ fignt in generali homogenea aquarum maffa effi-ciuntur ab ifto divino ipiritu, cujusradix est verbum, quippe qui folus teste D. Paulo operatur omnia in omnibus. Hinc Propheta regius: Operatur Deus mirabilia, & 1.Cot.12, Falm. 103 ampla funt, quæ omnia fecifti in fapientia. 24. Atque iterum: Verbo Domini firmati funt Ffilm. 33.6. cceli, & spiritu ab ore ejus omnis virtus eorum : Quæ quidem verba inferre videntur non modò materialem mundi substantia, quæ per vocabalum cœli innotescit, sed

Q.Per. 3.

Sap.11.18,

Ecclef.24. Proverb.9.

Figurad, T.

etiam ejus formaminactuantem ac agentë, videlicet principium omnia vivificans, quòd arguitur per Verbum & Spiritum , à quibus aquæ prius réceperunt fuam originem ac tum posteà ex aquis istis Catholicis cœli & terra erat numero, pondere & menfura ordinata, hoc est, per Spagyricam Verbi virtutem in orbes differentes diltin-cta, juxta illud D. Petri: Cœli erant prius & terra de aquis & per aquas confiftentes Verbo Dei. Ac siquis diceret, quòd postquam Spiritus Domini ex tenebrofa Abyf-fo emerliffet (nam, teste D. Iohanne, verbum erat in principio) & actum atque formam & nomen aquis dediffer, ille Spiritus Domini revelaret & operaresur explicité, & particulariter illud totum, quod Chaos sen Tenebrosa Abysius generaliter comprehendebat in se complicité & more confuso. Quare, postquam ipse universalem rerum materiam revelaffet, quæ erat aqua; illam paulatim & gradatim anatomiza-vit , fecretam ejuidem medullam meatufque occultos penetrando, illud jam manifestavit, quod ab omni atternitate effet in potentia Divina occultatum: & primum fubstantia & existentia mundi ex ea in genere est producta: Manus Omnipotentis (ait Textus) mundum ex materia informi effecit: tunc aquea & humida illa fubstantia dividebatur in coelum & terram, diftinguendo nimirum aquas ab aquis virtute ejusdem spiritus: In habitatione sancta (ait Sapiens) coram ipso ministravi. Et alibi: Sapietia apud eum fuit cuncta componens. Sed hoc luculenter ex isto Mercurij Trifmegisti sermone indicatur: Ex luminis (inquit) voce verbum factum prodit, verùm hoc naturæ humidæ aftans, eam fovebat: Ex humidæ autem naturæ visceribus syncerus & levis ignis protinus evolans alta petit, aet quoque levis spiritus parens in mediam regionem inter aquam & ignem fortiebatur; terra verò & aqua fic invice commix-ta jacebant, ut terra facies obruta nufquam appareret &c: Quibus evidenter probatur, quòd tenuis ifta aqua spiritualis seu natura humida non fit magis anima orbata, quam spiritus humanus vivificante vitæ actu sit destitutus. Nam, ut in anima cujuslibet creaturæ viventis duo funt præcipué requirenda, nimirum agens & patiens, ita, ubi unum ex iftis deeft, ibi nulla poteft anima creata existere, quippe, quod mundi anima esset sola inspiratio Dei sine vehiculo humidi Spiritus creati, quòd est materia cœli, tunc illa mundi vita foret fimplex Identitas & unius ejufdemque proprietatis; & consequenter, nulla foret aut actionis in mundo varietas aut contractio & dilatatio rerum in Syftole & Diaftole, & tune sequeretur, quòd nec actio nec passio animæ inesset. Nam sine natura passiva virtus activa confiftere nequit, ut é diverso fine more activo passivum esse non potest. Chaos (uti dictum est) erat loco foeminini

feu paffivi ad actum Demogorgonis five Dei : Pariter actus seu forma, quæ procedit à divinæ lucis emanatione seu effluxu est masculinus actionis fons & scaturigo, ut & aquæ, quæ à Chaos ventre funt fortitæ, funt passionis subjectum. Hinc ergo de facili est colligendum inprimis, quid sir anima mundi, & per consequens ex quot & quibus partibus confiftat. nam confiderare debemus, quòd, ut qualibet creatura habet fuum internum & externum: ita quidem oportet, ut nos in primis animæ mun danæ internum & externum, quatenus ipfa est creatura, inquiramus: atque iteru, quòd fit creatura, in co declaratur, quia non est Identitas, fed alteritas, qualis est existentia Angelica. Nam fi effet Identitas, nulla foret inter ipsam & divinam unitatem differentia, & consequenter, creationis actum, utpote æterna, non admitteret. Iam verò quòd ifta anima fic alteritas, & confequenter creata, ex eo constat, quatenus ex duobus juxta Angeli confiftentiam conflatur; utpote, cujus internum est lux seu flamma illa vivificativa, quæ immediaté procedit à lucida & fplendida fpiritus æterni emiffione, ut ejus externum est Spiritus ævialis creatus feu purior & limpidior aquarum fuperiorum fubstantia, quæ creatur, & animatur ab actu feu virtute Spiritus Divini : Et , quoniam natura 1811 : Let , quoniam natura 1811 : Let , quoniam morituri dicitur esse Ephel. 4. tialissimi & nunquam morituri dicitur esse Ephel. 4. (Colost 2.11). ubique & in omni loco mundi : Nam, Ephel.4. Scripturæ dicunt, quòd Christus impleat Psil. 139.7. omnia ; & quòd sit omnia in omnibus : Eccles I. Et quòd Spiritus Dei sit in cœlo, in inferno, in extremis maris, in nocte & tene- Sapal. bris &c: & quòd fapientiam fuam effuderit Deus super omnia operasua : & quòd Spiritus Dei incorruptibilis in fit omni re: Et, quòd cœlum fit ei fedes & terra fcabellum pedum ipfius. Et, quòd Spiritus fapientiæ impleat orbem : quatenus, inquàm, est in omni mundi particula & in universo ipsius spiritu, ita, ut jam propter ipfius præfentiam dignitate plenus eft ille, qui anteà erat vilis & deformis: Certum eft, quòd fit ifte folus spiritus increatus, æternus & centralis in fuo externo spiritu mundi creato, qui facit mundum vivere, atque ideò Spiritus ifte Angelicus seu alteritas ista est dicta mundi anima : Quoniam est Catholicus seu generalis ille mundi Spiritus , puriffimo & lucido aquarum fuperiorum amictu ornatus , atque ab origine animatus, qui vivificat omnia, Hinc ergo quæstio illa totics inter Peripateticos agitata, & tanta ingenij exilitate refaluta, poteft folida iftiufinodi fpeculatione plenè enucleari atque refolvi : Nimirum, quæ nam fit inter animam, mentem divinam atque spiritum differentias Comfit evidens, quod mens in stricta fua fignificatione particulariter confiderata pro nudo æternæ emanationis ab unitate radio accipitur per se, boc est, simplici

Fim.r.

Philip.2.6.

fua natura ( nullo ad mixtionem respectu habito): At si Catholice consideretur, pro universali Spiritus Divini à fonte unitatis effluxu capitur, quem ad spiritum seu naturam humidam mundi universalem informandum seu creandum emisir Creator, Sic Mercurius Trifmegiftus vocavit Pimandrum , id est , Deum Creatorem mentem divinam, à qua omnia funt facta, ut in fermone ejus primo denotatur: Hæc erat forma Dei in homine, qua mediante Apoltolus dicit, non fuifle rapinam arbitratam fe esse æqualem Deo; cujus ratione dicitur alibi, templum Spiritus fan-& membra Christi: at verò spiritus in genuina & stricta sua fignificatione est internus ille mondi spiritus creatus, seu subtilis & fpiritualis aquarum fuperiorum fubstantia simpliciter & in se considerata, quae à mente illa Divina abilla Archetypica emanatione seu Spiritu Domini, qui ferebatur fuper aquas , informatur , ani matur & illuminatur. Denique animam in puro & integro fuo fenfu vocamus eam unionem seu mixtionem , quæ facta est inter effluxum illum æternum ac fubriliffimum mundi spiritum ipsius præsentia creatum: Ita, ut ex iftis difcernere poffimus imprimis quid fit forma informans feu natura naturans, de quibus tot cecinere Peripatetici etiam in tenebris palpantes & reitam profundæ penitus ignari: & quid forma informata feu natura naturata. Nam liquet ex prædictis, naturam naturantem fuiffe mentalem iftam ab unitate ærerna emanationem feu effluxum omnia creantem seu informantem sua præsentia, juxta illud : Mifit spiritum suum & creavit bedich,16.17. omnia. Forma informata feu natura naturata est lux creata seu purus mundi Spiritus præfentia mentis Divinæ informatus: ita, ut quemadmodum divinitas in homine dicitur Verbum incarnatum feu veste carnea indutum : ita quidem Spiritus Divinus spiritum creatum, quasi veite induens poteit optimé ad verba ilta Pialris referri, Amictus lumine quali vettimento. Inveniemus ergo in eodem Exodi capite , quòd organum spirituale , in quo Spiritus Dei operatur & relidet, quandoque dicitur Angelus , nimirum quatenus eft alteritis, hoc eft, respectu iphus externi. Atque iterum ibidem, Ichova quandoque dicutatur, videlicet ratione formæ æternæ feu identitatis illius puræ, quæ agit & operatur in eo. Et alibi dicitur, quòd Angelus præcederet Ifraelitis in columna nubis diurno tempore & in columna ignis nocturno. Atque iterum dicitur in eadem Hittoria, quòd Ichova eos in eodem ordine & modo præcederet. Et fapiers dicit: Fuit sapientia ijs regumentum interdiu & lux stellaris noctu. Atque hujus rei tatio alibi fic exprimitur : Noli (ait Textus) exacerbare Angelum meum, quem mitto ante vos, quia non feret defe-

ctionem vestram, quoniam nomen meum est in eo &cc: ubi per nomen ejus intelligit Verbum seu Spiritum divinum in externo Angelico , quod illud inspirar & animat, ut ex loco præcedenti Sap. 10. 17. apparet. Quòd autem mens divina, quæ fuo actu vivificat mundum, ut fumitur fimpliciter, fit effluxus absolutus mentis feu unitatis æternæ in spiritum mundanum, ex ifto Textu colligimus : Animam Hebr. 4. & spiritum dividit & discernit sermo Dei vivus: Vbi per sermonem seu verbum intelligitur radius mentalis, & perspiritum intenditur natura mundi humida & paffiva, quæ præfentia verbi feu radij mentalis exittit; cujus ablatione annihilatur anima creaturæ per dif junctionem partium illius. De spiritus illius mentalis ablatione & ad+ hibitione ab anima creaturæ: hæc dicit Da- Phl.to4.3% vid : Deo recipiente spiritum suum à creaturis expirant; emittente spiritum, recreantur bono &c; Quibus tam animæ ex spiritus mundani cum illo divino unione creatio, quàm spiritus Divini à spiritu mundano divisio & separatio arguitur. At jam ittud totum definitionibus animæ in genere nonnullis quorundam Ecclefiæ Patrum atque Philosophorum cum Christianorum tum Gentilium, tum quatenus relationem habet ad corpus aliquod, quam ut confideratur fimplicitur in fe & in conditione fua separata ostendam : Damaseenus air: quòd pamaseens, anima sit substantia spiritualis, à divinis fontibus emanans , fumplex , indiffolubilis, immortalis, libera, incorporea & indivifibilis quantitate, figura, pondere & colore carens, Cui etiam attipulatur D. Bern- Bernhardur hardus. Et Auguitinus eam definir in hunc Auguitigue, modum : Ett mens divina omnia intelligens, omnibulque le affimilans. Atque ob iltam etiam rationem Philofophi nonnulli volunt, quòd ad similitudinem spiritus sapienciæ fit efformata, qui cognoscitur esse sip. 7. imago Dei : quoniam fecum portat , & in fe continet cujuflibet rei fimilitudinem; ab ipfis ergo definitur cujuflibet rei fimilitudo: unde virtutem in se habet omnia comprebendendi Iterum omni rei affimilatur, quatenus eft unum in omnibus. Sunt etiam ex Philosophis Mysticis, qui animæ humanæ naturam plenius in ista definitione concludunt : Anima eft lux quædam divina ad imaginem Verbi, caufæ caufarum, primi. exemplaris, creata, fubtiantia Dei, fi gilloque figurata, cujus Character cit verbum æternom. Alij eam definiunt fic : Eftres Agely-1/8.3e incorporea omni decore adornata, fanctæ 649-37 Trinitati affimilata, æternæ gloriæ adaequata; vel fic : Est spiritus intellectualis femper vivens , femper in motu. Et lecundum fui operis officium varijs nuncupatur nominibus : Dicitur vita, dum vegetat; Spiritus, dum contemplatur; fenius, dum fentit; animus, dum fapit; mens, dum intelligit ; ratio , dum discernit ; memoria,dum recordatur;dum vult, voluntas;

At ikka

Sep. 10.17. Exod. 23.20.

PG1.142.

At ista omnia non sunt nisi una essentia, sed | plet omnia, & est omnia in omnibus: & Ephes 4 proprietate diversa &c: ubi eam mentem & spiritum non secundum essentiam, sed respectu proprietatum operandi: Ego verò eos tetigi quali partes animæ constituétes: Sciatis autem velim, definitiones has posteriores ei assignari, quatenus cum cor-pore conversatur. Iam verò si more debito istas omnes descriptiones de essentia & proprietatibus animae, tam in ipfius libertate, quam tempore incarcerationis in corpore humano examinaverimus, inveniemus quidem, quòd à prædicta mea intentione nullatenus discrepare videntur: Nam, primum probatur, quod fit divinitatis feu emanationis divinæ foboles, & tunc quod habeat pro suo externo subtilissimum spiritum mundi creatum, quæ mixtio facit eam alteritatem, seu ex duobus compositam, videlicet ex lucida externi fontis emissione & (piritu mundano, atque ideò in prædictis definitionibus dicitur respectusui interni, nimirum in prima definitione substantia spiritualis à divino fonte emanans: in secunda mens divina : in tertia imago feu fimilitudo divinæ sapientiæ: in quarta lux divina fecundum imaginem verbi , & fub-ftantiam Dei, cujus Character eft Verbum: in quinta fimilitudo fanctæ Trinitatis, coæquata gloriæ divinæ: Quòd autem ista divinitas participet cum spiritu mundano, apparet ex definitione fexta & feptima, in quibus (respectu suæ substantiæ externæ) dicitur spiritus, qui spirat in corpore & est vehiculum formalis actus, qui est effectus virtutis radij divini. Vnio igitur spiritus mundani cum mente divina constituit animam, ita, ut anima includit mentem & fpiritum; quorum illa est increata; hic creatus, quafi internum & externum unius alteritatis seu compositionis Angelicæ. His igitur in primo loco confideratis, prædictas Philofophorum & Cabalistarum opiniones per testimonia sancta confirmare aggrediar. Et primum cum magno Cabalistarum Angelo Mitattron, quafi dono Dei exordiar, quem dicunt effe Catholicum in-tellectualem agentem, à quo omnes particulares formæ descendunt. Apostolus ait, quòd ipse vivificat omnia. Et Salomon: 1.Tim.6.13. Quòd Spiritus Sapientiæ fit arbor vitæ & fonsarque origo vitæ: Et si iste spiritus sit fons vitæ, tunc respiciatis velim ista filij Syrach: Deus effudit sapientiam super omnia opera fua & fuper omnem carnem fecundum datum fuum: atque hic erat Catholicus & Angelicus iste spiritus, quem Deus, quasi nuntium spiritualem ex se ipso in forma emanationis emifit, ad movendum fuper aquas eofque informandas & vivificandas, non modò generaliter in majori mundo, sed etiam in qualibet ejusdem particula: Atque ista emanatio erat in verbo Domini, à quo omnia funt facta & vivificata, utpote in quo erat vita, teste D. Iohanne. Hinc ait Apostolus : Christus im-

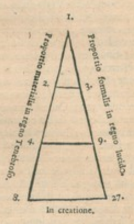
in principio fecit cœlum & terram & omnia: eaque verbo virtutis fuæ portat. Hoc verbo Domini cceli fuerunt firmati & virtute spiritus ab utrisque procedentis omnes coelorum & consequeter munditotius vir- PAL33. tutes, & per consequens mediantibus ijs mundi vita, actus & præfervatio est orta: Vnde concludit D.Paulus, quòd Deus non Aa.17. aliquo indigens dat vitam, infpirationem & omnia: & quilibet Philosophiæ peritus agnofcet, animam nihil effe aliud, quam illud, quòd tam corpus, quam spiritum animat five vivificat: Cur igitur dubio ulteriori moveamur, an spiritus divinus Catholicus, qui implet omnia & omnia in om-nibus operatur, fit fons & origo atque caput vitæ ac animæ mundanæ, qua vivit, movetur & existit: & per consequens esfentialis vita & centralis & mentalis forma five anima mundi, cujus vehiculum feu amictus est spiritus Catholicus mundi tenuiffimus, quem movet & excitat haud aliter, quàm corpus ab ipfa anima movetur & exagitatur, vel, ut spiritus vitæ à Deo Adamoinspiratus movetur, & exagitatur mediante organo subtili acreo in corpore ipfius ? Quid ? Existetne æternus & vivisi- Sap. I. cans sapientiae spiritus, qui dicitur implere secent. omnia & ubique ad effe, & in fe habere Catholici & primitivi creati Angeli naturam : Nam (teste Sapiente) prior omnium creata erat fapientia : existime, cum sit Ca-tholica mundi anima seu vita omnium, quatenus est emanatio claritatis omnipotentis & splendor claritatis æternæ, & speculum fine macula Majestatis Dei & imago boni - 54P.7. tatis ipfius, qui est unicus, simplex, subtilis, permanens in se ipso & magis penetrans & mobilis omnium rerum (quæ omnes proprietates Angelo à D. Dionysio & à Patribus anteà allegatis animæ in abstruso affignantur) existerne, inquam, in omnibus, & coelestem mundi utriusque spiritum nimirum majoris & minoris implebit, & nonne in ijs actus fui vivificantis & multiplicantis effectus producet? Anne manebit in creatura otiofus & vacans? Anne spiritum fuum agilem & vivacé in mundum mitteret, ut quiesceret, & activa sua functione ab(tineret? Non certè: Nam Pater operatur in ipfum fecundum fuam voluntarem ordinando, & ipse voluntatem ejus in creaturæ spiritu, quem inhabitat, accomplet, ordinata fui Patris exequendo: A Deo Pa- 1. cot. tre, ait Apostolus, omnia per Iesum Chriftum Dominum nostrum, Hinc Iudith; fedith, 16, Deo serviat omnis creatura, quia dixisti & facta funt, mifilti spiritum & creata funt-Ita, ut magnus mundus cum homine gloriari queat, quòd ad imaginem Archetypi five Dei Creatoris effet factus, & quòd in eo vivat, moveatur & existat, secundum illud Apostoli ad hominem, qui est mun- A&.17. dus minor. Videtis ergo ex his, quòd Mitattron seu Donum Dei Cabalistaru, quem prointel-

loh,I.

Froverb.3

Ecclef. t.o.

pro intellectuali agente Catholico habent, est nihil aliud, quam universus ille sapientiæ spiritus, quem Deus à Throno suo, vel, ut alibi habetur, ab ore ejus, tanquam maximum erga mundum utrumque fui amoris & benignitatis argumentum & donum emifit; ut pote, cujus præfentia ejus fubstantia ex nihilo deveniunt aquæ, & illæ aquæ à deformitate & non existentia reducuntur in actum & pulchritudinem vivam, ijíque vita & exiltentia explicité attribuuntur, qua antea erant complicité in tenebrofa quafi mortis umbra inclufæ; intelligo ex deformi Chao, seu Tenebrosa Abyifo, in formă jucundă ex fomno lethali & quiete quasi tenebrosa in vivă actione & motionem & ab obscuritate in luce producuntur. Atque iste atrique mundo benefactor, dictuseft merito Mitattron, feu Donum Dei Catholicum, ut pote mediante quo universum nihilum deforme univerfale aliquid speciosum redditur. Sed, ut melius possim vobis naturam Angelicam istius supremæ intelligentiæ dictæ Mitattron, & confequenter mundi animam, demonstratione Philosophica indicare, velim in primo loco modum, intelligatis, per que Philofophi antiqui ac potiffimum Platoni-ci fuam mundi & fpiritus ejufdem harmoniam demonstrant : Heptachordom, quod Plato invenit, & ad animam mundi probandam adaptavit, ex feptem Chordis five proprietatibus partim paribus, partimimparibus confiltebat: Nimirum 1. 2. 3.4. 8. 9. 27. Quas quidem proportiones tametsi Proclus & Porphyrius in unica linea deferipferunt : nihilominus mihi videtur, quod Adrastus & Calcidius ilias magis propriè lateribus Pyramidis seu Trianguli adaptarunt in ittum modum.



In cujus Pyramidis cono feu fummitate . exprimitur, quæ unitas, quatenus ex uno latere participat cum materiali exi-Mentia, nimirum cum 2. 3. & 4. & exalio latere cum emanatione formali commercium habet, evidens est, quòd iste punctus seu 1 , unitas, à qua ambæ hælineæ differentes procedunt, est fons & origo tam

materiæ, quam formæ: Vnde est tam Synefij,quàm aliorum Theofophorum opinio à sensu scripturarum minimè discedens, quod Deus sit omne, quod est; quippe à quo, per quem & in quo funt omnia: quòd synef. fit mas & foemina, vel (ut Mercurius Trifmegiftus habet) utriufque fexus fœcundiffimus, quòd fit potentia & actus, quòd fit forma & materia : Imò verò, ait, nihil eft, quod ipfe non existit. Sed hoc totum (ut diximus) cum harmonia facrarum literarum convenit; ut pote, quæ agnofcunt, Deum esse omnia in omnibus & super omnia: &, quòd in ipfo omnia confiftunt, & quòd ex ipfo, per ipfum, & in ipfo omnia. Sex aliæ figuræ correspondent inter se di- Rom 184 recté se ipsas à latere materials ad illud formale respicientes: nimirum numeri in regno materiali pares, illos regni formalis impares, ipfis proportionaliter convenientes, intuentur: Nempe 2, respicit 3. & 4. intuetur 9. & 8.27. Quibus equidem corres-pondentijs species omnium creaturarum cum fuis Harmonijs vivaciter exprimuntur, & in prima ferie gradum illum Harmonicum animæ mundi , qui erat in prin-cipio & in eodem statu adhuc permanet, more quafi Hieroglyphico defignat. Nam, inprimis fecundum Archetypi exemplar, ab (1) uno fortita funt (2) duo, qui numerus à Pythagoricis unitatum confusio dictitatur; atque ob hanc causam est radicalis & incipiens imperfectionis numerus, qui respectu sua confusionis & imperfectionis est in eadem relatione ad unitatem, à qua ortum fuum habet, ac lucida æterna unitas est ad tenebrosam Abyisum sive informe Chaos, quod à Poëta dicitur rudis indigestaque moles. & quam rectissimé dicitur imperfectus numerus : quoniam lucis ærernitas effluxus, qui est omnis perfectio, illu quafi aquas in potentia nondum fua præfentia fecifier perfectum: Et, obiftamrationem materia aquea, quæ ex Chaos est extracta, est per se confusa, imperfecta: haud aliter , qu'am numerus binarius (x) æstimatur respectu Ternarij (3 ) imperfe-Aus, & non nisi unitatum confusio, quoniam omnis perfectio confiftit in tribus terminis; videlicet principio, medio & fine, ita, ut, fi eligatis unam unitatem ex 2. pro principio & aliam pro medio, nihil relinquitur profine, & per consequens deest ipfi perfectio: Si ponatis unitate pro principio, & aliam pro fine, tunc ad funt duo extrema, led deeft illi unitas pro medio: fi unam unitatem promedio & aliam profine affignaveris, tunc deerit principium. Quare sequitur, quòd iste numerus sit in se imperfectus, & consequenter aquæ per se funt imperfecta, ut pote in quarum constitutione natura abyffi Tenebrofæ, seu matris & naturæ humidæ adeit; fed deeft formalis illa unitas, quæ in fe, quafi in Pyramidisfive Trianguli Isoscelis cono adhuc se continet. Pariformiter, si unitas actua-

splendidam vitæ unitate non emisisset, numerus 2, seu deformes aquæ, in ventre Chaos in fuo obtufo, confuso autimperfecto statu mansisser, hoc est, sine forma alicujus rei perfectæ: nempe, Nihil aut aliquid in fola potentia ; ita ut materia feu aqua Catholica, antequam ab unitate lucida (quae tertiam facit unitatem ) erat informata, effer planè vacua & inanis : quatenus ei deerat Vnitatis informantis præfentia, mediante qua vacui & inanitatis indispositionem deponit & pulchritudinem plenitudinis induit : ita , ut ejus vacuitas mutatur in plenitudinem, ejus potentia in actum, ejus tenebræ in luce & ejus deformitas in lympidam, spetiosam & vivificam pulchritudinem : ac denique ejus imperfectio in perfectionem est mutata. Atque hinc dictum est, quòd Deus vidit, quòd creatura ista effet bona, hocest, impleta erat vivifică divinitatis essentia, quæ est absoluté & tantummodò bona. Hac igitur ratione, nimirum additione formalis unitatis, numerus confusionis & imperfectionis, quæ erat in materiali dualitate cum Chao (quod est materiæ mater) Symbolizante, in mundi lucem editur & producitur perfectio feu numerus Ternarius. Nam unitas illa formalis animando & induendo aquas fuperiores facit primariam, perfectam & dignissimam mixtionis speciem, uniendo scilicet unitatem mentalis lucis & cœleftem spiritum in Angelica essentia, quæ tum pofteà traditur omnia mundana animare atque informare. Atque formalis ista unio fignificatur Symbolice per 3 feu numerum Ternarium, qui ob istam rationem dicitur perfectionis, ex numerus animæ feu radicalis numerus formæ in curfu naturæ. Hinc ergo eft, quòd Platonici & Pythagorici exprimant materiam, quæ est imperfecta in se paribus sive imperfectis numeris & quemadmodum in mundo Archetypo per 1. 2. & 3. in forma facræ Trinitatis delignato, non apparent nifi tres Ideales dimenfiones in unica divina five æterna natura & effentia, quæ in modo fuæ progreffionis defignant in arte Coffica radicem, quadratum & Cubum, quæ important animam supremam & fpiritum & corpus mundi idealiter in Archetypo depictum: Et liquet, quòd ista tria videntur ab unica 1, seu unitate exurgere: Nam multiplicando 1. per 1. producitur 1, & fe ipfam , quæ funt duo, quati fimplex ideale quadratum, & iterum multiplicando quadratam illam unitatem in fe affurgunt 2. & unum , quæ faciunt 3. five cubum fimplicium unitatum, qui arguit perfectionem mundi Idealis, qui est in Deo: ita, si accipimus radicalem & simplicem numerorum ex duabus unitatibus pro radice, producemus ad exemplar prædictum Archetypicum mundum Typicum creatum, nimirum, fitres materiæ dimen-Cones, videlicet, Longitudinem, latitudi-

lem fuum effluxum, ut perpulchram & 1 nem & profunditatem ejus per progreffionem à radice in quadratum, & à quadrato in Cubum materiæ inquiramus : Radix ergo materiæ erat 2 : Nam , tameth luprema unitas fe ipfam multiplicet & dilatet in 2. exinde arguens fuum primogenitum; tamen, quoniam Spiritus fanctus illuminationis non emanabat, omnia fuerunt tenebrofa quo ad nos : Quare imaginari debemus, quòd materiæ multiplicatio in hoc mundo est nihil aliud, quàm lucis formalis in abyffum aqueam five multitudinem materialem penetratio : Nam , quo denfior existit materia, eò propinquiùs accedit ad fuam radicem 2. five tenebrofum Chaos-Iterum, quò ipfa per opulentiam & abundantem lucidæ manationis formalis præfentiam facta est tenuior, eo propinquiùs ad formalis unitatis radicem accedit. Hoc, inquam, Mysterio recté intellecto, omnis fcientia etiam in Philosophia abltrusissima facillime discerni potest. Radix ergo materiæ, quæ eft, 2. Tenebrofum Chaos importat : Radix verò formæ, quæ est 3. arguere videtur, quòd radix 2, quæ delignat aquas tenebrofas fit per formalem & splendidam unitatis feu 1, emanationem five extenfionem animata; atque ita primus(2) feu numerus binarius crat completus & anima muntli creata feu revelata, nimirum, per Angelicam emiffionem feu effluxumatque hoc modo Cabalistarum Mitattron feu Donum Dei feu anima mundi erat primitus producta, quæ juxta traditiones eorum dicta est prima creatura seu primum omnium creatum. Hoc quidem optime Eccleft. cum hoc Syriacho confentit : Prior, inquit, omnium creata est sapientia : Deus creavitillam in Spiritu Sancto. Atque in & per iftam creationem Angelicam omnes etiam alij Angeli funt facti : Vnde dicitur : Christus est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, in quo edita funt universa in cœlo & interra visibilia & invisibilia , five fint Throni , five Dominationes Coloff 1.13. five Potestates, omnia per ipsum & in ipso omnia funt, & ipfe ante omnia & omnia in ipfo constant &c: Ecce hic descriptum habetis verum Spiritum Catholicum, qui non omnia tantum fecit, fed & eft omnia, quippe, qui ea vivificat, cum omnia fint in ipio, fed etiam facit voluntatem Patris in omni creatura quam formavit. Hincergodicitur à Rabbinis Mitattron seu Donum Dei, & à Propheta magni Confilij Angelus : & vocabitur nomem ejus (ait Propheta) mag- 1646. ni confilij Angelus. Itaque multiplicando 3. in eo habebimus quadratum formale creatum, quod importat 9. ordines Angelorum, qui proprietate dicuntur variate fecundum dispolitionem & proprietatem effluxionis illius fanctæ, quæ ab infinito luminis fonte ad multiformiter in boc mundo operandum emitritur. Et formale quadratum 9 · in fuaradice 3 · multiplica tum, producis corporalem cubum : ita , ut

omnia corpora fint conflata ex fubftantijs e multiplicator in coelo Elementali & createnuibus, multiplicando quodlibet qua-dratum in fua radice, & prodibunt 27. pro cubo formali & 8, pro illo materiali : Quæ arguunt, quodlibet corpus Elementatum five materiam compositam: & quemadmodum materia , quò magis multiplicatur in fe, eò levior, tenuior, spiritualior & clarior erit creatura, quam informat, ita, ut formalis radix , quadratum & Cubus importent effentias & animas creaturarum tam fuper cœlestium seu zvialium, quàm cœlettium & Elementarium, quæ fecundum majorem vel minorem formæ proportionem vel magis vel minus digniores redduntur. Nam fecundum iftas in forma multiplicationes creaturæ magis vel minus in valore & gloria exaltabuntur-Videtis jam, quam longe & quibus proportionibus tam spiritualibus, quam materialibus harmonia mundi Platonica fe extendat, atque etiam ex ijs observare possitis, quòd, ubi proportio ista Har-monica non est inter materiam & formam, necesse est, ut ibi adsit tam corporalis, qu'am spiritualis dissonantia seu discordia, & per consequens Antipathia. Videmus prætereà, quòd vitæ radix in compositione Angelica seu alteritate fixatur : nimirum in mixtione fimplicis & æternæ atque increatæ lucis & puræ ípiritualis materiæ: ita, ut æterna fapientia est actus primus & anima essentialis Angelorum , & ævialis feu Angelicus Spiritus estactus & essentialis vita Stellarum feu corporum cœlestium & influentiarum eorundem , & influentia Stellaris est vita & anima ventorum seu Elementorum (nam vis vitæ impluitur ab Intelligentijs Olympicis in illas elementares) seu ventorum præsides & emanationes spirituales seu effluxiones à quatuor ventis quadrupliciter informant Elementum Sublunare Catholicum five aquas inferiores. Ac tum posteà Elementum juxta proprietatem, quam ventus præ-dominans ei affignat, multis modis informat meteora five impressiones Meteorologicas, ex quibus tum posteà composita Elementata fiunt, quæ hac ratione à fonte divino totam fuam effentiam & vivendi rationem multiformiter trahunt, idque ratione differentiæ organorum, per quæ & in quibus indifferenter agit in hoc mundo. Vnde apparet , quòd Deus in principio cœlum fuperius five Empyreum & spiritum intellectualem, quod ccelum eft Angelorum fedes primum animaverit, quod radici comparamus, ubi 2, animatur à 3. per additionem 1. seu lucis formalis ad materiam 2. Et cœlum Empy reum (intelligo Spiritum Angelicum) animat stellas & regionem ætheream , infundendo influentias fuas in intelligentias Olympicas, quas quadraro referimus: & co:lum stellatum est quasi masculus &

turis ejusdem, quas Cubo comparamus. Profectò non modò Cabalistæ abstrusi, fed etiam Philosophorum profundissimi memoriam fempiternam iftius radicis perfectiffimæ & formatiffimæ, feu nume-ri ternarij cum tribus dimensionibus suis reliquerunt; non illius mercatorij aut vulgariter in Arithmeticanoti , fed illius in numeratione formali merè spiritualis & effentialis Characteris , quæ procedit à quadam circulari revolutione & quadrata & cubica multiplicatione. Atque ob hanc caufam in arcanis naturæ peritiores fuam formale & Mifticam Arithmeticam & Geometriam fuper illud fubjectum fundaverunt, quæ non circa communia aut vulgaria subjecta, sed totaliter in profundis veræ cabalæ , naturalis Magiæ& effentialis Alchymiæ meditationibus verfantur: quæscientiæ, utpote, quas vulgus ignarus temeré & fine causa legitima fub illis titulis condemnat, funt à fecretioribus artistis dictae scientia Elementaris , Cœlestis & sopermundana: tum, quia separatarum (ut ajunt) intelligentiarum & fubstantiarum naturas per tractant, tum quia funt omnium dignissimæ, quatenus circa cognitionem Creatoris Verfantur. Nam maxima perfectio, in qua homo magis gloriari queat, est, ut ad certam Dei cognitionem pertingat : Vnde Propheta: Non glorietur Sapiens in Ierem 9.23; Sapientia fua & non glorietur fortis in fortitudine sua, nec glorietur dives in divitijs suis ; sed in hoc glorietur qui gloria-tur , se scire & nosse Deum. Et certè hæ funt tres illæ scientiæ mysticæ, quæ cognitioni trium mundorum (intelligo Intellectualis, Cœlestis, & Elementaris) appropriantur: qui mundi juxta Cabalistarum dicta hisce tribus literis nominis fpectant ad tres hominis feu Microcofini partes, videlicet intellectum, animam & corpus, quod subijcitur alterationi & corruptioni. Rabbi Zour super has bases sundatus, dicit, quod sint tres res, quæ in vicem correspondeant in ternaria ista dimensione, quippe, quæ formantur ad exemplum Archetypi seu radicalis Idea, nimirum Tabernaculum Dei , quod Moyfes erexit, Templum Salomonis & corpus humanum: idque fecundum trium illorum numerorum speciem, qui ipsis applicantur,

nimirū vocalem seu operativam, qui est ex-

tractum menfuræad mundum Elementare

formalem, qui est extractum à vocali ad cœlestem & rationalem seu divinam, qui

est extractum à formali ad intellectualem:

quod totum efficitur apparens per Tabernaculi descriptionem. Hoc Tabernaculum

cum tribus prædictis mundis Symboliza-

vit in fois partibus feu regionibus, Namea-

ru anterior erat intecta, & aeri, ventis, ni-

vibos, pluviæ atque omnibus alijs impref-

fionibus Meteorologicis exposita, & perpetuis quafi aeris alterationibus erat obnoxia. Atque ad hanc Tabernaculi partem commune hominum genus, atque etiam bestiæ in affidua vitæ & mortis viciffitudine, ratione continuorum facrificiorum & holocaustorum, quae in isto loco offere-bantur, frequentabant. Atque ideò ista regio importans cubum materialem Elementari mundo quam rectiffime refertur, quæ conflatur ex materia seu aqua grossiori, quafi fubstantia fluida & inconstans: atque ob hanc rationem proprié vocatur mundus tenebrarum. Hinc ergo Apoltolus vocat Diabolum Tenebrarum principem, & alibi eum vocat hujus mundi principem, ista etiam regio corpori humano refertur. Secunda Tabernaculi portio quae erat undique deaurata & candelabris feptem luminum ornata & illuminata, est cceli stellati Symbolum cum septem egregijs ipsis luminibus, nimirum planetis. Atque hoc cœlum, ut est inter duo extrema', videlicet illud Empyreum atque Elementare medium, ita quidem boc de extremo utroque participat, nimirum de aqua & deigne : atque hincest, quod cœlum dicatur ab Hebræis T'SU Schamaym, quafiab UN Efch, igne, Th Maym, Aqua, & a Græcis Æther, quafi igneus aer. Sed aquea ejus existentia est ideò in corruptibilis : quoniam ejus appetitus adeò nectare formali desuper emisso inebriatur, ut omnis alterationis oblitus fit: motum autem seu activitatem suam ab codem æterno effluxu recipit , qui juxta Salomonis dictum est omni re mo-bilior. Et revera est primus motor Catholicus, qui dicitur primi mobilis præfidens, ad cujus actum omnes Intelligentiæ inferiores moventur, & ignes fuos rutilantes fecum in circuitu rapiunt: haud aliter , quam videmus , quod omnes rotæ exteriores, per se quasi mortuæ ad motum unius rotæ centralis moveri animadvertuntur, ut pote quæ rota est earum vita. Hisce ergo colligere possumus, curifta mundi regio, Cœlum, & Sphæra æqualitatis dicatur , nimirum ratione mixtionis fuæ ex æquali portione formæ & materiæ: Etiam, cur ap pelletur Sphæra animæ, nempe, quia conflatur ex puro & incorruptibili aquarum spiritu, qui est fæmineus & pas-sivus, atque lucido igne seu actu æterno. Nam mens Divina mediante humida ifta natura , quæ est ejus Vehiculum feu organum, agit, proprietatem fuam vivificantem exprimit & exercet in hoc mundo. Hincergo agnoscunt etiam Ethnici, quòd omnis vita confiftat ex calido innato & humido radicali, quorum illud est activum & à Deo; hoc est, passivum & à puriori aquarum spiritu, quem quintam cilentiam vocant nonnulli. Ista igitur regio ad vitam seu animam huma-

nam refertur, & relationem propinquam habet ad quadratum tam formale, quam materiale, quod est interradicem & cubum quid intermedium. Tertia Tabernaculi portio erat Santlum Santlorum, quæ fupercœlestem seu intellectualem sive Empyreum importat fpiritum, qui nihil aliud eit feré , quam purus & fyncerus ignis, & traditur à Theologiæ Patribus esse Angelorum atque animarum fedes, qui funt immediati magni fui Domini & principis Lucis ministri. atque hoc testatur duorum Cherubinorum præfentia, qui fuis alis propitiatorium tegunt. Hoc cœlum refertur ad intellectum humanum, qui ab Hebræis vocatur Nessamah, à Græcis Nous, & à Latinis Mens , quæ Dominium habet in animam humanam. Ita, ut videre liceat, quòd in magno mundo Cœlum Angelicum , quod est maxime formale, igneum & luce divina plenum, est quali anima cceli ætherei. Nam per illud &c ab illo ifta regio recipit fuam vitam, motum & existentiam, atque proprotione simili cœlum æthereum feu cœleste est vita feu anima & agens in ipfius cœli Elementis. Nam mediantibus Sole, Luna & cæteris Stellis, quæ fuas influentias & radices deorfum fuper terram impluunt, terra & aqua & omnes creaturæ in ijs agunt , vivunt , generant & multipli-cant : ita, ut cœlum æstimetur ab omnibus Philosophis esse mas, & Elementum fublunare fœmina, cujus matrix est terra & aqua, nam terra & aqua recipiunt influentias quasi masculi spermata, atque ita omnes generationes in terre & aqua fiunt. Nam corpus terreum operari nequit fine impressione seu contactu aëreo: imò verò ipse homo requirit (ut Peri-patetici volunt) affistentiam cœlestem ad fuam generationem: Vnde Aristoteles: Sol & homo generant hominem. Porro etiam Philosophi omnes videntur in hoc confentire, videlicet, quòd superiora agant in inferiora inftar maris in fœmină. Et commune est inter Cabalistas peritiores Axio-Reudia Jib. 3. ma, quòd omnes res inferiores sint repræde Art. Cabal. fentativæ superiorum. Et profectò vir admodum doctus & in iltiulmodi scientia abstrusa bene versatus affirmat, quòd æviale sive Angelicum cœlum esser ad exemplar illius æterni five Idealis creatum: atque itidem, quòd temporale Elementale effet imago cœleftis, & quòd illudetiam ad exemplar ævialis effet formatum : ita, ut Icones & actiones mundi obscurioris habent fuas fimilitudines Ideales in & à cœlo lucidiori cœlefti ; & mundi Stellaris imagines & actiones fuerunt prius in cœlo intellectuali & Angelico depictæ seu delineatæ: atque illius itidem Icones fuam fortiti funt originem à radicali exemplari, seu principio in Archetypo existente. Concludo igitur, quòd ta Theologi, quàm Philosophi mystici conveniunt in hoc, videlicet

502.7.

delicet quod Deus numero ternario, qui est primus numerus impar pro progressione Arithmetica gaudeat. Nam nos Christiani personarum Trinitatem in unitate veneramur. Et Aristoteles dicit, quòd naturali quodam instinctu, ipsum Deum secundum numerum ternarium revereri instruamur. Nec in confulté est hoc dictum, cum in mundo Ideali effent tres proprietates ab unitate extractæ (ut fupra probavimus) ad cujus exemplar mundus realis erat tum postea fabricatus, ita ut Trinitas in Divinitate erat radix totius positionis mundi formalis. Nam per radicem 3. mundus intelle chualis & Angelicus erat defignatus, per quadratum 9 mundus coeleftis, & per Cu-bum 27, ille Elementaris, quemadmodum ex prædicta Platonis doctrina elicere poffunus. Ad Rabbinorum verò & Cabaliftarum opiniones quod spectat, ipsi quantitativas iftius ternarij proportiones aliter confiderarunt. Nam Cubus radicis 3 · confiftit ex tribus 9. feu numeris novenarijs: ita quidem ista tria o capiunt, eaque ordine Arithmetico fic conjungunt 9.9.9. quæ constituunt(999) nongeta nonaginta nove, ita,ut secundum norma Arithmetica primū novem verfus dextram fit fimplex digitus feu numerus digitalis, qui ratione fuæ lim-plicitatis, formalitatis & effentialitatis, attribuitur novem Angelorum ordinibus, qui pertinent ad mundum intellectualem; at (9) novem in medio confiftens videtur ex uno latere magis participare de forma seu simplicitate, & ex altero de materia: Atque ob istam rationem illum novem orbibus seu sphæris cœli stellaris attribuunt: Tertius (9) novenarius, qui loco centenorum disponitur importat profundiorem & magis materialem compolitionem, quæ ad mundum Elementarem spectat: qui omnes numeri atque etiam mundi regiones fundem in homine terminantur; qui est quafi meatus fecundum imaginem unitatis ab ipfiselementaribus ad res cœleftes,& ab illis ad res intellectuales. Denique fi unitas, in qua Leucippus Philosophus summum collocabat bonum, fit prædictis tribus novenarijs addita, numerum completé millenarium, qui est cubus ad 10. & finis omnium numerorum fecundum Hebræorum Calculationem, constituet. Etiamquadratum radicis 3. quod est 9. additione Aleph, quod est s. producit denarium numerum, ultra quem (ut Aristoteles ait) ne-mo unquam invenit numerum. Ad prædi-

cti ergo typi exemplar lux antiqua feu Moyfaica fecit fructuum & bonorum, à terra exurgentium, partitionem in partes tres dividi, quatum numerum centenarium, ut pote magis materialem & groffum Laicis & profanis, decimas Ecclefiae & Pref byteris, ac denique unitatem five partem decimam pro Deo affignavit, qui ut est omnia, ita quidem non est nisi unum. Sed ad propositum. Cabalistæ adoptaverunt nomen fui Angeli, quem ad animam mundi cum Platonicis referunt, ad triplicitatem istam ternariam seu formalem proportionem; nempe 999. inde arguendo radicalem, quadratam & cubicam extensionem sive formæ divinæ in profunditate materiæ emanationem : & consequenter demonftratur, ipfam effe Alpha & Omega , vivifi-catorem omnium, qui omnibuselt præfens & per omnia penetrat. Nam literæ feu Elementa vocabuli Mitattron Sarhapanim, quod fignificat principem facierum (qui fumitur pro anima mundi) fecundum Calculationem Hebræorum afcendunt ad 999. arque ideò hoc nomen cum literis ejusdem hunc numerum importat, fed tamen nihi-lominus cum ista consideratione, quòd vocabuli Etymologia per interpretationem fignificat DONVM DEI, Nam quod, obfecro, donum impertire majus potuit Deus creaturis fuis potentialibus & generaliter universo mundo, quam æternum fuæ fapientiæ spiritum, vel suum primogenitum, ut mediante ejus præfentia effentiali ex nihilo quafi aliquid efficeretur, & ut aquarum deformitatem & inanitatem deponendo & reducendo eorumpotenti-am in actum,& dividendo eas in cœlum & terram, pulchræ & speciosæ redderentur, & existetià, essentià & vitali facultate præfervarentur. Hoc erat ergo verum & Catholicum Dei Donum, cujus incorrupti- sap 12.f. bilis natura in est omni rei , ut eam præser- sap. r. vet ; & implet omnia , ut creaturis nunquam defit : & , quemadmodum hic fpiritus est omni re mobilior, ita operatur omnia in omnibus , juxta voluntatem illius unitatis , quæ illud emifit. Hac ergo de caufa & refpectu ipfius officij ac quatenus erat spiritus emissus, haud immeritò & non fine bona confideratione erat hoc nomen Angeli Catholici teste Scriptura ei impositum. Possumus etiam aliter demonftrare, mundum ipfum arque animam ipfius effe fecundum Archetypi imaginem creatam hoc modo.

Deus ..... I Cælum.....3 Terra ..... 2

Lux.

Sphera equalitatis.

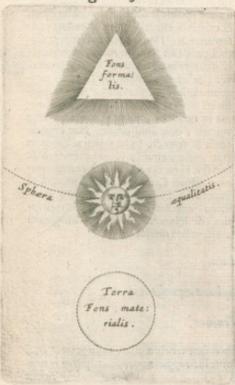
Tenebra.

In qua demonstratione contemplari li- I non sunt tenebræ ullæ, exsurgeret 2, qui ceat, quomodò ex 1, qua erat lux, in qua ante lucis apparitionem erat, quo ad nos te-

nebræ feu tenebrofum Chaos feu abyffus i ita dictum, quoniam tenebræ nondum ad aquas informandas effulferunt : Inter ifta duo extrema interponuntur 3 , tanquam pacifica & charitate plena unitas, quæest medium amabile, duo extrema, nimirum lucem & tenebras, in amicitiam perpetuam conjungendi, seu spiritus divinus amoris & concerdiæ, qui refidens in medio inter duo illa principia, tam fitu, quam conditione extrema unit & conjungit divinum formalem ignem cum humida materiali natura feu tenebrarum spiritu: ita, ut duæ illæ naturze olim oppositze, maneant in una sympathetica concordantia, atque ideò forma-lis ifte ternarius vocatur ligamentum Elementorum, litem & amicitiam concordiæ vinculis connectens.

Excellens ifta animæ mundanæ harmonla aliter à me quam aptissimé mediantibus duabus figuris Pyramidalibus est explanata, quarum una est formalis, altera materialis. Basis formalis Pyramidis, est divinæ lucis fonti contigua, & denotat ifta Pyramis lucidam emanationem fpiritus omnia informantis & vivificantis, à fonte lucido in existentiam seu materiam informem mundi, ita, ut ejus conus penetret ufque ad centru tenebrofæ terræ feu abyffi. E regione basis Pyramidis materialis seu aqueæ loco est diametri terræ, qui ab ortu in occasium transit per terræ centrum quali loco à basi formali oppositissimo& remotissimo: ejus verò conus ascendit usque ad centrum basis Pyramidis formalis: uti hic depictum habetis.

Figura Pyramidis.



Iam verò , ubi interfectio facta est in medio inter ambas Pyramides, delineavi arcum circuli: quoniam portiones tam formalis, quam materialis Pyramidis funt in interfectionis puncto aquales. Ego igitur juxta Platonicorum opinionem voco Spharam feu orbem per istam intersectionem transeuntem, Sphæram æqualitatis, atque in alio respectu Sphæram animæ, quæ positionem suam habet directé in medietate co:li stellaris, quod propter istam rationem dicitur æther feu igneus aer : ac fiquis diceret, acqualis portio fpiritus aqua-rum & formalis ignis à Deo luminis Parre descendentis, ut dictument, atque ideò, ut in præcedente demonstratione collocavi 3, in centro feu medio linea, nempe inter divinæ lucis unitatem 1 & tenebrofum Chaos, vel deformem & confusam diadem (2) Ita in mundo erat corpus spirituale Solis visibilis istius mundi Typici collocatum: in quo Sol invilibilis & increatus, mundi Archetypici posuit Tabernaculum soum, atque ob iftam caufam à Platonicis Sphæra animæ ritè dictitatur. Et certé ab effectu invenimus, quòd omnis vivificatio procedat potenter ab influentia Solari. Porro tam in respectu pulchritudinis eminentis creaturæ illius, quam actus vivificantis ejufdem liquido conftat, quod benedictis divina lucis scintillis abundet. Iterum experientia quotidiana docet etiam rufticum se agricolam, quòd fit organum lucidiffimum, per quod & à quo ipse, qui vivisi-cat omnia benignitatis suæ effectus seu divinum vitæ nectar in inferiora quotidie effundit atque distillat. Iam verò, quòd ifta concordantia vitæ perfectiffima & excellentiffima maneat & fedem fuam habeat in medietate lineæ & quafi Chordæ extenfæ ab unitate, seu centro basis formalis ad dualitatem feu centrum basis materialis: ac fi effet Monochordi mundi Symphoniaci Chorda, per confonantias musicas, sic probo atque demonstro. Perfectiffima confonantia in Mufica eft Diapafon, quippe, quæ ex omnibus alijs propinquiùs accedit ad naturam facræ unitatis. Nam est dimidia parsunisoni, & per consequens aptissimé sacrosanctæ vitæ emanationi comparatur, quæ ex unitate oritur; atque ideò haud injuria dicitur Idea fen imago unitatis, & ut unitas, cum non sit niss unica effentia in divinitate, comprehendit tres personas, importantes tres Harmoniæ Archetypicæ consonantias; ita etiam Diapason comprehendit sub se seu in sua dimensione alias duas Musicæ concordantias, nimirum diapente & Diatessaron: Iam verò, quòd perfectiffima illa confonantia in unisoni medietate consistat & sic polita, & duas fua politione centrali in unifono concordantias Diapason procreet, hoc modo probamus. Accipiatur Barbi-ton, vel aliquod aliud instrumentum muficum ex Chordis confiftens, & percuriatur

aliqua ipfius Chorda aperte & dabit vocem 1 Catholici five universalis unisoni. Nam, ut Chorda est unica, ita sonus erit absolute unicus in fe & se habebit, ut Pater consonantiarum, quanum primogenita & dig-niffima erit Diapaion, qua ex ventre icu centro Vnisoni procreatur hoc modo: Preme Chordam Vnisonam constituentem exacte in medietate, & tune ambædimidiæ Chordæ portiones, fe habebunt in proportione dupla, nimirum ut 2. ad 1. Atque ita Diapafon perfectiffima confonantia fie producetur. Quod est argumentum sufficiens ad demonstrandum, quòd perfectio Diapatontis fit in fede Solari, & confequenter, quòd formalis & viva concordantia totius mundi , quafi monochordi (cujus fpiritum refero ad Chordam monochordi) à sede Dei ad terram usque extensa, sit non aliter in isto medio & centrali loco, quam cor, quod est sedes vitæ humanæ: & tamen per radios Solis hac mundi vita feu anima facta est Catholica & omnia implet : non aliter, quam fanguis vitalis univerfaliter per microcolini fabricam mediantibus venis & arterijs se expandit. Sed, jam metuo, ne istum punctum, nempe ad probandam animam mundi, fim nimium profecutus, quare illum relinquo, ut possim, fubjecto præmanibus habito, propinquiùs accedere, atque eò magis, quoniam libro quarto fectionis prima, ubi translationem ittam D. Hieronimi fustinui esse veram, videlicet : DEVS POSVIT TA-BERNACVLVM SVVM IN SO-LE, mysterium Solare plenius pertracta-vi, jam verò ad secundam Philosophorum opinionem procedam. Antiqui Philofophi, Democritus, Orpheus, eum Pythagoricis affeverarunt , omnia effe Dijs plena : at omnes hos Deos ad unicum fummum Iovem referent : ubi per Deos, divinas virtutes omnibus rebus iufufas intendunt, quas Zoroaster vocavit divinos Illices, & Synefius Epifcopus Symbolicas illecebras; alij eas vocant animas, alij fortes, in quibus virtutes rerum dependent. In quibus videntur non multum errare, præterquam, quòd effentiam divinam in diversitates Deorum distinguunt : attamen in eo fe ipfos excufare & ab hoc errore purgare apparent, quòd omnes illos Deos ad lovem unicum referant : qua quidem re-latione continuitatem & indivilibilitatem anima cum divinitate agnosoere videntur. Conveniunt ergo cum scripturis in eo, quòd divinam effentiam ineffe omni rei fa-

teantur Platonici & omnes illi Philofo<sup>2</sup> phi, qui cum corum opinione participant, in omni re cum Orpheo & Democrito confentiunt, nisi in eo, quòd illi spiritum hunc divinum animam mundi vocant; hi Iovem esse dixerunt, & quod hi virtutes creaturas polfidentes Deos dictirant; illi eas animas peculiares nominant, quæ relatione continuam habent cum anima mundi : Haud aliter & in codem fenfu feriptu- \$47.12.1 ræ dicunt, quòd Spiritus Dei incorrupti-

bilis infit omni rei.

Concludo igitur, quòd, còm anima mundi habeat pro fuo interno iplendidam unitatis aterna emanationem, & pro fuo externo fubtilem Catholicum aquarum spiritum seu naturam humidam, quæ ei loco humidi vehiculi sen organi materialis inservit , in quo & per quod spiritualiter ubique & in omni re operatur, agnoscere debemus, quòd fit quædam contrarietatis species etiam in ipsa anima Catholica mundi, fine qua nulla forer actio & paffio in anima creata. At quatenus ipfa est creata ex anima lucida feu natura activa increata, quæ tendit ad Deificationem & exaltationem Spiritus creati, fi ipfi adhæreatt & ex creato paffivo spiritu, qui est soboles obseura & tenebrosa abyssi seu Chaos, & ideò ad tenebrarum naturam movendam facile inclinatur. Nonest mirum, si ratione variæ spiritus istius conditionis ei ad fint quandoque passiones bonae, & quandoque passiones malæ, quæ non modò in coelis & in terra macrocofini & creaturarum tam cœleftium, quàm Elementarium ejusdem, five fint animalia five vegetabilia & mineralia , fed etiam in mundo minori , qui est homo more opposito seu contrario operantur : Quemadmodum in primo capitelibri hujus fectionis fequenti declarabitur. Sed inprimis operæ pretium existimo, verum mysterium animæ peculiaris microcosmi enodare atque enucleare : ac tum posteà ostendere, quomodò omnes alia creaturarum tam animalium, quam vegce tabilium & mineralium animæ à Catholica ifta mundi majoris anima protedant & deriventur, ac in fuo vitæ ftatu ab illa præferventur & multiplicentur : Quenia hoo dubium à præstantioribus Philosophis nondum est plené & lucidé ad hune usque diem disceptatum : & per consequens discursus iste meus non debet etiam ab hujus ætatis doctiffimis parvifieri- autleviter & negligenter inspici.

# SECTIONIS SECUNDE, LIBIL

# Un Chordary and & chirt vocem I tenter Platentel & corner illi Philofornia and two universales annont. V. TVPO care corum orinione parti Ipant.

Quomodo omnes anima particulares à Catholica illa mundi anima non modò procedere, sed & suas in ea & ex ea habere praservationes & multiplicationes dicantur, & primum cum anima creatura nobilissima, ni: mirum bominis, incipiam.

Pim,I.

₽im,8.

Pim.9.

HErmes, dictus Mercurius Trifinegiftus, confulte fatis dixit, quod mundus est fet factus ad fimilitudinem feu typum Dei. Quare, ut unus dicitur Archetypus, ita quidem alter typus dictitatur, ob istam ergo rationem alibi afferit : Scio mundum à Deo atque in Deo ; hominem verò à mundo & in mundo confiftere; principium autem comprehensioque omnium Deus. Atque iterum fic: Deus est Cosmi seu mundi Pater, Cofinus verò corum, quæ in Cofino, & Cosmus quidem Filius Dei & jure Cosmus appellatus est, quia omnia varietate generationis exornat, nec non indefinenti vitæ operatione perpetua necessitatis celeritate Elementorum commissione, ordine genitorum : Cofmus, quæcunque ab ipfa origine suscepit à Deo , perpetuò servat &c: In quibus non videtur iple à paginæ divinæ fenfu discrepare: Quoniamibi invenimus, quòd Deus in principio creaverit mundum ex materia informi, & quòd naturam mundi humidam feu cœlos mediante suo spiritu vivifico adornaverit, & quòd ab inspiratione ejusdem Spiritus vitae in mundo mundus & omnes creaturæ ejufdem fuerint animatæ, & quòd illæ creaturæ accipiant ab Elementis mundi fubstantialibus fuam existentiam materialem : ita, ut quemadmodum Deus per effusionem spiritus sui vivificantis & omnia operantis in mundum fecit humidam & paffivam ejusdem naturam operari; & ille spiritus mundanus fic animatus; quippe cujus vis divina in totum & in qualibet ejus parte effunditur cum natura fua interna naturante; haud injuria nuncupatur anima univerfalis: ita fine ulteriore dubitatione quælibet anima particularis in vafta machinæ mundanae cavitate procedit, feu procreatur, dependet, seu præservatur & multiplicatur ab & in anima ifta Catholica; utpote, cujus est, teste Scriptura, inspirare & vivisicare omnia, & ,ut alibi habetur, dare viram, inspirationem & omnia. Quare non modo Microcofinus, fed etiam Macrocofmus in eo vivunt, moventur & existunt. Nec mirum, fi vobis Peripateticis affero, omnes peculiares animas confittere in illa mundi Catholica: haud aliter, quam omnes radij Solares funt in Sole : cùm vestrum fit axioma pro certo statutum, quòd to-tum comprehendat suas partes: Vnde sequitur, quòd quælibet pars particularis fuam hauriat exiltentiam à fonte totius : Sed Catholicus materialis mundi Spiritus ina-

ctuatur & informatur à Catholico æterno Spiritu omnia creante & vivificante, qui in sua essentia est indivisibilis. Quare, ut ab immenso vitæ fonte vitæ influentiæ sub forma infinitorum radiorū invifibilis unius Solis expiratæ creaturis infinitis actualiter emittuntur, ut mediantibus ijs vivant& informentur: ita quidem hi vitæ radij non minus funt continui & indivisibiles à fonte vitæ seu spirituali & invisibili Sole, quàm radij Solares à Sole visibili discerni aut separari queant. Neque erat fufficiens, ut Adam indueret corpus microcofmicum, videlicet maffam Argillaceam feu terream pro portione fua materiali seu elementali, nifi spiritus iste divinus à Deo in mundum emiffus fuæ divinitatis portionem, nimirum vitæ spiraculum, in illud non inspirasfet, quo mediante, movebat, vivebat & in statu humano existebat. atque ideo Hermes haud inconfulte dixit, quod mundus effet imago Dei , & homo imago mundi. Nam, ut Deus aqueum mundi spiritum fuo afflatu vitæ vivificabat ; ita ille vitæ fpiritus, qui est unica essentia indivisibilis cum Patre, in mundum emiffus, univerfalemque ejusdem spiritum implens, non modo hominem, fed etiam omnem aliam creaturam animalem, vegetabilem & mineralem vivificat, præservat & multiplica-re facit. Nam (teste Salomone) Spiritus sap. 14.1. Dei incorruptibilis inest omni rei. Hoc igitur in loco seu ordine priori sagaciter

confiderato procede fic-Specierum super terram varietas ab actu creationis procedebat, quando Verbum FIAT erat editum, & immediate voluntas locutoris à fua fapientia feu verbo in Spiritu Sancto erat peracta. Sunt autem nonnulli viri confulti, qui putant, quòd omnes creaturarum species seu genera per literas 22. Hebræorum & in ijs effent expressa & idealiter quasi depictæ; non dico illas externas, quæ vulgariter imprimuntur aut atramento vel arte describuntur, quæ funt mera umbra respectu aliarum, sed ig-neæ, formales, lucidæ & spirituales, quæ in tenebrofa abyffi feu hylæ facie feu fuperficie igneo aterni locutoris verbo in principio funt sculptæ seu depictæ: Vnde originaliter Elementa quali Hylementa funt dictae, quatenus nimirum in obscuro Chaos five hylæCartha feu superficie sunt descripta fecundum fenfum & voluntatem Creatoris: ac fi verbum Creationis Typicæ mysteria à Deo Patre recipiens ea typice & se-

cundum

AG,17.

sundum exemplar Archetypicum Characteribus formalis ignis vivis delineaverit: Lingua autem, quæ ex ijs est formata, lingua hinc inde fancta appellatur à pluribus hujus feculi Rabbinis fermone fuper ficiali decantata; à paucis verò essentialiter intellecta: & tamen earum cognitio vera haud minimi apud sapientes in vera ram mysteriorum facrorum, quam Cabalifticorum abstrusorum enucleatione existit momenti. Sed, ut procedam, Iuxta divini verbi & Characterum ejusdem formalium tenorem, quorum effectus transcunt sine ulla alteratione mundum, quælibet in isto mundo species, seu quodlibet rerum genus, erat creatum, atque iterum quodlibet individuum cujuflibet speciei,& quælibet species cujuflibet generis, fuerunt factæab invicem tam in figura & proportione, quam conditione seu proprietate distinctæ & diversæ. Iam verð, ut superius dixi, quòd iste Domini spiritus seu Verbum, existens in se unicus & idem in essentia, sed in proprietate multiplex, efficeret voluntatem fui Patris in Creando res tam differentes, ita quidem continuat & præfervat omnes has species seu genera per generationem & multi-plicationem in suis statibus successivis, &c omnium earundem individua per totum fuæ existeriæ tempus, mediante tam æthereo, quàm Elementari nutrimento, fustentat : quod quidem alimentum spirituale descendit à cœlo ad nutriendos spiritus cujustibet individui secundum suam speciem. Nam intelligere debetis, quòd, ut anima mundi est anima generalis omnibus, ita quidem aer factus est aurei ipsius Thesauri five pabuli spiritualis cifta seu arca, quod, dum occulté & more vaporis invifibilis à ccelo in aërem descendit, implet & susten. tat omnia: unde, quatenus in aère aperto natat, tam aptum est ad sustinendam & multiplicandam vitam serpentis, quàm illam hominis, avis, pifcis vel arboris &c. Nam, ut primum magnetica creatura vis (quæ omni momento refectionem & alimentum ab isto Nectare seu pane cœlesti appetit,) proportionem debitam iftius spiritus feu naturæ Catholicæ attraxerit & introduxerit, generalem fuæ conditionis statum relinquit, & specificam Creaturæ dis-positionem induit, hoc est, juxta individui naturam, quæ illud recipit, operatur & in eam fe convertit; nimirum in cane caninam proprietatem & effentiam, in coelo illam cœlí, in homine humanam, in quercu quercinam, in tritico triticeam &c: fibi assumit naturam : & consequenter est in causa, quòd spiritus cujuslibet creaturae in eo nutritur & fultinetur. Nam, hoc erat mandatum Creatoris, quòd, quo spiritu creatura juxta conditionem fuam in creationis instanti effet creata, eodem etiam sive in nutrimento five in acre fultineretur, præfervaretur & multiplicaretur. Hinc dicit Philosophus fide dignus: Est in sere oc-

cultus vitæ cibus. Quo innuere videtur, quòd cibus Quinteffentialis, quem creatura à Catholico vitæ spiritu in itto mundo recipit, ordinatione divinaubique in aëre pendeat, & volet, ut semper sit paratus pro cibo vitæ creaturarum elementatarum ípiritualis supplemento Hinc scriptura: Deus dat vitam & inspirationem & omnia: &, quòd vivificat omnia: Et, quòd visitatio 10b.10.12. ejus conservet spiritum: &, quòd vita adsit benignitate Iehovæ: Et, quòd vitæ fons peneseum fit: Sed iftud Propheta alibi luculentius: Deo dante Creaturis colligunt, 761m,30.6, aperiente manum fuam fatiantur bono,abf. Pfalm. 36.1 ffilm. 104. cipiente spiritum eorum expirant; emittente spiritum suum recreantur. Et Chriftus ait in Oratione Dominica: Panem noftrum Super fübstantialem da nobis bodie, ut Hieronymus interpretatur. Et Salvator tohan,6. idem alibi: Pater vester vobis de cœlo dat panem verum: Panis enim verus est, qui de cœlo descendit & dat vitam mundo: Sed fat fcio à nonnullis adverfus me allegatum fore, quòd panis iste hoc in loco in-tenditur pro pane spirituali, & non pro materiali nutrimento. Concedo ego, quòd in hoc haud inconfulté loquantur & arguant. Nam cibus iste est spiritualis, arque ob ista rationem refervatur pro creatura corde &c arterijs, & nihil in se est, quam pura vita: Nonne dicit salvator, quod non solo pane M##b.4. vivat homo, sed omni Verbo, quod procedit ab ore Dei? At sermo iste intellige-batur de Manna illa Moysaica, qua mediante Israelitæ fuerunt in deserto nutriti. Et Apostolus vocat illud alimentum, & Petram spiritualem, quæ erat Christus, Et 2.Cor.11-ideò dixit Petra illa spiritualis : Ego sum panis vitæ. In hocergo verbo solummodò sch.1. & in nulla alia re, ett folum hoc verbum in alimento, quod nutrit & fustentat & non alimenti externum. Nam in boc verbo inest & erat vita. Hinc dictum est à Moyse Gen. 1. post creaturarum creationem : & vidit, quòd omnia, quæ creavit, essent bona, hoc est, non inania & vacua, sed essentia divinitatis plena. Hinc ergo omnis creatura dicta est bona participative, quoniam participat de illo spiritu, qui solus est Bonum & Bonitas. Remetiar ego, quid nonnulli ex Philofophis Ethnicis dixerint de hac re, qui (in Christianorum dedecus sie dictum) profundiorem habuerunt in divinis myfterijs inspectionem, quam plurimi istius æta-tis doctores, qui Christianorum nomine infigniti majores videntur, ut pote in veris Christiani fundamentis steriles, quam rei veritate funt. Vnde & aptiores ratione fuæ infcitiæ redduntur, ea omnia, quæ à Philosophis Antiquioribus funt prodita, condemnare , ipfofque pro reprobatis & damnationi adjudicatis habere , fermonis profectò Apottoli immemores, quo docentur, quòd omnes homines fint ex divina generatione, Sed ad propositum. Zeno

wen Chym.

Hermes, Zorozfter, Recaelitus,

Prometheus, turalem; & Prometheus, ignem coelestem homines vità ditantem vocarunt. Et quoniam iste Prometheus traditus est, possessionem ignis iftius habuiffe, ideò à Poëtis fingitur, ipfum pro furreptitia fua ignis iftius é cœlo ablatione graviter à Iove fuilfe punitum. At Hermes illam ignem verbi humidæ naturæ adhærentem vocat. Et Zoroaster atque Heraclitus dicunt, illam fuisse ignem invisibilem, mediante quo omnis generatio & multiplicatio folet fieri. Cum ergo ignis ille vitæ nunquam moriturus fit in Creatura animali, necesse est, ut pro confervatione & multiplicatione illius à suo simili in aere omni temporis momento nutriatur : quod, ni fiat, necesse est, ut vita creaturæ evanescat, atque ita Crea-Turnesides. tura pereat. Atque hoc est illud, quod Parmenides videtur intimare, ubi ait : Natura fuâ naturâ lætatur. Hanc ob caufam ignea vitæ virtus fuam politionem habens in cordis creaturae centro, cum gaudio, dele-ctatione & appetitu infigni per magneticam quandam proprietatem fuum fimile ex aere mediante inspiratione attrahit. Nam (ut dixi)occultus vitæ cibus feu alimentum est in acre. Hæcergo est ratio, quòd Author quidam anonimos optime in mysterijs Dei & naturæ versatus hoc dicat. O natura cœleftis veritatis naturas multiplicans! O natura fortis! Natura vincens & fuperans fuafque naturas gaudere faciens! Quibus arguit, quòd adjumento & visitatione iftius naturæ cœleftis, spiritus vitales & flammæ ijs inclufæ crefcant & multiplicentur. Nam hujusce virtute non modò vita, sed & fructus generationis procedunt & more infinito producuntur. Inferimus ex his, quæ jam dicta funt, quòd aer Elesnentaris fit influentijs vitæ, vegetationis, multiplicationis & formalibus feminibus plenus: quatenus ipfe est arca Dei Thesauraria, divinis radijs & donis cœlestibus lo-cuples & exuberans. Nec spectat ilta mea affertio ad regnum folummodò animale compositionis, sed etiam ad illud vegetabilium : nam hoc ipliffimo spiritu vegetant, hocque multiplicant in infinitum, &c fuam exittentiam habent. Nam ego fum ipse ocularis testis, atque etiam possum, si opus est, demonstrare, quòd spiritus triti-ci vegetabilis, in quo secretus spiritus ha-bitat sit purus sal volatilis, qui nibil est aliud, quam aër specifici seu tritici essentificatus. ifte fal volatilis est liquor unctuofus, tam albus & clarus, ut Christallus, cujus nihilominus internum igne vegetabili repletur, quo mediante in infinitum multiplicatur. Nam iste ignis formalis est vis quædam Magnetica, per quam fibi fimilis vitæ & vegetationis exuberanter ex radijs Solis, qui est arca Dei Thefauraria vitae, & vagetationis, mediante vehiculo sereo extrahitur. Percepi ergo, spiritum istum vegetabilem à fuis ligamentis Elementaribus

Philofophus animam humanam ignem na - | liberum , & in liquoris lympidiffimi formam redactum, radiorum folis formalium adeò cupidum & tantà fympathià appeten-tem , quòd ipfe folaribus radijsper fpatium trium horarum expositus, tantam sibi tincturam folarem five formalem ad fe attraxerit, ut ab albicante & Cristallino colore in rubinum fanguincum effet factus. Quo experimento facillimé revelabatur formalis tam animalium, quam vegetabilium multiplicandi ratio. Nam, hac est ratio, quòd granum Tritici in infinitum quasi multiplicatur. Prætereà nullus verus & peritus Philosophus ignorare potest, quòd nitrofa illa cujuflibet rei natura, quæ non est nisi aer, qui virtute secreti illius spiritus, qui eam inhabitat, tam aërem, quam formam coelestem ad se attrahit: quoniam formalis actus non nisi per medium seu vebiculum aereum in creaturam queatinipirari. Atque hac est etiam ratio, quod tam quantitativa creaturæ fubstantia respectu aerei vehiculi, quam formalis effentia creaturæ augeatur indies, atque incrementum fuum habeat: Vnde patet, quòd ab illo eodem spiritu tam vegetatio, quam multiplicatio oriatur. His ergo cum diligentia perceptis, ratio in promptu erit, quomodo Chylofus humor albicans in rubicundum fanguinis colorem fit exaltatione transmutatus, atque etiam modus vegetationis & multiplicationis in animalibus atque multiplicationis seu incrementi per viam generationis animalium. Sed, quoniam in pri-mo Anatomiæ meæ tractatu, ubi de Tritici feu Panis Anatomia fermonem faris amplum de admirabilibus spiritus istius vegetabilis proprietatibus feci, ideò plura hoc in loco de ipsis non loquar, sed ad animæ microcofmicæ mysterium me convertam. Spiritus vitæ erat taliter à Deo in hominem terreum inspiratus, ut subitò massa in creaturam animalem effet redactus : Haud aliter, quam cum Ruach-Elohim aquas inspirasset, ipsæ erant immediate animatæ, vivisicatæ & in mundi magni imaginem formatæ: ob quam rationem Platonici eum vocarunt magnum animal : Sed , ut mundus erat factus ad imaginem Dei, antequam homo erat creatus, & tum posteà ipse homo virtute ejusdem spiritus erat in mundo ad exemplar verbi vitæ seu spiritus prædicti imaginem formatus : ita considerare debemus, quòd homo habeat modum vivificationis, fuftentationis, præfervationis atque multiplicationis fuæ ab anima mundi & Elementis ejusdem. Quare Hermes, hand indifcreté descensum & ingresfionem spiritus mundi vivificantis in corpus humanum hoc modò describit : Aër, ait, est in corpore, anima in aëre, mens in anima, in mente Verbum; verbum autem est corura omnium Pater. Quibus arguit distinctionem illam à me anteà relatam, quæ est inter mentem, animam & spiritum, oftenditque, quod fummum anima myfte-

rium sit mens, Pater & Verbum. Porro etiam concludere videtur, quod verbum sit imago Dei, mens Verbi, anima mentis, aer animæ & corpus aeris-Quo difcernere pof-fumus admirabile illud ligamentü & nexü que membra mundi habeant inter fe, atque etiā declaratur, quod prior Elemetaris materiæ portio sitaër, & quod purior in aëre sublimitas sit forma vitalis scu anima, cujus caput est més divina, cujus radix est verbu. in quo erat vita. Quare patet, quòd mens illa in anima accipiatur pro spiritu sapien-tiæ,utpote cujus sons est Verbu Dei, ut testatur Syriachus, quippe, quæ implet & vivificat omnia. Eft enim in co, teste Davide, omnis virtus cœloru, & per consequens vis informandi, generandi, vivificădi, vegetan-di & multiplicandi Ac fiego cumHermete dicere, quod lucidus & æternusDei spiritus in spiritu Quintessentiali seu Æthereo faciat animă în aere, eamque introducit mediante vehiculo aereo in corpus humanū, in quo producit effectus vivificationis & multiplicationis speciei. Quare alibi dicit: Anima hominis in hunc vehitur modü:Mens in ratione, ratio in anima, anima in spiritu & spiritus in corpore: Spiritus per venas arterialque sanguineque diffusus animal undique ciet &c: Debemos igitur imaginari, quod aer, qui per inspiratione attrahitur ad cor fit illinfmodi divini vitæ Thefauri plenus, qui ad cor humanů in fuo vehiculo per inspiratione introductus semper suu simile ad se virtute quadă Sympathetica attrahere non definit. Nå natura lætatur & gaudet in fui similis præsentia, uti diximus : atque iterum, quòd cor fit pretiofum thefauri vitalis facrarium, agnoscere videtur David in iftis: Cor tuŭ inquit, custodi supra omne observatione: quia ab eo procedunt actiones vitæ. Modus atque instrumenta, per quæ spiritus ille more Sympathetico attrahit, & post attractione illud aereum vehiculum,

quòd est superfluü expellit, sunt hojusmodi. Cam fine vitæ & generationis scintillis, quæ in aere occulto modo natant, nemo mortalium; imò verò nulla creaturaru mométo temporis vivere aut durare possit, neceffe eft, ut ipfæ affiduè & quolibet minuti spatio à creatura attrahantur & per inspirationë introducantur. Nam fine isto actu falutari & effectu ejusdem, necesse est, ut animal immediaté præfocetur. Nam per suppressione & deprivatione aeris anima in instanti à suo actuseu operatione vivificante ceffabit, ut pote, quæ est nihil aliud, quam æternæ lucis in anima mundana actus : Nã conflatur anima; ut dictum est, ex lucida divinitatis emanantis virtute & fubtili humida natura mundi, quarum prior calidú innatum, posterior humidù radicale creaturis affignat, atque ideò duplex ifta virtus affidua feu continua aeris inspiratione renovatur ac multiplicatur. Hic ergo spiritus animalis & confequenter hominis per infpiratione attrahitur in lævu cordis Thalamum,

feu ventriculă rectarum fibrară cordis contractione, in quo actu fibræ transverfæ& obliquæ relaxabuntur , unde & cordis regio dilatabitur & aperietur, atque ista actio Medicis vocatur Diastole. In tempore ergo seu spatio istius motionis cor quadam virtute attractivaaerem com vitali fuo thefauro mediante inspiratione per arteriam pulmonum venosam in lævam ipsius regionem introducit, qui Thefaurus tum polteà cum pro vivificatione seminali generatione non aliter inservit ac pro spirituali multiplicatione, tum pro nutritione vitalium & internoru generationis spirituum, quam Hepar fuccum groffi nutrimenti Chylofum ad spirituum naturaliu nutrimentum ac incrementă fibi per venas mesaraicas allicere folet: qui naturales spiritus ad corporis partium vegetatione & augmentatione à cre-atore deltinantur, Iterum postquam natura vitalis istum aëreum spiritu cum arcano suo Thefauro acceperit, eumque in Thalamum cordis lævum, tanquam fuum bene ornatů & fubtiliter ad aptatů laboratoriů introduxerit, eum cribrare, seu Anatomizare, aperire atque ejus viscera scrutari incipit, naturamque ccelesté cum divino ejusdem actu, verum (dico) vitæ Thefaurū feu invifibile vitæ ignem à groffiori & magis inutili fuo vehiculo aereo Alchymia divina & admirabili feparat , falemque quendă fubtile, volatile & digniorem aeris portionem, quæ essentiale & immediatü est Thesauri vitalis vehiculū, & quasi anima ætherea in aere, ut Hermes dicit, in aortā sive arteriam magnam, quafi ípirituum vitalium facrariū feu myrothecium, includit, atque fuperfluă aëris inutilis portionem per expiratione in instanti emittit: & ista actio expulsiva fibrarum in fubstantia cordis transversarum contractione & rectaru dilatatione fieri folet. Nam hac actione cor etia contrahitur & comprimitur: atque ifta actio à medicis Syftole dicitur. Intelligendű eft auté, quòd pro meliori Thefauri iftius vitæ aurei in arteriali isto sacrario præservatione & comprehenfione Deus in Aortæ orificio regioni cordis finistræ annexo valvas tres semilunares ordinavit, quæ pabuli illius vitalis ingreffu aperiuntur, ac tu posteà immediaté clauduntur, ne Thefaurus ille inclufus iteru per cande portam, qua ingressus est, egrederetur. Propter istam igitur ratione valvaillæ taliter à Deo efformantur, quòd ab intus aperiantur atque claudantur ab extra, ita, ut, quemadmodum é regione duze illa valvæ, quæ arteriæ venalis arificio inferuntur, funt foris apertæ & intus claufæ, quæ ideo Mitrales nuncupantur, quoniam mitris Episcoporum sunt simillima; arque horum officium est, ut tam aerem inspiratum intromittant, quam superfluum & inutilem ejus portionem emittant: Vnde patet, quòd facilis aeri conceditur quafi Thefauri vitae accessus in cordis Thalamum, sed negatur Thefauro, quem vexit aer, egreffus.

Meclef. I.

Firm.to.

Pfil.123

Tam verò istius spiritus vitæ actionem & e duo vasa spermatica præparantia arterialia, effectus, poltquam in trunco arteriali fit ita inclusus, paucis exprimam. Certum est, quod ipfe fit captivus factus in ejufdë arteriæramis & fubdivifis canalibus fe ipfum er univerfum corpus humanum dilatet. Nam per ramos Arteriæ magnæ, Carotides dictos, portio rectificata ejuíde jam specificati spiritus ascendit ad cerebrum; per istos (inqua) canales & conductus parvulos, pars fuper coelectior iftios in Chymia naturali extractionis (ut pote quæ eft dignitate & subtilitate caeteris totius vitæ fontissuper excellentior & per confequens mentis divinæ scintillis repletior) supremā Microcosmici palatij regionė & quali cœlum ipiius Empyreŭ fibi pro fua fede vēdicat.Huc enim ascendit radius mentalis in suo rationali vehiculo, illumque locă pro fuo cœlo cœloră eligit: fub ea tamélege & conditione, quòd virtutis & potestatis sue radij per omnes Arterij Catholici ramos se expandant seu extedant. Propter istam igitur ratione omnes medici tam Ethnici, qua Christiani concludunt, quòd actio hominis voluntaria fuă fede feu positione habeat in cerebro, quatenus illud est facultatis animalis regio:cum è diverso aliæ duæ ipfius actiones, nempe illa vitalis in corde & naturalis in hepate videtur effe illi animali fubjectæ,cum fintactiones involuntariæ. Atque hæc eft caufa, quòd cerebru fit rationis atque intellectusfedes, & quafi primus in machina microcofinica motor. Tune in fecunda ferie illa introducti fpiritus portio, quæ in officina feu laboratorio naturæ humanæ purificatur & actioni vitali adaptatur in illos Arteriæ magnæ ramulos vehitur, qui cervicales nominantar: funtque arteriæ illæ, quæ affignant vitam regioni pectoris. In hoc ergo loco illa spiritus portio spiritualis illius vivacitatis impressione induit, quæ ad partes vitales & Thoracales attinent : ac etiam in ramis arteriæ Coronariæ dictis fibi affumit ideā internā illorū spirituum, quæ spectant ad vivificatione cordis: arque ita in cæteris ramis arterialibus, videlicet Humerarijs, Thoracicis, Axillaribus & cæteris cum spiritu isto vivifico, que comprehendunt. Nam, ut hic spiritus erat in libero aëre, ita Catholicus erat & omnë in se virtutem habet in potentia & complicité: At quando creatură aliquam ingressus est, tune specificatur & explicité convertit se in natură & conditione cujuslibet creaturæ animalis regionis. Ita, ut invitibilis ille spiritus in vehiculo vix perceptibili delitescens, & quasi in tenui aerei ipiritus substantia natans, non solum se expandit & dilatat ad cujuflibet membri corporis vivificationem & vitæ fultentatione, sed etiam se ipsum in nubeculă spermatică vix perceptibilem contrahendo (quod accidit, in actu copulationis five coitus per certă magnetică virtute divino amoreanimato) & totius gignentis impressione jam ha-bes mirabili & veloci actione & transitu in

nimiră dextră & finistrum, à quolibet corporis membro, sed præcipue à tribus principalibus descendit : Atque ibi cœlcstis ille ipiritus ignedivino exuberans ad imagine radicalis Archetypi, (in quo omnia erant prius spiritualiter & idealiter delineata & coplicité comprehenfa, priufqua explicité, quo ad nos paterent: haud aliter, quam Rex David gloriatus est, se imagine templi totaliter digito Dei descriptu habuisse, quod tum posteà ad illud exemplar erat realiter à Salomone ædificatů) continet internů & invifibile illius corporis, quod in actū vifibilë tum posteà & realiter erat delineandă atque producendum, hoc est, idealiter in se coprehedit & poffidet hominis interni five spiritualis figuram: ut é regione externi, & corporalis hominis ico seu effigies, quæ copacta est é quatuor Elementis, ex spermate hominis vifibili in duobus vafibus feminalibus præparantibus venalibus contero, procedit : ita , ut ex spermatis vasoru arterialiu concursu că illo vasoră venaliă, mixtio facta est inter materiă & formă hominis, hoc est, inter ejus internum & externű; in quo interno est illa antedicta divinitas, quæ domum fuam externă ad imaginê fpeciei con-format. Sed & hoc totă habemus à pagina facra confirmatum. Tu poffides (inquit Da- Ffil 139.13. vid) renes meos, ex quo obtegebar in ute-ro matris meæ, non celata eft vis mea tibi, ex quo fact us fum in abdito artificiofé confectus velut in imis partibus terræ. Maffam meă uident oculi tui, & in libro tuo omnia membra mea funt scripta, ex quibus diebus formabantur, cum nullu ex ijs extaret &c: Vnde liquet, quòd vis divina effet in femi-ne, quod eft hominis internu, cujus digitus homo in divina ejus idea anteà descriptus ex & in femine externo feu spermate explicité figuratur. Ad istudetiam proposită Iob ista: Spiritus Dei fecit me & spiraculă Om- 145.33.4. nipotentis vivificavit me &c: ac fi dixiffet; ex spermatis massa, fecit me spiritus divinus, haud aliter, quam Adamum ex luto feu argilla, & posteà spiraculo suo vità inspiravit me,& factus fum in animam viventem. Et Salomon: quemadmodum ignoras, quæ Ecclef. 11.5. fit via spiritus & qua ratione compingantur offa in ventre prægnantis: fie nescis opera Dei, qui est fabricator omnium &c: Profeetò iste Textus habet intentionem admodum myftică, & præcipué ad iftud nostrů fubjectu referri potest: Nam, uti istum Textum produxi anteà ad spiritus divini in ventis macrocofinicis existentia probandam; îta quide huic negocio microcofmico apti-us referri potest. Nam, et Iob dicit: Spiritus Dei fecit me : ita textus iste, quàm sit difficile ad generationis humanæ arcanum enucleandu:innuens,homine ignorare viam & progressionem spiritus divini in spermate: qua ejus intentione etiam confirmat confequentia Textus: Ignoras, qua ratione compingantur offa in vetre prægnantis. At qui-

105,10,10,

cunque intelligit actione spiritus & viam, | Spiritus, à quatuor ventis & in suffla super qua in isto opere progreditur, sciat modum per quem tam mirabiliter operatur ista. Sed, hoc totum enucleatins à Iobo explicatur : Nonne, ait, sicut lac fudisti me, & tanquam Caseum coagulasti me, cute & carne induitti me, offibus & nervis compegifti me, cum vita benignitatem exercuifti erga me & visitatio tua præservavit spiritum meum ? At ista recondisti in animo tuo: Novi hæc apud te effe &c: ex quo fermonis filo omnis in hac re quæstio & difficultas auferri videtur, imò verò totu iftius rei mysterium, nimirum tam in actu generationis, quam in vitæ infantis, tam in utero matris, quam polt ejus partum præfervatione & continuatione ex ejus observatione aperitur. Nam in ifto membro (sicut lac me fudi(ti) videtur primum arguere, quòd maffa fpermatica, in qua homo erat complicité contentus, effet bene difpofita & compofita à vitæ spiritu atque etiam in matricem injecta: Ex qua tum posteà, per occultam viam spiritus, homo erat explicité productus seu formatus: Tunc fic pergit ad fecundum generationis gradum. (Tanquam cafeum coagulafti me &c:) Quo arguit, quòd spiritus iste divinus immediaté post spermatis in matricem injectionem illud in folidiorem fubstantiam ad inftar casei coagulaverit & inspiffaverit. Iuxta textum etiam iftum præcedentem (memento, quæso, quòd sicut argillam fecifti me &c:) Tunc pergit ad tertium generationis gradum. (Cute & carne induitti me, offibulque & nervis compegifti me &c: ) Finito prædicto coagulationis gradu, jam ad corporis humani partiu complementum venit, ex quibus homo externus in matrice figuratur. Ex quibus conftat, quòd spiritus divinus in semine fabricet hominem internum in fua propria perfona, atque tunc ad vivificationem illius externi hominis ex spermate Elementari fic fabricati, fic pergit : Cum vita benignitatem exercuifti erga me &c: inde arguendo, quòd completo opere materiali, quafi palatio ad Dei formem Spiritum recipiendum apto & appropriato spiraculo sua vitæ illud inspiravit : atque ita homo, non modò vità, sed etiam Mentis & Rationis radio erat præditus. Vnde, quàm rectissime Apostolus. in eo vivimus, movemur & sumus. Nec fatis est, ut quis dicat, Deum hoc totum non ab intus, fed ab extra facere:ac fi Spiritus Dei non effet ubique, quatenus omnia implet, & per confequens ab actu generationis nullo modo abeffe potest: cu vita rei sit inspiratio omnipotentis, & cu spiritus ejus incorruptibilis, in sit omni rei : Nonne etiam dicitur in Ezechiele: Ecce ego introducam in vos spiritum, ut vivatis, & dabo fuper vos nervos, & fuccrescere faciam supra vos carnes, & extendam in vos cutem, & dabo vobis spiritum, ut vivatis. Et dixit Propheta: Veni,

infectos iftos, & revivifcant, & ingreflus est in eos spiritus & revixerunt. Ex quibus videre licet, primim, quòd erat divina virtus, quæ hominem externem efformaverit, priufquam anima viventi erat præditus,& quòd tum posteà spiraculo vitæ esset præditus. Porro, ut spiritus ifte erat in subtili vento Macrocofinico, ita etia ipfe adest semini vitali, quòd nihil est aliud, quàm ventus, seu spiritus vix perceptibilis. Per ea, quæ funt dicta, illud dubium; an anis ma infundendo creata fit nec ne, fatis fuperque explanatur. Nam, quomodo anima mundi à Spiritus Divini afflatu in spiritum mundanum effet creata, in primis explicui : tum posteà, omnes animas abisto fonte duxisse originem suam, demonstravi dixique, radios iftius ípiritus vivificantes more ignis invifibilis à cœlo descendentes implere aerem, & affirmavi istum naturæ ignem, quatenus est à specificatione liber, effe in potentia ad transformandum tam in naturam speciei vegetabilis vel mineralis, quam illam animalis : & quod fimul ac fpeciei alicujus individuum per inspirationem penetraverit, in iplius protinus naturam convertitur,& tam ad illius generationem, quàm multiplicationem cum speciei confervatione, nimirum fimilia ex fimilibus

procreando operatur.

Iam verò ii quæratur, cur Catholicus vitæ mundanæ ípiritus, cùm non fit, nifi unicus, quemlibet nihilominus partum feu fructum fecundum illius speciem, & non fecundum fuam in effentia unitatem, unicum & minimè differentem producat. Respondeo, me in præcedentibus dixisse, quòd quælibet creatura specifica effet radicaliter, idque mandato creatoris in fua fpecie ab invicem distincta & differenter procreata, & à verbo seu spiritu creante femper multiplicata & in eade figuræ specie continuata, quæ erat ei in creatione affignata. Et profectò verifimile est, quòd Deus in fecreto fuo confilio proplasma & modulum quati ordinaverit, in quo & ad cujus exemplar creatura potentialis debet formari, priufquam veniret in actum. Pro meliori bujus rei intellectu, debemus scire, quòd fint quatuor vafa fpermatica præparantia, videlicet duo in quovislatere; quorum unum est vas venale, & ortum suum habet à vena cava, & ab isto vase sortitur sperma illud, quod ad corporis in fantis constitutionem est ordinatum : & istud sperma nihil est aliud, quam subtile Elementorum in corporea genitoris compofitione à nutrimenti flore extractum, eftque visibile quid, & dictitatur gemina appellatione Sperma; aliudest vas Arteriale, utpote ab Aortæ trunco scaturiens, in quo habitat spiritus vitæ, est fons & origo hominis interni : nam in eo est invisibilis vitæ ignis: & propriè dicitur Semen, quod est non aliter centrale spermatis in ternum

invifibi-

A&.17.

leb.10.9.

deatur mixtione horum duorum internus homo in externo complicitè includi. Oportet ergo, ut observemus, quòd, ut duo funt prædictarumnaturarum vafa in quoliber latere ventris, quorum unum est spirituale & quafi mafculi & agentis Taberna-culum; alterum corporale feu fœmineum, feu Elementale & quafi paffivum : ita ifta duo in quolibet latere in suo versus testiculum descensu subtiles & admirabiles suas implicationes plexusque spectatu jucundos efficient, quos Græci Anattomolin vocant, qui quidem partium fecretarum amplexus five textura artificio magni illius Architectoris perficitur (ut Anatomiftæ opinantur)quia loco colaturæ inferviant, qua sperma tanguineum reddatur album feu candidum: nimirum, ut in primo loco divideret spermaticam substantiam in vase venali; & feminalem in illo Arteriali à massa fanguinea tam naturali, quæ fluit ab Hepate, quam vitali, quæ oritur à corde, ac tum posteà, ut mediante Dedaleo isto Labirintho feminalis forma, quæ est cœlum microcosmicum cum spermatica materia, ex qua fit terra ejus, poterit apté & secundum veram creaturæ specificæ similitudinem ad invicem permifceri : Hand aliter, quam videmus formam rei esse mixtione naturali undique per universam substantiam elementalem perfusam sive expansam. Et procul dubio plexus seu Anastomosis istius fabrica est instar impressionis sigilli alicujus notabilis , quæ in homine eft huma-na , in leone leonina , in Aquila aquilina, atque ita in cæteris fecundum impressionem istam specificæ creaturæ, quæ est occulta & vix imaginabilis. Istius plexus admirabilis dispositione imitantur Textores, qui fila fua fubtilia tot implicationibus

invisibile, quàm anima corporis ; ita, ut vi- | multiformiter dispositis ordinare solent, ut imagines tam hominum, quam bestiarum & vegetabiliŭ varias intexedo secundu formam implicationis producant. Sperma igitur formatur more Argillæ, quæ natura feminaria liquore quodam humectata & virtute spiritus secreti, qui illam inhabitat, in creaturam convertitur viventem. Hæduz ergo naturæ ita inter fe fecundum leges iftius fpiritus vivificantis temperantur; & femen seu invisibilis aeris spiritus ita mediante divina illa natura feu primo & centrali ejus motore, qui agitat illum spiritum, quali fuum curriculum ita adaptatur , ot corporeum & visibile sperma secundum imaginem fuæ creatæ speciei formaret: haud aliter, quam Talpam domum fuam fub terra fuæ capacitati & necessarijs aptam fabricare videmus. Atque hoc est opus fpiritus fecreti, poltquam mixtio illa per anastomosin facta in matricem projeitur. Denique totum illud, quod de subjecto animali est dictum , potest etiam de regno vegetabili intelligi. Nam tota planta com-plicitè prius in lemine vel nucleo suo occultatur, & per eandem rationem erat tum posteà in lucem explicité per virtutem & actum abstrusum spiritus lucis & vitæ in eo dominante producta. Sed nimis longé à mea meta aberravi, idque in fubjecto (uti metuo) quibufdam, qui hujus mundi fa-pientià ducti rem, prout est, considerare nolunt, haud grato. Volo igitur jam ad plenum hujus discursus mei Argumentum accedere: cum omnis amicitia & per confequens fympathia ab amabili lucis conditione procedit; è regione odium atque ideò Antipathia à tenebris seu deformi Chao oritur, cujus proles primogenita erat litigium.

#### LIBER SECVNDVS.

In quo mystica illa eradiationes, qua more occulto à duobus principijs oppositis, Tenebris nimirum & luce, & Sympatheticis & Antipatheticis earum effectibus, pertractantur.

Hujus libri Argumentum.

Poftquam author radices Sympathiæ & Antipathiæ essentiales diligenti inquifitione inveniffet, eafque libro præcedenti explicafs let (quippe in quo probat eas non esse, nisi unicam Catholicam sive universalem simplicitatem in essentia, utcunque illa unitas bina proprietate, natura & conditione opposita, haud aliter, quam voluntas est noluntate prædita,) conveniens esse non existimavit solis circumstan. tijs & rationibus fola probabilitate stipatis colligere & concludere ori, nimirum, quòd res sit. Quare libro isto præsente summa ope nititur, ut dión, hoc est, quare & quomodo actus ille duplex sit in vastam mundi cavitatem disseminatus, ostendat. Et profecto postremum hunc ramum adeò invenità mortalium capacitate investigatu difficilem, ut in operis tanti inquifitione haud minimum laboris, & profundiffima Artiftæ speculatio requiratur: atque ob istam rationem contentus est in viam tam asperam & disficile lumine & quasi stella polari, Spirituum illorum fublimium tam Theologicorum, quam Cabalifticorum dirigi & conduci, qui acceperunt iftius tam magnidubij refolutionem & enucleationem ab æterno Sapientiæ Spiritu, quippe qui est solus arcanorum tam profundorum revelator, ut Sapientissimus Sa-Iomon, Propheta David & Pfaltes regius testantur: imòverò ille ipfe, eum est solus in Sympathia & Antipathia actor omnino sufficiens est ad istud arcanum mortalibus revelandum & in vivis suis coloribus depingendum, quòd tanta animi industrià & labore, licét vané & fine fructu quærunt & venantur Philofophi mundani. Ex Canonum ergo & Axiomatum cum facrarum literarum, tum doctiffimorum Rabbinorum, tam Hebræorum, quam Ægyptiorum observatione collegit, quòd mundus æternus Archetypus radicaliter ab unico fimplici & Catholico luminis fonte procedat, qui emanationem seu effluxum decem proprietatibus varijs præditam mundo æviali feu Angelico emittit: & mundus pariter ævialis divinas illas luminis effluxiones per vehiculum Angelicum in mundum temporalem transfundit: ita, ut ætherea scu coeleftis mundi temporalis regio divinarum influentiarum facrarium efficitur, é qua magis vel minus juxta voluntatem ejus, qui eas emifit in mundum Elementare ad mandata obeunda ipfius tam fevera, quam benigna impluuntur. Iftiulmodi ergo degradatione percepit ipfe, quod Deus unicam folam emanationem essentialem atque disserentem, mediante suo verbo mundo universo impertiverit, ut omnes in eo res ex, unica Catholica effentia plus minusve participantes ab invicem & inter se tam specie, quam individuo discreparent, & quod multiformis effluxus illius divini proprietas creaturas Angelicas seu organa spiritualia differentium conditionum & officiorum instituerit atque creaverit, per quas & in quibus virtute varia & multiformi centraliter om ni temporis momento operatur, & per consequens evidenter ei apparet, quod, cum in effluxu seu extensione divina fint proprietates contrariæ fortitudinis, necesse est, ut sint etiam spiritus Angelici natura & conditione cuilibet proprietati Divinæ correspondentes, quibus mediantibus in hoc mundo administrantur. Etenim in istis organis spiritualibus sive Instrumentis Angelicis, & per ea radij spledoris æternæ influentiæ descendunt primum in mundi temporalis stellare regionem, & tum posteà ab ea in sublunarem sive Elementarem esfundun.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. Primum

tur, & ad centrum usque terræ ad creatoris placita perficienda penetrant. Denique Author speciale quoddam subjectum & mundo sufficienter notum in suam considerationem capit, ut per experimentalem naturæ ipfius occultæ inquisitionem, possit more magis practico & oculari Sympathiæ & Antipathiæ mysterio mundanis incredulis demonstrare, quod in præcedentibus non nisi Theorice & per solam speculationem exposuit. Magnes ergo sive Magnesius est meta illa, ad quam collimat, seu subjectum illud, quod pro proposito elegit suo, utpote cujus occultarum proprietatum effectus quam aptissimé illis naturæ animalis, vegetabilis & mineralis correspondent. Quare in isto libro præfenti per corporis ipfius anatomizationem & naturæ abstrusæ detectionem viam tentat magis planam præparare ad tales conclusiones experimentales explicandas feu comparationes, quas libro fequen ti inter unius atque alterius naturam proponit, quò melius natura Animalis atque etiam vegetabilis per illam mineralis detegatur & demonftretur. Et in libri istius conclusione eorum in scitiam & zelum super. ftitiolum (ut Apostolus ait) fine intellectu denotat, qui aliquam actionem in creatura magneticam effentialiter per fingulare Diaboli artificium five actum patrari posse existimant, ibique Diabolum nihil efficere posse contendit, nisi mediantibus creaturis Dei & virtutibus earum,quæ ad ufum potiùs hominum,quàm Diaboli à Deo omnium creatore destinantur.

# LIBRI SECVNDI MEMBRUM PRIMUM.

#### CAPVT. I.

Quod Sympathia sit lucis Soboles, ut é regione Antipathia suum à tenebris ortum habet. Porro utriufque vocabuli Etymologia sive vera significatio, ut etiam ip sorum natura, hoc in capite discutiuntur.

tectam habetis unitatem radicalem & effentialem cum duobus fuis ramis proprietate oppolitis (qui funt voluntatis & noluntatis Characteres ) nec

non duobus Catholicis ejusdem effectibus, nimirum amicitia & odio tam bonis, quam malis omnibusque illis paffionibus, sive fint fpirituales, five corporales, quæ ab ijs derivantur. Restat jam, ut in discursus nostri profunditatem descendamus & ad Sympathiæ Antipathiæque viscera usque penetremus: quæ non modò in rebus mundi temporalis, sed etiam in illis mundi ævialis, ab effectu manifestantur. Nemo enim, in scientia vel mediocriter Versatus, quatenus experietia stultorum matre instructus, tanta involui potest inscitia sive ignorantia, ut oculis apertis occultos rerum cœlettium & terrestrium in Sympathia & Antipathia, ijs in creatione inlitis effectus non discernat. Sed, priufquam in rei tam profundæ detectionem me immergam, operæerit pretium, ut vocabulorum Sympathiæ & Antipathiæ fignificationem feu Etymolo-

N portione hujus superio-giam aperiam primum, quò melius & di-ri verbis generalibus dectas percipiatis. Sympathia est vocabulum græcum, nempe Cumabeia, & derivatur à (by , id est cum, unà, cum & ma Dos id elt,passio,quòd procedit à verbo wa zw, id est, patior. Vnde patet, quod passio prior ex actu divino seu unitate lucida pofitiva, quafi concordià & amore procedit & proprié dicitur compassio, passio verò potterior ex potentia divina seu unitate tenebrosa & privativa, quasi discordià & odio oritur, quæ sunt duarum naturarum contrariæ fortitudinis in vicem oppugnantium effectus Posiumus ergo Sympathiam haud inepté definire duorum spirituum, vel ab eadem in proprietate emanatione divina, velà duabus fimilibus irradiantium, hoc est, qui radicales suas emanationes ab eadem vel fimilibus duabus divinis proprietatibus emanant : Exempli gratia : omnes creaturæ, quæparticipant ex benignis & amabilibus illis radijs seu irradiationibus, quæ à Deo per Angelicum organum in Sphæram Iovis emittuntur ab ejus orbe feu Sphæra deorfum ufque ad terram effundontur, & infinitis creaturis illis inibi communicantur, quæ sub ista Dei proprietate voluntatis

voluntatis divinæ Charactere creantur: omnes hæ, inquam, propter iftam homogeneitatis naturalis rationem suos ad invicem ejaculant radios invisibiles amicabiliter & invicem gaudere videntur; ac fiearum unica alterius adventum feu præfentiam suo aspectu congratulari velit: juxta illud cujufdam Sapientis: Natura lætatur natura ; natura fuam naturam amplectitur, eamque gaudere facit. Ratio autem iftius gaudijest, quoniam isti omnes sunt quasi fratres unius & ejusdem Patris sive radicis, nimirum Iovis, ac proinde fraterno & læ-tabundo more gestiunt, quando se invicem aspiciunt. Etiam tales planetæ vel stellæ, quæ sunt vel amici vel de conditione pro-pinqua ad illam Iovis : uti sunt Venus, Gemini &cc: influentias impluunt in creaturas fibi in nativitate fubditas, atque etiam in illas Ioviales, nimirum, quæ complexiones fuas à fonte Ioviali accipiunt. Hinc ergo est, quòd creaturæ unius & alterius originis ob fuarum naturarum propinquitatem benevolé se invicem aspiciunt & amore satis arcto conjunguntur : Sed contra, ubi duz concurrunt stellarum influentizeinvicem proprietate & fortitudine contrariæ,

hoc est, ab emanationibus divinis conditione oppositis radicaliter procedentes, uti funt illæ Iovis & Martis: vel Iovis & Saturni, qui invicem funt inimici, ad ventus & concursus talium creaturarum seu radiorum earundem afpectus erit ad invicem ingratus cum fecreta spirituum reluctatione & renitentia: ita, ut unà naturali quodam instinctu omnimodé cupit effugere & evi-tare aspectum alterius: & spiritus unius co-natur radijs alterius emissis resistere, ut clarius in sequentibus exprimetur. Sed, quoniam caufa generalis Sympathiæ & Antipathiæ est occulta & secreta quædam emanatio five irradiatio ab una creatura in aliam, erit necessarium, in negotij tam profundi medullam intueri, quò planiùs & lu-culentiùs fontem & radicem omnium radiationum & emanationum generalem discernamus : Nam hac ratione abstrusam differentiarum in ijs causam detegemus,& ipfarum extensiones, videlicet ab earum radice ad truncum, & à trunco ad ramos ac tandem à ramis ad furculos & folia infinita quafi individua descendendo prosequamur.

#### CAPVT. II.

Quomodo & quibus Dei attributis sive proprietatibus Rabbini Hebraici & Cabalista peritiores probant naturarum contrarietatem ab unica aterna essentia, quasi omnium rerum radice dependere.

PRo certo statuitur, quòd, ut sunt infinitæ diverfarum in machina mundi naturarum creaturze, ita quidem earum quælibet effet varieformiter in principio creata, & tum posteà ab eo tempore more successivo per vanas cœli influentias & multa millia varietatum radiorum defuper defcendentium generata & à generationis momento uíque ad illud corruptionis fustentata, Quocirca Rabbinorum Cabalisticorum sapientiores affirmant, quòd non fit ulla planta aut herba inferius, cui non fit stella in firmamento, quæ percutiat eam & dicatei, cresce. Neque videntur scripturæ hanc eorum opinionem averfari, uti inferius declarabitur. Sed quoniam radicalis iftius rei investigatio speculationem adhuc altiorem requirit, opus est inprimis, ut cum diligentia perquiramus, quomodò omnis creatio radiorum divinorum emiffione effet effecta, & an illa radiorum emanatio esset in proprietate vel multiformis, vel unius & ejufdem conditionis ordinata. Vobis saris claré in præcedentibus manifestavi, quòd omnia fuiffent in rerum primordio ab uno spiritu Sapientiæ æterno creata, qui, quasi nuntius aternus seu Angelus Catholicus ab Enfoph (ut ajunt Cabaliftae) hoe est, ab infinitudine seu infinito lucis fonte sub forma emanationis seu effluxus

fplendidiffimi ad omnia complicité in divina potentia refervata, informanda & in actum explicitum reducenda, emittebatur : hocque ex iftis scripti sacri testimonijs probare conabor. Salomon vocat iftum fpiritum disciplinæ sanctum, vaporem virtutis Dei & emanationem quandam claritatis omnipotentis Dei synceram & candorem lucis æternæ, & fpeculum fine macula Majestatis & imaginem bonitatis ipsius: 519.7. 1 24. quæ cum fit una, omnia poteft, & in fe 1.lohan, I. 8. permanens omnia innovat &c: Quibusarguit, quòd tametfi fit in fua effentia emanatio non nifi unica, tamen ratione multiplicitatis fuæ proprietatis omnia poteft, utcunque nobis videantur conditione contraria. Hinc dicit Textus alibi: Estin sapientia spiritus unicus , multiplex &c: id est, effluxus divinus essentia seu substantia unicus, proprietate multiplex. Porro D. Iohannes fatetur, quòd vita omnium effet in Verbo. Er tamen effentia Verbi, in quo erat vita, est unica, quippe, quæ est lux, in qua non funt tenebræ ullæ, utcunque vitam feu conditiones creaturarum effe varias & tam Antipatheticas, quam Sympatheti-cas animadvertimus. Et Syriachus ait, quod Ecclef. 1.24. Spiritus ifte ex ore Altiffimi prodiret : Et Prov. 8. Salomon. Quòd effet cum Iehova in principio viæ fuæ in creatione cuncta compo-

X 4

rens:

omnes res effent multiformiter figuratæ & animata. Sed illa emanatio juxta varietatem voluntatis & placiti fui fontis in varios se extendit radios dispositione & conditione differentes. Quemadmodum enim Reuejin, lib. 2, ab cadem arboris radice truncus feu corpus, rami, furculi, folia fructufque affurgunt : ita quidem divina emanatio, quasi truncus arboris Sephiroticæ directé à fua radice Enfoph, seu fonte infinitudinis, procedit, à qua ejus tum posteà rami & à ramis furculi, & à furculis fructus oriunter. Sequitur ergo, quòd, ut truncus arboris à radice sua exurgit & quasi creari videtur, ita quide emanatio seu spiritus iste sacer procedit ab unitate radicali, & quafi de novo Erclef, 1.4.9. Creari videtur. Atque hinc fapiens: Prior omnium creata est lapientia & intellectus prudentiæ ab ævo, ipie creavit illam in ípiritu fancto, & effudit ipfam fuper omnia opera fua: Quo denotat, emanationem iftam originem fuam habuiffe à Deo Patre, fed quòd radios fuos particulares undique emittit ad creaturarum omnium existenti-Thi. 33. am & virtutes. Videtur Pfaltes hisce testari : Verbo Domini, inquit, creati funt cœli,& spiritu ab ore ejus omnis virtus eorum. Hic ergo ortum iltius spiritus habetis & ejus in mundo officium, nimirum, ut cuilibet creaturæ fuam vim five virtutem movendi, vivendi, agendi, multiplicandi, atque se invicem amore vel odio prosequendi juxta veluntatem fui Patris attribuar. Quare ex prædictis liquet, quòd spiritus ifte respectu essentialis ipsius essentiæ sit æternus, sed ratione emanationis ejus in mundum dicitur ævialis feu naturæ Angelicæ: Vnde Textus præcedens : Et intelleclus prudentiæ ab ævo. Procedimus ergo in progreffione & multiplicatione illius emanationis in hunc modum : Ab arboris trunco egrediuntur rami, tam generales, quam speciales & individui, quorum qui sunt fortiores post truncum sunt quasi Brachia ipfius corporis, tum fequuntur rami minores ac denique surculi. Ad quæ referre possumus in mundo aviali seu Angelico diversas Angelorum stationes ijs secundum dignitates corum affignatas ratione divinarum influentiarum, quas à fuo Catholico ramo seu emanatione sancta Iesu Christo

ab Enjoph radice feu patre fuo emiffa reci-

piunt. Hoc confirmat Apoltolus in his:

Christus est imagoDei invisibilis, primoge-

nitus omnis creaturæ, quoniam in ipfo condita funt universa in cœlo & in terra visibi-

tiones, five principatus, five Poteffates, om-

nia per ipfum & in ipfo creata funt, & ipfe est ante omnes , & omnia in ipso constant

&c: ita, ut omnes Angeli superiorum sive

empyreorum ordinum non aliter in prima

ferie procedant ab co, quam brachia arbo-

tionem seu extensionem radiorum Catholi-

corum ab atterno unico fonte lucido, quòd

nens : Vnde liquet, quòd effet per emana- 1 ris à suo trunco. Et quemadmodum videmus, quòd brachia, utpote trunco propinquiora, funt robustiora, speciosiora atque firmiora, quam rami : ita Angeli Em-pyrei five fuper fubftantiales funt emanationi Catholicæ propinquiores & conjunctiores, ac per consequens virtute luceque divina opulétiores atque pulchritudine or-natiores, idque per dignitatis gradus secundum quod magis aut minus immediatam fontis emanationis increatæ fedem appropinquant, hoc est, quò magis accedunt ad faciem effentia lucidæ increatæ, quæ ipfis lucem & gloriam excellentiffimam impertit. Haud aliter, quam videmus in trunci Brachijs, quòd, quò trunco funt viciniora, eò etiam in corum existentia sive fubstantia sunt grandiora. Post hæc videmus, quòd rami minores immediaté ex brachijs iftis exurgunt, habentque locum pro confiftentia fua à brachijs distinctum leu divisum, utcunque corum corpulentia à brachijs non dividitur. Pari equidem ratione observamus, quòd intelligentia seu Angeli Olympici vel ætherei virtutes & vitam hauriunt immediate ab illis Empyreis; idque diversiformiter & in varietate mensuræ excellentiæ, qui istas influentias in corporibus stellaribus, quasi arcis suis Thesaurarijs ad usus inferiorum reservant. Deinde, ut rami à brachijs arboreis procedentes, vitam & effe alijs ramulis ab ipfis exurgentibus attribuunt : ita etiam Angeli Olympici fuos influxus illis Elementalibus infundant, quorum principes funt in quaterno numero illi, qui quatuor ventis & quatuor mundi cardinibus, ijs vim seu potestatem vitæ, augmenti & generationis atque etiam corruptionis affignando, præfident. Quibus videre licet, quòd Deus per fapientiæ spiritum via emanationis emiffum, & confequenter Angelum magnum primogenitum, quippe primò omni-um creatum & nomen habentem fuam virtutem Angelis Empyreis impertit, qui tum posteà multifariam ejusdem naturam effundunt in spiritus Olympicos, à quibus iterum Elementares suas hauriunt facultates seu essentias. Et tamen hæ omnes virtutes effentiales tam in cœlo Empyreo, quam Æthereo & Elementari funt continuæ & indivisibiles ab emanatione fancta. quæ est inseparabilis à sua radice : Haud aliter, quam truncus arboris radici, & brachia trunco, & rami brachijs, & ramuli feu forculi fructui & folijs animadvertuntur effe continui atque indivifibiles. Ecce ergo (lector judiciofe) mundi avialis dimefione juxta Textus præcedentis dictum: Christus est imagoDei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, in quo funt condita universa in cœlis & in terra, visibilia & invisibilia, five fint Throni, five Dominationes &c: Hocest, creatura mundi avialistam in cœlis & elementis, quam in terra conditæ funt in Christo: Veram hoc etiam à Patribus

Col. 1.15.16. lia & invisibilia, five Throni, five Domina-

309.7.

Apocal.2.

Kibel's.

Dieayf de di. Ecclefize habemus confirmatum, Nam Dioin. Nem, lib. nyfius ait , quod Angelus fit imago Dei & occulti ipfins luminis emanatio & speculum splendissimum sine macula : atque ob iftam canfam Angelos vocat Algamatha, boc est, specula purissima, quæ recipiunt lucem Dei. Hinc inde arguendo, quòd fint imagines Catholicæ ejufdem emanationis, à qua procedunt. Nam scripturæ dicunt, quod spiritus sapientiae sit splendor æternæ lucis & speculum sine macula Majestatis Dei , & imago bonitatis ipfius. Et Bartholomæus ait : quòd Angeli fuscipiant lumen occultum à Deo per influentiam, idque emittantillis, qui funt inferioris ordinis & conditionis. Et Auguftinus & Damafcenus dicunt, quòd Angeli funt lumina intellectualia, quæ fuum lumen à primo & fummo lumine acci-piunt. Iterum Bartholomæus, quòd vo-Batthole piunt. Iterum Battholomacus, quos sanvaraib, a cantur aurum respectu radiorum, quos atmyaraib, a cantur aurum respectu radiorum fumina ignea, ratione lucidarum illarum influentiarum, quas à Deo recipiunt, & tum posteà adillos inferioris ordinisemittunt. Etiam Dionysius dicit, quòd ordines superiores copiofé recipiunt lumen Dei , & illud tum posteà more influentiæ spiritibus illis impertione, qui funt fitu & dignita-te inferiores; afferitque hanc legem effe in ordinibus Angelorum obiervatum, quòd corum alij fint primarij, alij fecundarij , & alij postremi. Atque ob iltam rationem Seraphini Angeli funt dicti, quia ardent & accenduntur ratione præfentiæ eorum immediatæ coram facie Dei. Sed omittendo omnia ista docemor plutimis scripti facri testimonijs, quòd Angelisint splendidiffima lumina, quæ sunt in tertio ccelo coram Throno Dei: & quòd sint 7. præfidentes in cœlo stellato, atque etiam 7 Candelabra, quæ important 7. Planetas: & quòd fit unus magnus Angelus, qui eft caput corum omnium, qui tenebat septem Stellas in manu fua: Et quòd fint 4. Angeli, qui habent Dominium fuper quatuor ventos, in quorum est potestate pocere mari & terræ & arboribus : & quòd isti quatuor fint fub imperio unius, qui fecum portat magnam præfervationis figillum: Et quòd fit princeps tenebrarum, qui est magnus ille fpiritus prædicto fummo fpiritui natura & conditione oppositus, qui habet Dominium in Elemento sublunari; & quòd sint tam malitiofæ & perniciofæ principalitates, potestates & gubernatores in hoc mundo, quæ funt Creaturis Dei adverliffimæ, quàm benignæ & falutares, genérique humano propitiæ. Denique semina plantæ multiplicativa stellis cœli, ut & ipfius folia creaturis sub lunaribus comparamus, quæ mutationes fuas ab internis feu spiritualibus organicis agétibus habent, ita ut discernere possimus, quòd æternitas det vità avialitati, & ævialiras temporalitati : & quemadmodumin mundo aterno videmus, quòd prima per-

fona addit principiŭ fecundæ, & quòd perfona tertia ab ambabus præcedentibus procedit: ita quidê Angeli æviales seu Empyrei effundant influentias vitæ & existentiæ Olympicis seu sydereis; ac itide illi Elementarij suam vivendi & existendi rationem ab Empyreis perOlympicos hauriunt, atque in fine terra & maria ab iftis animantur. Quapropter observandum est, quòd Deus operatur mediantibus fuis organis Angelicis omnia in omnibus, & quod spiritus ipsius incorruptibilis fit in omni re hujus mundi-Quibus rectè loco priori intellectis atque confideratis, audacter etia concludere pof-fumus, quod omnes peculiares luces Angelicæ ab una & eadem Catholica emanatione procedant, & consequenter invenimus, quod diversitas & oppositio naturarum ip farum oristur à multiplicitate proprietatu, quæ funt in generali emanatione abætemo & ante ullum ævum à Throno unitatis effluenti. Atque hinc est, quòd iste effluxus divinus à Salomone dicitur unicus & multiplex refpectu varietatis proprietatum ipfins, quibus varié & more quandoque oppolito operatur in mundo. Sed totum hoc luculentiffimé à Rabbinis Cabalifticis per viam descriptionis arboris sua Sephirotica five numericæ explicatur. Quare sciendum est inprimis, quod, ut Theologi Mystici non nisi decem nomina specialia in tota testamenti veterisHebraici serie observarunt, quæ Deo à proprietate ascribebantur : ita quidem quodlibet illorum ad operationem variam efficiendam delignari animadverterunt. Hinc enim erat, quòd Hebræi hoc velillud nomen Dei à scripturis recitati secundum conditione necessitatis peculiaris pro divina affittentia invocare folebant, Et tametti ex verbo scripto colligerent, quòd pura divinitas feu Deitas non fit nifi unica interna & immutabilis effentia; atque propter istam rationem nonnisi unico essentiali titulo exprimitur, videlicet Tetragramaton, seu Iehova, quòd est ejus nomen inseparabile, utpote, quod ei soli appropriatur : nam illud includit (uti Rabbi Moyfes Ægyptiacus ait) & arguit in pera fignifi-catione fubftantiam Creatoris fine ullo cum Creatura respectu seu participationes ita etiam invenerunt, quòd cætera nomina Deo à Scripturis affignantur, quatenus ipse participat cum Creaturis relatione aliqua, vel eas respiciat: & consequenter talía nomina ei ab effectibus & non ab effentia imponuntur & dicuntur nomina à proprietate. Ad nomen verò ejus effentiale quod spectat, erat illud inter Hebracos in tanta æstimatione sive veneratione, quod non crat præterquā in folo Sāctuario,idque à confecratis pref biteris pronuntiatu, Tunc enim erat nomen illud effentiale in illa benedictione editum, qua facesdos fupremus diebus jejunij promulgavit.Hæc caufa erat, quòd nomé hoc tantò honore celebraretur, ut nunqua effet temere prolatu. Ac etiam,

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

comiam (ut ait Rabbi Moyfes) Deum effe | & fuille super omnem essentiam, quatenus existeret, antequam ulla res esset. Atque hoc erat nome illud pretiofum, quod Moyses cupivit à Deo cognoscere, quando accipitab eo hoc respontum 7777, hoc est nomen meum in ærernum: quòd quide nomen adeò est purum, quia nec articulari nec componi, nec minus humana voce exprimi poteit. Ad alia verò Dei nomina feu denominationes, qua ab effectuei ascribuntur, quod attinet, illa non Deo secundum suam ellentia, fed fecundum opera ab ipfo effecta tantummodò attribuuntur, hoc est, quaterus apparet otnnia in omnibus, & in omnibus existit & operatur. Oportet igitur, ut pro meliori noftre in hac re instructione intelligamus, quòd cum divina natura fit & opereturin omni re creata atque etiă extra eas existat (est enim centrum cujushibet rei, cujus circumferentia est nullibi, hoc est, extra omnia) in hoc respectu nome ejus essentiale Tetragrammaton elt commune & Catholică în omni ramo arboris Sephiroticæ tive Cabalisticæ ages, quippe quod Dominium habet in integră illius arboristruncă five corpus, & confequenter omnia alia dece Dei nomina à proprietate ei referuntur, ut brachia trunco, quatenus scilicet relatione babent ad varias ejus proprietates seu virtutes in una individua effetia. Quare illa omnia nomina ipfi ab operibus attributa in ipio & fub ipio coprehunduntur, quippe, quòd proprietates ta noluntatis, negationis & privationis, quă voluntatis, affirmationis & politionis ejus, & per confequens mortis & vitte, maledictionis & benedictionis mali & boni in respectu creaturaru (tametsi nihil est idealiter in eo malum, qui est summa & fola bonitas) odij & amicitiæ, difcordue & concordiæ, Antipathiæ & Sympathiæ fub eo coprehunduntur: Hos inqua, onnes effectus coditione contrari, abuna radice seu fonte effentiali provenire testan. tur Biblia facra; quippe quæ habet folummodò potestate vitre & mortis, & deducit rGim. 26.1.2 ad portas mortis & reducit. E(t Iehova, qui 1. Reg. 2.6. 161. 146.7.8. eit illuminatio & falus & protector vitæ hominis, & est ipse, qui affligit tenebris, morbo & morte. Est Iehova, qui mortificat & vivificat, deducit ad inferos & reducit. Est ipse, cui abundantiæ suavitatis, & misericors, patiens & benignus, & qui in furore luo arguit hominem, & conturbat offa & animam ejus. Ett Iebova, qui vulnerat & mederi facit. Ett Iebova, qui mortem, vindictam, & vexationem minatur, Eft ipie, qui facit pestem, tabem, febrem urentem, lepram, feabiem, ulcera, hæmorrhoides & ulcera Ægypti : qui dementia & cæcitate percutit, pavore & cordistremore, curis & vexationibus afficit: ac estipse, qui benedicit cibo & potui, quem haurit creatura : atque consequenter est ipse, qui Antipathiam parit: E regione est Iehova, qui benedictiones creaturis concedit, ipfe beat

cibum & potū, quos fumunt, ita, ut nutriant & præfervent: & est ipse, qui amovet morbos, tollit sterilitatem, & auget dies hominis: & per confequens oft caufa Sympathize amabilis & concordiæ inter creaturas : De-nique est Iehova, qui format lucem & facit 164.45.7. pace & est ipse, qui creat tenebras & malu. Sed, quonia effentialis hæc unitas hos contrarios effectus per proprietates oppositas in luce edidit : ideò Theosophi secretiores varia nomina feu potius denominationes generales ei affignarunt, quas à contextu facro collegerunt, quæ ei afcribuntur ab effectibus, quæ in carum prolatione fequuntur, quoru alij inclinant ad tenebras & privatione, alij ad lucem & politionem, nonnulliad severitate, alij arguunt suæ benignitatis fructum, quidam indicant actus fui privationem, qui eveniunt contrahendo radios fuos in fe ipfum. Nam tali ipfius actu effectus tenebrarum producuntur, nimirū essentialis frigiditas, stupiditas, immobilitas, quies, congelatio, contractio &cc. Aliqui efficiuntur per actualem ipfius effluxum feu extentione à centro ad circumferentiam, nimirum lux, motus, calor, dilatatio, attenuatio &c. Volo igitur divina ifta decem-Dei attributa numerare, quæ æternæ effentiæ afcribuntur, ut in arbore Sephirotica ordine reperiuntur, à cujus radice radij æterni multiplicis naturæ feu conditionis ad varieformem radicis voluntatem perficiendam descendunt, quibus multiplices in mundo effectus producuntur. Primum ejus attributum feu denominatio à proprietate est Ehich, atque hoc nomen omnium creaturarum fontem seu originem importat, simul atque mifericordiæ & clemétiæ fundamentum denotat, quoniam influxus feu irradiatio divina, quæ ab isto canali seu fonte descendit gratia, pietate, consolatione & bonitate Patris æterni est plena, cui nos monet Christus sic orare: Pater noster, qui es in Cœlis &c. Atque hine alibi dicitur, quòd Pater judicat neminem. Nam est officium Patris, ut parcé & gratiose cum filijs agat. Ita etiam Deus sub istiusmodi fua denominatione existimatur esse Pater omnium, & per consequens in ista fua voluntate est benignus & gratiosus seu affabilis fuis creaturis , juxta illud Salo-monis : Quin etiam uno afflatu cadere possunt creaturae à justitia persequente & ventileatæ à spiritu potentiæ suæ : Verum omnia mensura numeroque & pondere disposuisti seu temperasti : nam quod multum potes, hoc tibi femper adeit: quandoquide tanquam momentum e lancibus est totus mundus coram te, & tanquam gutta roris descedens mané in tetra: Mifereris ante omnia, quia omnia potes, & disfimulas peccata bominu, ut relipiscant, Nam diligis omnia, quæ funt, & nihil abominaris corum, quæ fecifti, nec enim comparafti quicquam, quod habes odio: Æqui mansurm fuisset aliquid , nisi tu vo-

luiffes ? aut conservatum fuiffet aliquid , nifi tu voluifles ? Sed parcis omnibus, eò quòd tua funt, ô Domine animarum amans,&ct Ecce hic denominationis Ehieh fructus feu effectus, nimirum creare & generare omnia, quafi Pater: & ad eorum præfervationem & sustentationem paterna quadam effectione curare. Ob istam causam hoc portælucidæ, radicali & primariæ in arbore Sephirotica feu numerationi priori arboris præfidet, quæ dicitur Cheter, seu Corona, ex cujus meatu radij Iehovæ in effabili & benigna fua creationis conditione feu voluntate politiva ad omnium rerum creationem descendit. Nam Ehieh fignificat Patrem & radicem totius creationis.

Secunda emanatio Iehovæ in divinis numerationibus arboris Sephiroticæ habet pro fuo fonte nomen divinum lab, quod arguit benedictam & gratiofam radiorum ipilos emiffionem ad humidæ naturæ feu aquarum é tenebris seu Tenebrosa abysso extractionem, atque ideò attributum seu porta Cabaliftica, per quam radij istius emanationis actuosissimi descendunt, dicitur *Hochma*, hoc est, sapientia, de qua qui-dememanatione divina Salomon ista : Sapientiam poffidebat Iehova principio viæ fuæ, ante opera fua, ante ullum tempus, an te feculum inuncta fuit, cum nullæ effent abyffi, cùm nulli effent fontes abundantes Prov. 8. 122. aquis, antequa montes fundati effent, cum aptaret cœlos, ibi erat, cum (tatueret ambitum in superficie abyssi, còm fortificaret fuperiores nubes; quando ponebat fundamenta terræ, erat apud eum cuncta componens &c: Debemus autem notare, quòd hoc nomen Iah, cujus influentia est sapientia, verfatur quandoque in severitate, licèt rarò: Quoniam præcipua ejus intentio est in creando & præfervando. Hine ergo Iehova dixit Moyfi : loquendo de magno illo Angelo, quem misit ante Israelitas ad eos præfervandos in via illa per defertum & mare rubrum: Ne exacerbes eum, quia non feret defectionem vestram, quoniam nomen meum est in eo. Quo evidens est, quòd sapientia ista quandoque punire solet, quoniam ex Syriacho patet, ipíam fuiffe angelicam illam emissionem, quæ præibat Ifraelitis diurno tempore in columna nubis,& nocturno in columna ignis, ut testatur Syriachus. Denominatio tertia est Elohim, & attributum seu porta lucida, per quam radij emanationis ipfius descendunt elt Binah: seu prudentia : atque istud nomen fecundum Cabalisticam interpretationem fignificat terrorem feutimorem, quoniam observarunt, quòd mediante ista proprietate five attributo divino mundo evenirent punitiones & strages. Nam sub ilta denominatione exercet iple fuam potestatem tain ad subitaneam mundi aquarum & Elementi alterationem, quam ad puni-Archang.Cab. tionem impiorum. Arque ideò spiritus illi, qui divinæ hujus influentiæ radios reci-

piunt, dicuntur Bent Elohim, hocest, Filij Elohim , qui funt instrumenta illa in mundo Elementali ad voluntatem divinam in ifta sua proprietate efficiendam. Virtute etia bujus nominis aquatum in prima creatione commotio, earumque é Tenebrola abyfio eductio erat facta: quæ quidem fine extrema oppositione & repugnantia duorum contrariorum,nimirum ignis & aquæ, & consequenter fine horrenda Elementorum dissensione & bello commotiones Tonitruofas in Tenebrofa abysfo ad Verbi Fiat prolationem caufantem minimé fiebat : Erat enim Spagyrica & altitonanti Verbi virtute & veré Chymica Spiritus Elohim operatione, quòd feparatio unius Elementi ab alio, atque etiam unius virtutis formalis ab alia dittinctio effet perfecta: Vnde Pfaltes Regius : Verbo Domini firmati funt cœli & spiritu ab ore ejus omnis Tal, 33.6, virtus corum.

Percipiendem est igitur, quòd tota arboris Cabalifticæ virtus fub iftis tribus membris radicalibus ejusdem complicité comprehenditur: non aliter, quam mundi Typici essentia, forma & figura, in tribus Archetypi personis divinis triformiter continetur. Porro tria in mundo intellectuali idem prætendunt, quod septem in mundo materiali seu aqueo. Nam 2 sunt radix materiæ,& 3 funt radix formalis : VE ergo 1 est formalis radix in Archetypo ad 3 & materialis ad 2 : ita quidem 2 funt mate4 rialis radix in mundo Typico ad quadratum 4. Quare sequitur, quòd (4) qua-ternarius, qui est numerus seu Character Symbolizans cum materia & 3 figura formæ conveniens fimul additi producuns universalem mundi fubstantiam ex mates ria & forma confistentem. Debemus ergo cum diligentia observare, quòd istæ priores denominationes divinæ pertinent ad illas proprietates, quibus Iehova ad imaginem Archetypi tria priorum creationis dieru opera perfecit, in quibes totus mundus cum suis cœlis ac Elementis effet creatus, & qualibet eorum regio aptè & convenienter disposita.

Septem sequentia in Arbore Cabalistica Brachia seu rami spectant ad varias illas alterationes tam propitias, quam adversas, quæ creaturis in hoc mundo eveniunt. Quare quartum membrum illius arboris habet pro fuo præfidente benignam & jucundam atque clementem Dei Iehovæ denominationem. El. dictam, cujus attributum seu porta splendida sive numeratio vel canalis, per quem aureos fuos effluxus in mundum emittit, vocatur Chefed; Latine, Clementia: quonia divina influentia, quæ transit per eam, est gratia, benignitate, vità & bonitate plena, uti infra patebit. Est enim fons, à quo fortunatus ille Planeta Iupiter amabiles & benignos vitæ creaturarum radios recipit : Vnde Iupiter dicitur, quasi Iuvans Pater, Ob istam rationem

Ecclef.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

Moyles, orando pro restitutione Mirix ad 1 fanitatem praftinam, dixit : Elnarapha na a : Deus gratiæ, quæfo fana illam-

Quintum nomen quinto arboris bra-chio afcriptum est Elohim Gibbor: atque hoc effectus malevolos & infalubres influetias creaturis immittere folet, facitque perturbationes in Elemento Catholico per Tonitrua, fulgura, Cometas; imò etiam excitat seper terram bella, contentiones lites, pettem, febres, eftque ejus Thefauri arca seu promptuarium stella Martis : Canalis verò feu porta, per quam radij ejus descendunt, vocatur Hebraicè Geburah, quòd arguit potestatem, vim & violentiam. Ramus seu brachium proximum, id est, numeratio sexta habet pro suo Domino nomen Dei ; Elosh , cujus effluxus seu radij funt vita multiplicatione & pulchritudine pleni: & ob iltam rationem truns cus seu Canalis , per quem effundun-tur in mundum , dicitur Tiphereth Hebraicè; Latinè Gratia, ornamentum, pulchritudo & folatium. Hujus radiorum facrarlum elt corpus Solare , quod & fuam for-moiam fpeciem , pulchritudinem & Gloriam corufcantem ab eo recipit: Atque iste ett ille Spiritus, de quo Iob intendit, di cens: Spiritu fuo ornavit cœlos. Et Syriachus: Sol illuminans per omnia respexit, Boolef, 42.16. & Gloria Domini plenum est opus ejus. Septima numeratio Cabaliftica feu arboris Sephiroticæ brachium feu ramus habet pro fuo Domino cognominationem Dei Ichova Sebaoth , quali Deus exercituum , & Deus jubilationis & perfectionis, arque ideò attributum, porta seu canalis, per que ejus radij seu fulgor exit, dicitur Netzeth, quali Triumphus, victoria, atque etiam justitia, charitas & amor; quare influentia

> Sydus Veneris. Octavum nomen à proprietate est Elohim Sabaoth, seu Deus exercituum, atque porta, per quam ejus radij transeunt vocatur ab Hebræis Hod, id eft, laus, honor, formolitas. Promptuarium verò ccelette, quod ad influentias iptius recipiendas & refervandas est ordinatum estitella Mercu-

generationis, multiplicationis & delecta-

tionisab ista emanatione procedunt : Arca

autem hujus Thefauraria inter cœlestia est

Nonum, quod nono arboris brachio affignatur, est Elchei, hoc est, Deus vivens, feu Sadai, hoc eft, omnipotens Deus; atque ejus numeratio seu porta est lesad, hoc cit, basis, fundatio, quies, redemptio: Hujus autem effluxus recipit Luna Coelestis, quæ est quasi parva terra, recipiens omnes prædictas influentias in genere, quæ ab alto descendunt : atque hæc eltratio, quòd ipfa tot mutationibus feu alterationibus fit obnoxia, cujus effectus tam in generatione & corruptione, quam in maris exaltatione vel depreffione cerni-

Vltimum cognomen, quod portæ deci-mæ dictæ Malchut, id est, regnum x imperium , prælidet est Adonas seu Dominus, quod quidem importat feveritatem & captivitatem creaturis per Dei iracundiam atque iftius attributi influentiæ cadont in regionem Elementa-

Quibus Sapientiffimorum Rabbinorum observationibus & collectionibus invenimus, quod in iltis decem generalibus numinis æterni proprietatibus per decem attributa fignificatis, omnia in hoc mundo five à creatura æstimantur bona vel mala , politiva vel privativa , concordantia & amabilia seu discordantia & odibilia; &, ut verbo dicam, five fint occulté vel manifestè opposita, vel in natura seu conditione inter se convenientia disponuntur, & ab unica unitate descendant: A rque hinc liquet, quomodò ista unitas in essentia, sit multiplex in proprietate & conditione, lecundum cujus in Velle & Nolle diversita-tem diversa & plané opposita aguntur, & operatur in mundo tam cœlefti, quam elementali : imò verò est in illo Empyreo, idque emanationibus particularibus à Catholica & Archetypa emanatione scaturientibus : Atque iterum, quælibet dictarum decem emanationum sephiroticarum in infinitis quasi alijs eradiationibus à voluntate fui fontis baud disfonantibus distinguitur: Vnde etiam fequitur, quòd qualibet harum proprietatum receptacula habeat in coolo æthereo stellaria tam fixa, quam erratica, quæ in infinitas creaturas fublunares, tam animales, quam vegetabiles & minerales fuas effundunt virtutes, quæ omnes ab invicem juxta influentiarum proprietates, tam forma, quam natura variari animadvertuntur: Atque ratio, cur divinitas creaverit feu emifent unum radiorum effluxum alteri contrarium, erat tam ad præfervationem, quam destructionem creaturarum: Nam, ut ultimus harum emanationum effectuserat creatio, generatio & præfervatio creaturarum fuæ propriæ conditionis & naturæ : ita quidem ilti effectus applicari folent aut pro præfervatione & restauratione creaturarum deficientium & in fiemarum, nimirum, cum venenosum aliquod fimplex five animale five vegetabile five minerale ad morbum periculofiffimum propulfandum applicamus ; videlicet in regno animali viperam, Scorpionem, befonem, araneam, aut Cautharidem vesicantem &cc: in vegetabili Papavera stupida, seu opium Somniferum, FlammulamCanterizantem,Ellebosum vomiterium, Aconitum &c: in minerali Arfenică, argentum vivum , Refalgar, Antimonium &c: quæ omnia simplicia habent proprie-tatem tam ad auferendos morbos quàm ad ipfos animalibus inducendos, imò certé & ad ipfa quandoque interficienda conducunt: Et tamen creaturis, quæ radios

fuarum formarum radicales ab ista vel illa I emanatione acceperunt horum venenatorum influxuum effectus apparent boni & falutiferi : utcunque funt omnes Deo bonæ, utpote, quæ ab ipso erant ordinatæ, non modo ad fanandum in fua benignitate, fed etiam ad exterminandum & interficiëdum in fua feveritate, ac denique ad taciendum placitum fuum, qui operatur omnia in omnibus, five fit ad creaturæ benefit centiam five ad flagellum. Quare Salomon: Ecquid conservatum fuit aliquid nidef. 29.21. fi tu voluifles ? Vode liquet, quòd omnia funt Deo bona tametli impijs, qui patiuntur, videntur mala. Opera Dei universa (ait Sapiens) sunt bona valdé: Bona bons creata funt ab initio, fic nequiffimis bona & mala: Initium necessariæ rei vitæ hominum aqua, ignis, & ferrum, fal, lac, melo, botrus, uvæ, oleum & vestimentum, Hæc omnia fanctis in bona, sic & impijs & peccatoribus in mala convertentur : funt spiritus, qui ad vindictam creatifunt, & in furore fuo confirmaverunt tormenta fua: in tempore confummationis effundunt virtutem & furorem ejus, qui fecit illos, placa-

bunt; Ignis, grando, fames, & mors: omnia hæc ad vindictam creata funt bestiarum dentes & scorpij & serpentes &c: in mandatis ejus epulabantur & fuper terram in necessitatem præparabuntur, & in temporibus fuis non præteribunt verbum. Propter istam ergo causam, nimirum propter fecretam naturarum oppositionem , à varijs divinitatis emanationibus ortam, amicitia & odium, & consequenter Antipathia & Sympathia effent à Deo creata, ut sub titulis lucis & tenebrarum se invicem oppugnarent in ilto mundo, quæ quidem contentio incepit primum inter Angelos, deinde inter stellas, quæ recipiunt oppositas Angelorum influentias, tertiò inter ventos & Elementa, qui venti sua contentionis spiritus à stellis & ipsarum influetijs recipiunt : ac denique inter creaturas compositas sive sint perfecte sive imperfectè mixtæ. Sed quoniam inter alias oppolitas in mundo naturas, Sympathia & Antipathia funt omnium magis abttrufæ & occultæ, de ipfarum mysterio pro captus mei exiguitate fequentem efficiam fermonem.

#### CAPVT. III.

Hic demonstratur, quòdocculta tam Sympathia, quam Antipathia in creaturis actio radicaliter ab Angelicis irradiationibus ad invicem à creaturis sibi subditis emissis producatur.

Acuelin, lib. 3.

Vi bene in Theofophia funt verfati, | volunt, quòd omnes Angeli fint ejufde generis respectu sua creationis, tametsi eorum unus est alteri plus minusve illuminatus fecundum illud officium, cui à Dee funt destinati: nam considerare debemus, quòd Angeli fint immediata organa seu instromenta, per quæ & in quibus æternitas fuam voluntate præstare solet, tam in cœ-Fiat efficere folent. Vnde Rex David: Angeli Dei validiffimi robore, efficientes ver bum ejus, aufculrantes voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus &c. Ita, ut fit evidens, quòd nihil in mundo temporali five in ceelo five in terra factum eft, fed illud radicaliter à spiritibus mundi ævialis derivatur: Atque hac de causa Reuclinus ait, quòd omnia corpora, five fint cœleftia five terrena, habeant spirituales quosdam directores & gubernatores, qui ipforum virtutibus & operationibus præfunt, five fint ítella, five vegetabilia, five mineralia, five animalia, non modò rationalia, qualis est homo, fed etiam irrationalia. Quare Archangelus Cabalista multos facit Angelorum Archiogelus gradus, variaque ijs affignat officia : Nam alij ait, ftant coram Tribunali Dei, ipfum laudantes & hymnis celebrantes: alij folent ei administrare arque etia nobis: alij custodes funt vigiliæ nocturnæ : alij præfunt quatuor quartis anni: atque hi funt præficke-

tes quatuor Solis stationum : alij funt septe

planetară gubernatores : alij disponunt influentias (tellarů fixarum & duodecim fignorum, de quibus intendit ille locus apocalypleos, dicens: In duodecim portis (hoc est 12. signa quæ Plato dicit esse portas cœli) funt 12. Angeli : alij funt Tutclares & protuitione & præfervatione creaturarum ordinantur: nonnulli cură bestiară habent, alij Plantarů: alij lapidum prætioforum & mineraliü: Hosomnes secretiores Theologi & fapientes approbare videtur, fimul atque confirmat, quòd Deus operetur omnia in hoc mundo inferiori, mediantibus Angelorū administrationibus, VndeD. Paulus air quòd omnes fint spiritus administratorij, quia à Deo mittuntur ad istud officiù obeundu.Hæc Archangelus,Porro etiä Reuclinus afferit, quòd influxio radioru Angelicoru à stellis debeat esse diversa & naturæ variæ, quonia Angeli non movent orbes carleftes motu fuo voluntario femper uno eodeque modo, tametfiilli motu violento feu diurno affidué ab ortu in occasium moveantur.

Sed quid verbis opus est pluribus, cum operis Cabaliftici progressos hoc totum nimirum mysticam operationem & varietatem actionum in Angelis ad amuffim enucleare videtur : Nam si decem Dei denominationes five attributa producant decem emanationes diffrinctas & conditione differentes, quæ descendunt per decem portas, seu numerationes Cabalisticas supra dictas, contrarios animadvertuntur

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. I.

tam in coelo, quàm in terra effectus procreare, fequitur prædicto Pfaltis testimonio, quòd fine tot vehicula Angelica, quae transportant illas dece influentias in mundum inferiorem, quot funt portæ Sephiroticz: & confequenter, quot funt proprietates differentes in velle divino, atque itidem varietates, tor funt vehiculorum, quibus ad inferiora conducuntur. Nam velim, ut quilibet fagax intelligat, quòd Doctores Hebraici de natura & proprietate cujufliber denominationis seu attributi Deo à facris literis ascripti, per illum ipsum effectum, quem immediaté post ejus prolationem in lucem edebat, hand aliter judicare folet, quam Philosophus de natura seu complexione hominis ex ipfius Phyfiognomiæ intuitu aut ex fignis, quæ vidit in cœlo de sequentibus ejusdem effectibus, videlicet de pluvia, ventis, tonitruis &c: præfagire animadvertitur. Iam verò (ut dictum cst) fi fit divina influentia lucis , quæ animat & informat quemlibet spiritum Angelicum, debet ex neceffitate fequi, quòd quilibet iftorum Angelicorum conductorum feu vehiculorum influentiarum divinarum fit ab altero differens seu diversus in proprietate: quoniam formales illæ influentiæ, quæ ipfos animant, ab invicem funt diverfæ, & consequenter crunt naturali inclinatione proni atque parati ad voluntatem Greatorisefficiendam secundum illam emanationis seu radiorum influentiæ proprietatem, quàm à porta fua Sephirotica recipiunt. Ad Angelica ergo illa receptacula feu vehicula quod spectat, quæ ad diversas divinarum influentiarum feu irradiationum species recipiendas funt ordinata, mihi propofitum est pro meliori lectoris intellectu in prima ferie portas seu Canales Sephiroticos exprimere: Deinde ordines Angelorum recitare, ex quorum numero illa vehicula Angegelica existunt, quæ irradiationes illas recipiunt: ac tum posteà stellas cœlestes, quæ funt coelectia illarum influentiarum fuper cœlestium promptuaria sivesacraria nominare; ac in loco postremo aliqua de effeétibus, quos influentiæ iftæ deorfum à ftellis in regionem Elementarem effuse, tam in aere, quam aquis & terra producunt, faciam verba. De attributis divinis fimul atque emanationibus fanctis cum peculiaribus ipfarum proprietatibus capite præcedenti fumus locuti: ad refiduum verò quòd attinet, lectorem scire velim, quòd decem illæ particulares radiorum emiffiones ex totidem portis seu canalibus Sephiroticis in vaitam mundi cavitatem ad complementum voluntatis Creatoris factas, habent suos peculiares aurigas seu conductores. Nam in hoc Theologia peritiores conveniunt, quòd, ut fuperiores Angelorum ordines recipiunt fua lumina & fplendidiffimas emanationes immediate à Deo, ita quidem ea emittunt atque manifestant ordinibus Angelorum inferioribus : atque

propter istam rationem dicuntur specula polita, quatenus lumina fua à facie Dei seu æterna ipsius emanatione recipiunt: quæ (uti anteà probavi) est omnium horum luminum Angelicorum caput. Arque iterum, ut Theosophi abstrusiores serijs suis ex pagina facra collectionibus decem distinctas proprietates, atque etiam totidem varias cognominationes seu nomina Dei ijs appropriata observarunt : ita quidem perceperunt, quod effet Angelus aliquis fingularis, qui cujuflibet eorum irradiationis influentiam reciperet,& natura ac proprietate illius esset præditus, ut pote, mediante qua vivunt & animantur, quatenus, ut Angeli externum est spiritualis aer ; sic ejus internum est formalis illa emanatio, cujus virtutis est vehiculum : atque hæc est generalis inter Theolophos occultos opinio, quibus Dionysius & Bartholomæus videntur confentire, quòd nimirum unus Angelus fe immiscere cum alterius negorio seu officio, aut alterius labores suscipere non debeat, nisi sit talis Angelus ordinis inferioris, qui subijcitur Authoritati & gubernationi Archangeli fui, cujus etiam proprietate & natura infignitur, ut infra dicetur

Oportet igitur, ut sciamus, quòd officium magni & Catholici Angeli Mitat-tron esset tam universale, & quod in primis versatus esset circa informationem totius mundi & divisionem lucis à tenebris, atque etiam vivificationem spiritus mundi aquatici & diurnam cœlorum revolutionem: atque ideò dicitur ; idque haud inconfulté, quod effet divina illa Catholica emanatio, quæ dicla elt sapietia æterna, quæ ob istam causam dicitur omnium priùs creata, à qua tum posteà omnia sunt creata. Hinc ergo Eccles 1. dictum est, quòd Angelus ille contineat in fe omnem perfectionem Angelicam, haud aliter, quam omnes radij Solares comprehunduntur in corpore Solari, Nam, ait Paulus, est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturae, in quo condita funt omnia vifibilia & invifibilia, five Throni, five Dominationes, five Principatus five Potestates, omnia per ipsum & in Golost. 1. 15ipso creata funt, & omnia in ipso constant. Quare & Rabbini Hebraici effentiam primæ emanationis ad Angelum Mitartron applicant, quæ dicitor fuam viam in mundum per regalem portam Cheter feu Co: ronam fecifie, vocaturque prima creatura, quatenus denotat spiritum Catholicum mundi, qui prius omnium recepit primogenitum five imperialem emanationem ab attributo Dei Ehieh, quòd est nomen æternitatis, quippe, quod respicit tempos præteritum, præsens & futurum. Ob istam ergo caufam Magnus Angelus fe nominat Alpha & Omega, principium & finem Prima influentia ergo, quæ eras vitæ effentiæ Catholica recipitur ab Angelo isto Mitattron, quasi Dono Dei, postquam per por-

dinem, dictum Seraphin, emittitur, qui satione propinquitatis illius ad Thronum Dei ardere & inflammari amore igneo traditur atque hine inde est, quòd ordo iste tantà excellentia & pulchritudine ornetur, nimirum ratione illius primariae & effulgentiffimæ emanationis, quæ tam amabilis & benigni Patris luminis copià impletur Ab hinc ergo Angelus iste potens lucidos hosce effluxus in coeli ætherei cavitatem conducit, ac in illo, quafi Catholico ejusfacrario, refervat : Acque spiritus lucis istius præfentiå, mox animatur & vivificatur, ita, ut admirabili ipfius actionis ratione dicatur primus coelorum motor, ut pote, in quo moverur primum mobile, ad cujus motum reliqui cœlorum orbes, mundum naturalem constituentes, ab ortu in occasium spacio 24. horarum feruntur-

His ergo liquet, quid fit anima mundi, nimirum emanatio ista sancta spiritu coelorum fic amicta, Divina irradiatio, penetrans per secundam portam Hochma, quæ emittitur à divino cognomine Iah: transit per ordines Cherubinorum, qui fignificant plenitudinem scientiæ, & abundantiam donorum fapientia: atque iftius irradiationis influentiæ recipi dicuntur ab Archangelo Zophiele (quod nomen denotat pulchritudinem) quatenus infinitis particularibus vitæradijs impletur. Sunt tamen alij ex Cabaliftis,qui hunc radiorum iftorum conductorem Razielem vocant, qui illos immediaté in Firmamentum five cœlum stellatum dirigit, & præcipué in Zonam illius cœli, qui Zodiacus & fignifer nuncupatur, arguens per hanc nominis fui Erymologiam , quòd radij iftius in eo complicitè reconditi delineant idealiter infinitas creaturarum particularium species, quas omnes tum polteà realiter & explicité in regione Elementari depingit.

Tertia radiorum effluxio fit per portam Binah, cui præest nomen divinum Elohim, & descendit immediaté in ordinem Throporum; inde arguendo severam Dei proprietatem & judicio plenam. Hos radios recipit Archangelus Zabkiel , vel, ut alij volunt, Zaspiel, fignificans Genium Choleræ magnæ. Atque hic spiritus conducit hos influxus ad Sphæram Saturni, quam implet Spiritibus five Intelligentijs fuæ naturze, quas vocant Saturninos, vel Bene-Elohim , ac tandem hi effundunt in mundum Elementarem , nimirum , aërem, aquam, terram, influentias feu fubtiles spiritus fuæ naturæ,

Quarta emanatio conducitur per Canalem Chefed, cui præfider nomen fanctum El, recipitur ab Archangelo ordinis dominationum, qui arguit potestatem contra malignos spiritus, assignatque vitam & afflatum creaturis : atque Archangelus ifte dicitur Zadkiel, qui fignificat genium justitia, arque itte spiritus juxta naturam

tam Cheter in supremum Angelosum or- influentiæ, quam conducit, est veræ justitiæin proportione vitæ ac Elementorum amicus: & per confequens vitae creaturarum fautor & Patronus. Hos radios decrfum in orbem Iovis vehit, eum infinitis spiritibus fuæ naturæ ac conditionis implet, quæ Intelligentiæ Ioviales dictitanter, quæ in creaturas fublunares ipfis fubditas fuae influentiæ portionem impluunt , qua vivunt, multiplicantur atque præfervan-

> Quinta radiorum emiffio fit per portam Geburah, cui præses est nomen divinum Elohim Gibbor : atque hi radij dicuntur ad ordinem Potestatoum descendere atque Archangelus, cui radij isti committuntur, vocatur Samael, vel, ut alij volunt, Hamael: estque Genius, qui importat terrorem : atque ista Intelligentia radios istos conducir in Sphæram five orbem Martis, cumque implet spiritibus sive Intelligentijs suae naturæ, igneoque fuæ conditionis ardore conflat itellam Martialem, à qua influentiæ Martiales in Elementarem regionem, & præcipué creaturis ipfi fubditis effunduntur.

> Sexta radiorum divinorum emissio fit per Canalem Sephiroticam Tiphereth, cujus dominus est Cognomen Dei Eloah: atque hi immediaté in ordinem virtutum, descendunt. Hinc Hidorusait, quòd Angeli istius ordinis recipiant illuminationem, purgationem & perfectionem à Deo atque Archangelo Michaele duce (qui fignificat, quis tanquam Deus) in Sphæram Solisconducuntur, & ab co ad inferiora, ad creaturarum vivificationem, multiplicationem, præfervationem, & ornationem distillantur.

Septima radiorum extensio fit per pertam feu Canalem Wetzeth, cui pracett nomen Ichovæ Sebaseh, & ab ca transcunt ad ordinem principatuum, à quo per Archangelum Anaelem ad Spharam Veneris vehuntur, à qua tum posteà ad creaturas ci in mundo Elementari subjectas descen-

Octava radiorum emissio sit per portam Hod, atque buie præfidet nomen Elokim Zebaoth: hi descendant in ordinem Archangelorum, ubi ab Archangelo Raphaële in Sphæram Mercurij conducuntur, & abea creaturis in mundo Elementali ijs fubditis immittuntur.

Nona lucis emanatio fit per portam Iefod, cui præeit nomen Sadas, quæ defcendit ad ordinem Angelorum, & ibi ab Archangelo Gabriele recipiuntur & ad orbem lunæ conducuntur, à quo ad inferiora pro creaturarum ei fubditarum animatione &c vivificatione descendunt

Decima & ultima radiorum extenfio fit per Canalem Mulchut, cui dominatur nomen Adonai , arque ifta descendit immediate (ut Cabaliftæ volunt) in ordinem beatarom Animarum, à quo in regionem Elemen-

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

Elementalem. Hæ funt Cabalistarum de s furibundus aut mitis, quam ejus genitor, ifto irradiationum Angelicarum mysterio intentiones

Per continuitatem ergo istarum singularum emanationum oppositarumà Deo ad Angelos principales , & ab ijs ad spiritus Olympicos, atque ab iftis ad dæmones fublunares, colligere possumus, primum, quòd Deus Solus operatur omnia in omnibus: Deinde, quod fecundum varietarem fuæ voluntatis varieformiter agat in hoc mundo: & consequenter scire debemus, quòd ejus voluntas fit multiformis in proprietate, quoniam res efficientur tam in cœlo, quam in terra seconda multiformem operationem, ut ab effectibus colligere fas eft. Quare, fi Deus operetur omnia in omnibus, necesse est, ut diversitas illius operis à multiplicitate fue voluntatis procedat: Atque propter banc causam Hermes ait : Volontas Dei fumma elt rerum perfectio, qui necessitas sequitur; necessitatem verò concomitatur effectus : Et per confequens concludit, quòd Deus in momento temporis tam ejus voluntatem, quàm effectum ejustiem compiere foleat: At quod non vult sut existat , illud quidem esse nequit : Quare, quod existit in rerum natura, cujuscunque fit proprietatis, illud efficitur fecundum voluntatem unius ex iftis divinis attributis: Neque (inquit Hermes) credibile est, Deo displiciturum esse, quod placuit , cum & futurum id & placiturum multo anté sciverit. Atque ideo Salomon: Ecquid mansurum fuisset aliquid, nisi tu voluilles ? Tertiò, quòd secundum varietatem divinæ voluntatis res omnes effent creatæ, quarum una aut spiritualiter Symathizat in affectione cum alia, aut inter fe Antipathizant ambæ, ratione radiorum contrariae conditionis, juxta vel concordantem vel oppofitam naturam irradiationis Angelicæ feu emanationis radiorum unius spiritualis creaturæ ad aliam : quæ contrarietas conditionum procedit à varietate proprietatum, quæ funt in voluntate unius aternae effentiae, In hunc ergo modum fuerunt omnes bujus mundi creaturæ, tam fpirituales, quam corporales compolitæ; atque hoc modo crant vivificatæ atque animatæ per radios, quorum unus est alteri conditione contrarius, aut ratione fure concordantize & fimilitudinis naturæ: Exultant magnoperé, quando radij unius influentiæ le invicem respiciant. Scire autem debemus , quòd , quamvis qualibet creatura habuerit radicalem fuam informationem ex iftis emanationibus: tamen in carum generationibus & multiplicationibus possunt variare & discrepare à conditione crestorum seu generatorum suorum parentum, ratione unionis duarum differentium irradiationum in hora nativitatis. Hincergo evenit, quòd filius tum figura tum conditione possit dissimilis esse luis parentibus : Nimirum , equus magis

planta, aut fructus, magis laxus, aqueus & infalubris, quam arbor, à qua in forma furculi decerpebatur : &c confequenter pet applicationem radiorii Angelicorum contrariæ fortitudinis in nativitate hominis irradiatio feu radiorum ex planta, vel flore vel bestia &ce: emissio potest perpetuò Antipathizare cum ifto homine : uti ego novi nobilem fœminam, cujus naturæ rofae irradiatio erat ita contraria , ut folo ejufdem, dum dormiebat, contactu, vesica in facie effet elevata: Porro etiam alius felem, alius anatem tanto odio habebat, utfolo eorum aspectu in lypothymiam quasi incidere solerent. Et cum oppositio inter Elementa sit manifesta respectu illius contentionis & pugnæ, quæ est inter naturas diffonantes, videlicet frigus & calorem &c: ita, ut in hoc cafu radix Sympathiæ & Antipathiæ hujufmodi feu potius oppositionis Elementorum bene cognoscantur ab omnibus, nempe ratio inimicitiæ inter aquam & ignem, atque inter aerem & terram: Intelligendum est tamen ex ijs, quæ superius funt dicta, quòd fit caufa adhuc magis latens & interna veræ Sympathiæ & Antipathiæ in rebus, quæ à quibufdam occultis Itellarum naturis ascribitur, cum rei veritate procedit ab influențijs illis Angelicis contrariæ fortitudinis, quæ invisibiliter & more abstruso à creaturis emanant, qua fub emanationibus contrarijs & diffonantibus funt natæ: Quod quidem Reuclinus optime ex iftis describit: Philosophis (ait) Reucl 18, 3, de art, Cabal. Peripateticis probatur id , quòd cœlum quodlibet Sphæricum præter formam fuä eisentialem habet affistentem intelligentiam orbis fui motricem, quæ vocatur Angelus, eò quòd ad hoc officium milfa, intelligens & volens complet juffa Creatoris, tanquam inter Deum & naturam, virtus media, à qua fiunt operationes, in rebus, quas natura eorum vel non fecerat, vel non sic fecerat, quas alij provenire dicunt a proprietate occulta; alij, quia tale. Hæc ille. Quibus pater, quòd occulta Sympathia & Antipathia rerum tam in coeleftibus, quam terrestribus procedant & deriventur à mysticis & arcanis actionibus seu irradiationibus, Spirituum Angelicorum, qui primum accipiunt illas proprietates à peculiaribus influentijs feu emanationibus, quæ defcendunt à portis Sephiroticis, feu à fonte æterno. Sed, quoniam non est officium Aftrologi se tam profundé mysterijs illis immergere, quæad mundum ævialem spectant; utpote, cujus est stellas cœlestes efficere foncem & originem illorum effe-Auum, quæ descendunt ad operandum tam per Sympathiam , quam Antipathiam in rebus inferioribus ; volo ego jam more Altrologico indicare , quomodò tam Sympathia, quàm Antipathia à multiplici ftellarum influentia infurgant,

CAPVIJV.

Afelepia.

549.11.

Vbi ratio Sympathia & Antipathia Astrologica enucleatur, ubi etiam probatur, quod, cum omnes spiritus inferiores suarum naturarum influentias de desuper accipiant, & cum creatura Elementares non sint nisi imagines calestium, debet necessario sequi, quòd, ut sunt tum Sympathetici tum Antipathetici aspedus sive irradiationes inter duo vel plura cœlestium corporum, debet etiam pariter esse emissio radiorum ab uno corpore Elementari ad aliud, qui juxta naturam emanationis funt vel Sympathetici vel Antipathetici.

PActo radicali cum Hebræis mysticis & Piet aspectum alterius. E regione verò De-trimentum unius in domo alterius, faciet & Antipathia fermone, restat jam, ut illarum arcana more Astrologico aperiamus, nimirum fumendo organum vifibile pro invisibili agente, hoc est, creaturæ externum pro interna ejus virtute Angelica & iufluentiam stellarem pro occulta & centrali emanatione divinitatis, quæ (ut di-Aum est) effunditur in spiritus seu intelligentiasillas, quæ inhabitant & illuminant (tellas, & ab ijs lucis illius influentias in mundum Elementalem ad animandos ven-tos pro quadruplici communis Elementi Catholici mutatione & Meteororum multiformium procreatione corporumque perfecté mixtorum productione emittunt: Oportet ergo (Astrologicé loquendo,) ut sit manifelta oppositio & convenientia non modò in respectu manifestoru Elementoru feu ventorum, qualitatum five naturarum, quæ dignoscuntur esse tam in stellis fixis, quàm erraticis (nam figna zodiaci aquea contrariantur igneis, & nocturna diurnis, orientalia occidentalibus, masculina fœmininis &cc.) Sed etiam respectu magis occulto: nam in Astrologia peritiores notâ-runt, quòd, ut Iupiter, Sol & Luna sunt amicitià cum Saturno conjuncti; ita quidem Mercurius, Mars & Venus funt ei inimici: Iterum omnes Planetæ excepto Marte funt amici Iovis. Porro etiam est nollus planetarum, excepta Sola Venere, qui est amicus Marti, sed inter catera Sol & Mercurius funt ipfi inimiciffimi. Etiam Iupiter & Venus funt amici Solis: contra verò Mars, Mercurius & Luna funt Solis inimici. Omnes planetæ dicuntur amare & fovere Venerem excepto Saturno, Iupiter, Venus & Saturnus funt amici Mercurio; ejus verò inimici funt Sol, Luna & Mars. Amici Luna, funt Venus, Iupiter & Saturnus, ejus inimici funt Mars & Mercurius. Amici Capiti Draconis funt Iupiter & Venus; ejus inimici funt Saturnus & Mars. Denique inimici caudæ Draconis funt Iupiter, Luna, Venus; ut è regione amici ejus funt Saturnus & Mars. Præter ifta notandum, quòd fit alia amicitiæ & inimicitiæ species inter planetas, nimirum cum eorum unusestin fisa exultatione, in domo alterius, & in hoc res subjecta influentiæ unius, amanter reci-

piritum unius creaturæ, quæ nascitur sub illo planeta, qui habet detrimentum & per malum afpectum alterius, qui est in propria domo, in qua est detrimentum, ut Anti-pathetice respiciat remaliquam, quæ subijcitur Dominio alterius. Hoc, inquam, modo rei natæ præfentia sub planeta, illius Domus erit ingrata & odiosa alteri, cujus Domini nativitatis, detrimentumest in eadem domo. E contra verò observandum, quòd duæ creaturæ inter feSympathizent & cum lætitia & gaudio se invice aspiciant, quando earum nativitatis Domini conveniant in natura, virtute occulta & fortitudine: verbi gratia si Mars sit Dominus nativitatis unius, & Venus alterius: hi duo Planetæ naturali quodam instinctu inter se conveniunt: Atque itidem Venus, Iupiter, Mercurius & Luna concordant inter se. Porro etiam scire debemus, quòd signum illud zodiaci, quod multas unius planetæ diguitates in fe habet, ut funt Domus, Triplicitas, Facies, Exaltatio, Terminus &c: optimè Sympathizabit & concordabit cum genitura illius planetæ: cum ex alteraparte fignű vel fixa aliqua firmamenti impreffios quæ est in conditione planetæ opposita, aut infortunijs plena, exempli gratia, fi effet Planeta in suo casu vel detrimento &c: facit mediantibus fuis radijs occultum quoddam odium. Prætereà modus ejaculationis eorum radiorum ab invicem proferre folet fatis mirabilem alterationem inter duas creaturas five subjecta: Nam, ut radij stellarum fe habebant ad invicem in nativitate animalis, ita verus radiorum aspectus per manebit & exprimeter in renata vel vegetatione producta. Igitur naturam illorum radiorum feu irradiationum fecretarum, quæ stellarum influentias concomitantur more adhue magis amplo & pleniore exprimere intendo, quoniam in ijs confiftit Aftrologicum Sympathiæ & Antipathiæ in rebus inferioribus fecretum.

Primum igitur scire debemus, juxta profundiffimura Aftronomorum & præcipué Alkindiopinionem, quod omnis ftella ha- Alkindus fibeat propriam natura & conditione, in qua bro de radija, radioru ejectio cum alijs continetur : & sieut unaquaeque sua habet propria naturam,

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

quam totaliter in nulla alia contingit reperire, in qua radiorum emissio continetur: fic ipfi radij in diverfis stellis funt diverfæ naturæ, ficut ipfæ ftellæ funt in natura diverfæ; omnis enim ítella fuum habet fitum in mundana machina ab omnibus alijs diversum: Vnde provenit necessariò, quòd omnis stella alium fortitur respectum, quàm alia ad omnes alias, & res omnes & loca in mundo contenta. Aspectus autem varius variat effectum radiorum, ficut & aliæ proprietates ipfarum stellarum variæ, Vnde fit, quòd omnis (tella aliud & aliter operatur in locis & rebus diversis : quantumeunque modicis & quam modice differentibus, cum tota stellarum operatio per radios procedit, qui in omni aspectu vario in se ipsis variantur : Nam radius, qui à centro ítellæ ad centrum terræ procedit fortiffimus effe probatur in operationis fuæ specie : qui verò à centro terræ obliquantur fecundum proportionem obliquationis in effectu debilitantur; nisi in quantum (tellarum aliarum radijs concurrentibus in ijsdem locis confortantur: In omnë enim locum omnis stella radios effundit, propter quod radiorum diversitas in unum conflata, variat contenta omnium locorum: cum in omni loco diverso diversus fit tenor radiorum, qui à totali stellarum harmonia derivatur. Hoc insuper, quia continué mutatur per planetarum & aliarum stellarum motum continuum, secundum locum mundi Elementorum, & corum contenta omnia continuè movet in diversas conditiones exeuntes in actum, secundum exigentiam ejuíde temporis harmoniæ, licet humanis fensibus res aliæ mundi videantur permanere. Liquet igitur, quòd omnia loca & omnia tempora diversa constituunt individua in hoc mundo : quod facit cœlestis Harmonia per radios in mundum projectos sese continuè diversificans. Quibus liquet, quòdirra-diationes omnium stellarum diversas operationes in rebus hujus mundi habeant fecondum diversitate proprietatum rerum: Quatenus res omnes ab horum radiorum emanatione five emiffione existunt & derivantur. Porro etiam notandum, quòd cceleftis harmoniæ conditio fit talis, quòd cum omnes stellæ sint diversarum naturarum, atque obiltam rationem omnes earum radij fint effectuum diverforum in mundo Elementari, evenit, quod radiofæ earum operationes ad juventur in eadem materia seu subjecto, atque iterum in alio inter se impediantur. Observandum est etiam, quòd fuper rem quamliber hujus mundi inferioris, stella ordinatur prædominans, atque iterum eft quoddam fignum cœlette , quòd operi & proprietati ejusdem præsidet. Ex ista ergo radiorum stellarium conditione inter se tam magna oritur rerum differentia & diverfitas, ut vix reperiendæ fint in mundo res

duæ vel plures, quæ in omni respectu sunt ad invicem fimiles, tametfi fenfus humanus in aliquibus cafibus fit fufficiens ad apprehendendam earum differentiam-Concludunt ergo, quòd cœleftis harmonia operetur tam differenter in diversis locis & temporibus, ut quandoque fimilia & nonnunquam diffimilia tam figura, quam proprietate producat. Etiam nunc temporis fimilia per motum fimilem, & quandoque diffimilia per motum diffimile, nimirum per motum tardum & velocem. Quibus bene ponderatis, & cum fit evidens, quòd mundus Elementaris sit factus ad exemplar coelestis, ita, ut quicquid continetur in mundo elementali, continet in fe imaginem coelestis, minimé dubitare debemus, quòd omnia in hoc mundo, five fint substantiæ sive accidentia essentialia, emittant radios fuos ad invicem ad imitationem (tellarum illarum, fub quarum Dominio funt orta: Nam aliter foret impostibile, quòd in fe comprehenderent figu-ram mundi ftellaris: Sed hoc manifesté &c fenfibiliter in quibufdam rebus confirmatur: Nam ignis emittit calorem partibus fuis vicinioribus, atque itidem terra undique fuæ frigidiatis radios expirat : Etiam medicamenta fumpta intrinfecus, vel extra applicata, radios suæ virtutis in corpus ejaculant. Observamus etiam, collisione corporum duorum folidorum, fonum per effufionem radiorum fuo modo edi: Iterum res coloratæ fuos extendunt radios, quibus mediantibus oculis percipiuntur: odorabilia etiāfuæ virtutis radios undique emittunt, ut odore percipiantur. Quod cum itafit, audacter affeverare poffumus, quòd omnis res hujus mundi, quæ haber actualem existentiam, suos radios undiquaque suo more ejus cavitatem implendo emittat. Et ob istam rationem Alkindus testatur, quòd quiliber hujus mundi inferioris locus continet radios omnium rerum, quæ actualiter existit in eo. Atque ut quælibet res differt ab alia, ita etiam radij cujuflibet subjecti natură & effectu à radijs omnium aliorum: Vnde accidit, quòd operatio radiorum omnium rerum in re qualibet diversa, sit varia & distincta, Hucusque explicavi Astronomorum doctiffimoru hac in re , nimirum de irradiatione cœlestium sententias, quibus nobis videntur innotescere, quòd quælibet creatura hujus mundi Elementaris non modò ab istis radijs cœlestibus informatur, sed affidué mediantibus ipforum influentijs fucceffivis præfervatur, & confequenter quòd res omnes, quæ in hujufmodi influxibus coeli exiftunt, funt typi seu imagines spirituum eorum cœlestium, quorum radijs sunt informatæ. Quare ne-cesseest, ut per Alkindi regulam sequatur, quòd, fi fint typici feu Icones effigierum cœleftium , quæ eas informa-runt, tunc opus est, ut modo simili radios fuos,

fuos, licet invisibiles emittant: haud aliter, quam stellae, à quibus suæ existentiæ influentiam hauriunt : Nam scire debemus (ut in radicali nostra inquisitione est dietum) quòd radij effentiales descendentes à Deo in cuftodiam Angelorum & ab Angelis communicati stellis , & à stellis descendentes in creaturas funt continui, quoniam indivisibiles : Nulla est enim formata virtus à Deo scaturiens, quæ ullo modo dividi aut in partes distingui queat, aut à suo fonte separari. Quod, cum itasit, debet necessario fequi, quòd in corporibus, in quibus funt, effulgeant alijs, aliosque aliorum fubjectorum five creaturarum radios aspiciant: haud aliter, quam stella una cœleftis in hoc vel illo afpectu intuetur aliam. Quare observetis velim chin diligentia, & attendatis feriò ad ea, quæ à me superius funt dicta, nimirum, quòd quælibet in cœlo ftella habeat fourn amicum & inimicum: & quòd ratio iftius oppositionis tam inter Angelos, quam stellas coelestes effet diverfitas proprietatis in voluntate divina: Vnde tot inter Cabaliftas orta funt Dei attributa varia. Procedo igitur in hunc modum, & dico, quòd fi in harmonia ccelefti eveniat, ut sit aspectus aliquis vel radiorum ejaculatio potens, qui concurrit cum radijs seu emanatione illius stellæ, quæ est Dominus vitærei genitæ, & quòd stella fortiter aspiciens fir inimica Domino vitæ, cujus radios intuetur, tune spiritus creaturæ sic genitæ velauctæ paffionibus difcordantibus, ut funt timor, ira, triftitia, suspicio, erit obnoxius, idque præcipué si inimicus Domino vitæ fortior seu potentior existens in Schemate cœlesti applicationem suam fa-ciat Domino, valde infortunijs & præcipuè malo aspectu debilitato: ita, ut hac via contingat spiritui rei genstæ quædam infensibilis Antiparheticae perturbationis species inter genitum & rem, quæ naturaliter fubijcitur Itellæ conditione oppolitæ-Etiäfires fen creatura productafuam nativitatem incipiat, cum inimicus fui Domini fit potentiffimus in cœlo & radios fuos contingant fimul: Tune necesse est, ut creatura fub inimici Dominio nata, fe habeat in Antipathia cum creatura illa, quæ nata eft fub priori Domino seu stella, ratione emisfionis radiorum contrariae fortitudinis & naturæ: Quoniam Genius prioris est terrefactus & quali odio excitatus ad aspectum alterius, quippe cujus stella priori stella inimicus erat & in cœlo fortior. Quarenecesse est, ut duæ illæ creaturæ terrestres prædictis duabus stellis subjectæ invicem prælentes & afpicientes emiffione radiorum foorum contrariorum afficiantur Antipathetice, & earum, cujus Dominus est fortior prævalebit: Non aliter, quam res fe habebat cum earum (tellis in cœlo. Sed, observare debetis, quod, tametsi radij fortrores funt Antipathetici ad debiliores, non

ad fortiores: cum semperaccidat, ut fortior passio sit in debiliori, utactio fortior restat in fortiori: At verò si subjectum seu creatura alicui stellæ in cœlo subdita se offerat coram fubjecto feu creatura, cujus Dominus in colo est prædictæ stellæinimicus, fi nullus malevolus effet in nativitate prioris inter illas ítellas aspectas, non sequetur evidens inter illa duo objecta ex eorum irradiationibus Antipathia, & tamen earum radij eò magis ad actualem oppositionem inclinentur, fi in tempore feu hora concursus eorum, hi inimici ccelestes se invicem respiciant, seu cum radijs suis aspectum malevolum faciant. Verbi gratia, fi Iupiter sit Dominus nativitatis, aut productionis rei & Mars ipfum intucatur in quadrili seu opposito aspectu & coram ista creatura (fitque fi placet homo) fe præfentans feles five catus Dominus, cujus genituræ erat Mars, plures fibi in cœlo dignitates vendicans, quam Iupiter: tunc quidem afpectus hujus felis erit admodum homini illi ingratus. Præter ifta, poteft feles à quadam itella fixa, cui radicaliter subest, in afpectu hocAntipathetico adversus tum stellam fixam, tum erraticam alterius animari. Sed è regione, si radij duorum planetarum, vel fignorum vel plurium in una & eadem generatione seu productione creaturae concurrant ; ubi stella , quae habet majus Dominium est Dominus creaturæ seu rei, utrum fit animalis, vegetabilis vel mineralis, & ifti planetæ & Itellæ fixæ funt invicem amici, tunc si aliquod subjectum se præfentet, quòd oritur fub Dominio & radijs alterius ex illis planetæ: Hæc duo fub-jecta radios fuos hic in terram emittentia, se invice amabunt; & vinculis Sympathiae & amicitiæ conjungentur: atque eò major erit concordia, quò magis inter se con-veniunt in natura, proprietate & benevolentià aspectus in instanti suarum nativita. tum five productionum. Exempli gratia, fi Iupiter fit Dominus nativitatis humanæ & afpectum habeat cum Venere in fextili vel trino, atque Venus sit in ccelo tempore genituræ canis, felis vel similium potentior, hoc eft, dignitatibus pluribus gaudeat, habetque relationem per radios fuos ad Iovem in bonoaspectu, tunc dico reciprocum fore inter istas duas creaturas in Sympathia affectionem. Etiamfi fimilis in cœlo amicitia fuerit in momento productionis alicujus vegetabilis, tam homo, quam bestia illa delectabitur in præsentia & fruitione ejusdem simplicis vegetabilis, & fi illud comedat, optime cum ijs conve niet; & fi fit odorabile, iptius odore afficientur magnopere. Atque hoc totum est intelligendum in rebus, quæ à fua creatione non erant opposito more & conditione contraria creatae, hoc est, inter quas Antipathia non erat ab origine ordinata cujufmodi funt venena & fimilia, quæ nihilosequitur, quòd debiliores sint Antipathetici , minus successivé ex istiusmodi cœli irra-

# SECTIONIS SECUNDÆ, LIB.II. Membr. I.

fa, atque etiam convenientiora redduntur ad falutarem tam hominum, quam bestiarum usum. Etiam ab Adælaplu inimicitia ingens est inter homine & serpentem posita, & tamen ratione hujufmodi Sympatheticæ à cœlo confluentiæ inveniuntur nonnulli inter homines qui angues & ferpentes amore & amicitia habent, & in corum focietate delectantur. E contra alij tam ratione radiorum contrariorum, quàm odij originalis ipfos magnoperè evitant & pefte magis effugiunt. Sed, ut ad negocij iltius noltri radicem revertamur, caula Antipathiæ & Sympathiæ rerum manifeita, à radicali proprietatum seu attributorum divinorum oppolitionis mysterio profluit, que proprietates multifariæ à fecreta & abdita æternitatis unius voluntate emanant (utianté luculenter:) Et tamen Attrologi bujus rei caufam varijs ftellarum irradiationibus attribuunt , ut pote, qui experientia docti folam Sympathiæ & Antipathiæ rationem in ijs confiftere credunt : at de radicali iftius rei arcano, ne cogita verunt quidem : At. que hinc erat, quod omnes Philosophi in genere, inferiora à superioribus regi, Bb.1. Meteor. Superioribus contiguum, concludunt, Et Prolomæus air , quòd vultus hujus feculi fubjecti fint vultibus cœli : & Arittoteles, quòd mundus ilte fit fupernis lationibus fere continuus , ut inde vis ejus universa regatur. Et Hippocrates : de coeleitibus autem rebus & fublimibus mihi nihil dicendum videtur, nifi, quatenus homines, animaliaque cætera, Hipp, de Car quæ in terris degunt & gignuntur nataque funt, principia & originem inde habere demonstrabo, & quòd anima de ccelo ett, quòd dolere, languere, mori, & denique quicquid boni malive est in homine de cœlo proficifcitur &c: Et hanc ab caufam Halijait : Medicus, qui Halijin Free aftronomiam ignorat eft tanquam cæcus viam baculo examinans, huc atque illuc miferabiliter cespitans pro qualibet boni malive apparentia. Scd , ut propinquibs adhue accedamus ad hujus negotij metam. Cichus Eschulamus ait , quodlibet Helper de fignorum zodiacalium recipere nomen fuum speciale & particulare à natura seu proprietate alicujus animalis terreffris aut aquatici, cui habet Dominium, dicens, quòd unum foleat cum altero Symbolizare : Et Moyfes Arabicus affirmat , quodliber animatum habere stellam peculia-rem, cujus influentijs seu irradiationibus nascitur & præservatur : idque mandato divino. Exempli gratia: ftella, qua funt in contellatione arietis, gubernant & Dominium habent super Arietem terrestrem, atque itidem Scorpio cœlettis vim fuam Lib. 3. de erre exercet fuper illum terreftrem, cui præeft. Et Reuclinus ait : Non eft tibi ulla planta

diationibus amicabiliora & minus damno- 1 aut herba inferius, cui non est stella in Fir-

mamento, quæ non percutiat eam. Concludimus ergo, quòd Aftronomo-rum atque Philosophorum intentio est corporum vifibilium actiones intelligere pro illo spiritu seu virtute in illis, qui rei veritate regit & vivificat omnia inferiora & influentias multiformes ab organis fuis ftellaribus expirat & minime itellaris sphæræ, ut Ethnici fapientes falfó existimant, qui profundius in mysteria divina, Deique naturam ulterius non penetrarunt, quam oculi corum corporei five experientia ocularis eos gubernavit : At verò ipfi, qui se in arcana Dei & naturæ immerserunt, principium in istis cœli influentijs magis occultum & centrale per-ceperunt: Vnde Mercurius Trifmegitus: Dij in aftrorum ideis cum fignis eorum pim.3. conspiciebantur, dinumeratæ sunt stellæ fecundum eos, qui inhabitant illos Deos &cc: ubi per Deos intelligit emanationum Angelicarum varietates, que ab unica divinitate proficifcuntur : aut potelt Archangelos feu intelligentias illas principales pro Dijs intelligere, quæ funt fingularum illarum emanationum duces,contra quos Apostolus, idque haud injurià excipere videtur, dicendo: Etfi funt, qui dicuntur Dij five in cœlo five in terra (fiqui- 1.Cor.85.6. dem funt Dij multi & Domini multi) nobis tamen unus Deus, Pater, ex quo omnia & unus Dominus Iefos Chriftus, per quemomnia & nos per ipfum : Sed non omnibus est scientia &c: ac si dixisset, Deus Pater five radicalis unitas est fons, à quo omnia scaturiunt & Catholica ejus emanatio immediatus actus , per quem folum omnes virtutes, actiones & vivificationes funt diversimodè effectæ, tam in cœlo , quam in terra , ita , ut non fit Angelus , sed Deus in Angelo, qui operatur. Hinc Picus Mirandulanus: ad cœlum non est referendum, fi quid à nobis fir , quòd nottras vires videtur excede- Afirol, esp.4re , ted potius vel ad Angelos vel ad
Deum : Vnde & Rabbi Moyfes. Angeli Rabbi Moynorm movent orbes cœlestes eodem modo: quo fit, ut non femper eodem modo fiant mutationes horum inferiorum: Maximam namque vim & potestatem Angelica exercet conditio in res corporeas, quapropter intellectus agens, à quo influent formæ, nominatur Angelus & appellatur præfectus universitati, ut dixerunt Sapientes nostri , vocaturque Mitattron, à quo quidem gubernantur omnes virtutes fingulares, quæ pariter Angeli dicuntur, quorum est multitudo, quo ad nos infinita, fed quo ad Creatorem finita & determinata, hæc ille: Et Rabbi Rabbi Brefitte Brefitts: Creator quotidie creat coetum Angelorum , quos alij vocant formas, quia funt fubstantiæ formales , quibus tota sphæra generabilium & corruptibilium est plena. Iam verò per istum in-

Ttol.fer.9.

fui operis.

tellectum agentem seu Mitattron , ut pote, qui est totius mundi præses, quem in prædictis dixi esse mundi animam, quæ animat rem quamlibet particularem , radios fuos formales infinitos emittendo, concipere posiumus, quòd Hebræi myftici eandem illam potestatem fignificarint, quam Apostolus loco præcedenti Domino nostro Iesu Christo affignavit : quatenus , ut ipfi fecerunt fuum Mitattron Catholicum Angelum five præfidentem universitatis procedentem per viam emanationis ab Ensoph sive infinitudine, ita Apostolus arguere videtur, quòd omnes formæ & res quælibet alia procedit à Deo Patre, & habet fuam existentiam per unicum Dominum Iefum Chri-

Ad propositum ergo: Vt Deus ab infinito fuo unitatis fonte duo principia naturis contraria ordinaverit, nimirum lucem & tenebras: ita quidem primo genitum tenebrarum erat litigium, feu princepstenebrarum, qui vocatus est Satan, cujus Dominium est in tenebris & super omnes res tenebrofas & proprietates pri-vativas : atque ifte habet fub fe quadriformes Angelos seu Dæmones differentium conditionum, qui habent Domi-nium fuper quatuor ventos & Elementum Catholicum, funtque ad mandata fui principis in negotio tenebrolo & per confequens discordiæ Antipathiæ & privationis patranda paratisfimi: juxta illud \*pocalyp.7.1 Apocalypseos: vidi quatuor Angelos stantes super 4. Angulos terræ, tenentes quatuor ventos terræ, ne flarent super terram & super mare & super ullam arborem , & clamavit Angelus afcendens ab ortu Solis voce magna quatuor Angelis , quibus datum est nocere terræ & mari &c. Iam verò quilibet istorum Angelorum præfidentium multas habent divitiones & fubdivitiones legionum Dæmonum five spirituum sub suo imperio, qui tunc secundum suam voluntatem agunt, quando affignatur ijs spirandi & aeris perturbandi potestas. Omnes autem hi animantur abinfluentijs, quæ à spiritibus Olympicis sive cœlestibus ef-, ut etiam ipfi fuam animationem & dominationis tempora habent ab Archangelo imperiali , qui ab ortu Solis ascendit affignata: Atque hi Angeli venteli funt immediati voluntatis æternæ & radicalis in mundo Elementari difpensatores. Ob istam ergo rationem, ut nos videmus, oculariter: quòd radij Solares illuminent totaliter objectum illud, quod intuentur, & quòd ifta illuminatio fiat ratione multitudinis radiorum, qui in illo uniuntur, ita etiam omnes emanationes, quæ deorfum in corpora stellaria feruntur, ea radiorum in finitu. dine implent, qui radij ijs loco Angelorum subdivisorum inserviunt caque red

dunt feu convertunt in naturam totius emanationis illius, quæ stellam illam ani-mavit: Atque hac de causa omnes stellæ Olympicae funt in proprietate fimiles : Eadem etiam ratio est in radijs Angelicis, qui à ventorum Thronis ad aerem & omnia inferiora, nempe aquam & terram cum numero infinito fpirituum nocentium de natura fua implenda emittuntur. Et tamen hoc est certum, quòd ut Deus omnia, ut existerent & essent (Teste Salomone) creavit, ita ipfe ex paterna fua bonitate curavit, ut tot boni Angeli cum spiritibus sibi subditis à radijs suis bonis scaturientes ipsis malis præsiderent, quo malitiam & malevolentiam eorum fupprimerent atque obtunderent, qui itidem fuas in aere feu Elemento Catholico manfiones habent: Vnde liquet, quòd quilibet illorum ventorum nocentium præses à meliori & digniori & magis propitia intelligentia gubernetur à fua malitia pro placito suo restringatur. Nam Textus ait : Et vidi Angelum ascendentem ab ortu Solis , habentem fignum Dei vivi & clamavit voce magna quatuor Angelis, quibus datum est nocere terræ & mari, dicens: Nolite nocere terræ & mari neque arboribus, quoufque fignemus fervos Dei nostri in frontibus eorum &cc! Ita, ut videamus hic, quòd fit Angelus quidam imperialis, qui est spiritus sive intelligentia bonitatis & præservationis, qui poteitatem habet fuper quatuor Angelos mundi inferioris tam bonos, quam malos , & per consequens est Dominus & imperator fuper malignos Angelos non modò quartæ orientalis, fed etiam aliarum trium : atque iste videtur essemagnus ille Michael, utpote cui Orientalis plagæ gubernatio & ipfius Solis præfidentia affignatur : Atque ifte creditur effe ille Catholicus , quem Cabaliftæ Mitattron dictitarunt, de quo anteà locutus fum : atque alij illum æstimant pro imagine æternæ fapientiæ, à qua omnia funt facta : utcunque erat Angelus ille imperialis , qui victoriam fuper Draconem atque Angelos ipfius triumphavit, & per confequens eos detinet sub suo Dominio : Ita , ut , quemadmodum Satan est princeps tenebrarum & lucis & confequenter Christi & creaturis fuis inimicus ita magnus iste Angelus (in quo ett nomen Iehovæ, ut te-Itantur scripturæ ) in quo est vita & lux fine tenebris ullis, est princeps lucis & potestatem habet super lucem, positionem & vitam, atque ideo principi tenebrarum earum & effectibus ab ijs ortis est inimicus : Atque ob hanc caufam , ut Satan habet fuos exercitus in aere aperto per quatuor ventos dispersos atque undique disseminatos, ita etiam ilte princeps imperialis lucis & vitæ fuos conductores Angelicos cum legioni-

pocit.7.3.

## SECTIONISSECVNDÆ, LIB. II. Membr. I.

bus eorum undique in Elemento Catholico, nimirum aere, aquâ & super faciem terræ expansos habet ut custodiant & vigilent malignos spiritus in actionibus, & ut corum violentijs & in faltibus invifibilibus relisterent, nisi Deus ipsis potestatem liberam agendi concedar, fignatis prius electis in corum frontibus falutis figillo, ne ijs paritet noceant : At iste Dei exercitus quatuor pariter duces habet de natura quatuor eriam ventorum, qui duces bonitate, gratià, justitiaque abundant : Hinc Theosophi & Cabalifte myftici: Vt in exercitu Dei duo funt Antelignani , nempe, Michael, Gabriel , Vriel & Raphael : Sic in exercitu Lev. M. Rac, lib. L. pariter Satanæ latiffima gerunt figniferi ultores vela Samaçl, Azwel, Azael, Mahazael, uti Rabbi Muahem Racanat affirmat : quarum priores bellum gerunt in Oriente, secundi in Septentrione, tertij in Meridie, & quarti in Occidente, Hi autem duces Satanæ nocentes & malevoli creduntur elle quatuor illi ventorum præfidentes malevoli , quorum meminit Apocalypfis loco superius citato: Ad quatuor auté Dei duces quod attinet, quòd ipfi fint etiam primarij ventorum cultodes & gubernatores ex itto Rabbi Tedaci levi fermone colligimus: Deus, ait, quatuor ventis creavit quatuor Angelos, qui præfecti funt super eos in die & nocte : Michael, qui est exparte Clementize & miferationis constituitur Mamona, id est, præfectus super ventum orientalem uíque ad dimidium, diei & ufde 10, Nume que ad noctem, regitque ventum occidentalem Raphael, qui fimiliter est de parte Clementiae, tum Gabriel in virtute judicij & feveritatis præfectus eft vento Boreali super dimidium noctis & duas mensuras mundi: Noriel verò vel Vriel præfidet Authro &c: Ita, ut videamus, quòd, ut funt bonæ irradiationes & spiritus benigniores, qui secreta emanatione se extendunt à ventorum Angulis in aerem apertum, nimirum illi, qui fecretò & arcano more à benignis Ichovæ attributis emanant, ut funt El per lovem , Elosh per Solem , Sadai per Venerem &c. & tune Michael, Raphael, Gabriel & Vriel, mediantibus fuis legionibus voluntatem divinam exequentur. Præter illa font mali & corrupti spiritus contrariæ fortitudinis ventis , qui originem fuam habent ab Elohim, Elohim Gibbor X Adonai quorum promptuaria coeleftia funt Saturnus, Mars & Luna: Neque velin , ut quis admiratione ducatur, quòd multiplicitatem bonarum & malarum proprietatum, quæ à ventis manifestantur, à divina effentia deducam, quæ voluntatem fuam à proprietate varia complendam.poteltatem quatuor fuis Archangelisprædicusimpercit : cum Propheta justu divino dixerit : Veni , spiritus à quatuor ventis& in iufila interfectos iftos, ut revivifcat &c: Quibus Propheta agnoscit, quòd non esfet, nifi unicus in eifentia spiritus vivifi-

confequens, quòd quatuor proprietates oppolitæ in quatuor Angelis, qui funt ventorum præfides fint influentiæ five radij effentiales, non nisi unius & ejustdem Spiritus vitæ in effentia. Ratione horum spirituum contrariæ fortitudinis in aëre quandoque boni & propitij eventus accidunt creaturis mundi inferioris, nimirum quando boni spiritus habent Dominium, ventique falutares spirant, quòd solet evenire, dum stellæ benignæ Dominium habent in cœlo, & quandoque cum mali & perniciofi privativo & destructivo successu observantur flare, cum à pravis & malevolis spiritibus gubernantur, quippe quorum emanationibus spiritus maligni ubique in aëre volantes & quafi natantes ad facinora erga creaturas patranda animantur & incitantur & in flatibus seu irradiationibus invidis à fuis præfidentibus crudelibus emiffis, exultant & gaudent abundé, quippe quorum emiffionibus spiritus isti contrarijs fortitudinibus olim confopiti jam excitantur ad bellum & furorem: Sed & totum iftud à Iosepho Castaliensi optime explicatur. A Ioseph Castaliensi optime explicatur. A Ioseph Castaliensi optime explicatur. terra, ait, usque ad Firmamentum non est porta lucis. locus vacuus, sed omne plenum formis; ex illis puræ; ex illis capaces gratiæ ac miferationum, & funt inferius multæ effigies fœdæ, noxiæ, tentatrices, & omnes commorantes & volantes in aere: & non à terra ad ccelum locus vacuus, quin totum fint species: Ex illis ad pacem, ex illis ad bellum, ex illis ad bonum, ex illis ad malum, ex ijs ad vitam, ex ijs ad mortem, & omne id in inhabitatione inferiori, in qua nos fumus &c. Quibus arguit, quòd Elementum totu fublunare spiritibus tam bonis, quam malis impleantur. Quare citra omnem controverliam est inter hos spisitus contrariæ fortitudinis affiduum bellum & conflictus interesse in regione hac elementari, quorum Agonistarum alij sub velo principis lucis & vitæ seupositionis ordinantur, & alij sub alis illius tenebrarum, privationis & mortis, quorum hi funt ad placitum fui principis tenebrofi obeundum paratiffimi, & admodum familiares funt cum natura humida five aqua, quæ est mundi materia, & tenebrofi Chaos five abyffi foboles. Atque ideò instinctu naturali magnum füper ipfam Dominium habent : Vnde ratione inclinationes ipfius ad tenebras facillimé à focietate lucis seducitur : Hinc à Scripturis intelligimus , quòd mundus materialis , caro & Diabolus funt vinculis arctiffimis ad invicem conjuncti: unde, ut à tribus iftis præcaveat quilibet pius Chri-(tianus admonetur : Hinc etiam Satan no mine principis aeris, qui est aquarum inferiorum pars spiritualior, à quibus materialis mundi fubitantia est orta : illi verò boni attendunt principem lucis & vitæ fuum Dominum, qui est Sapientia Spiritus à lucidifimo æternitatis fermone procedens.

cans, quod totum hoc compleret, & per

Exchiel, 37.

Atque isti præcipué in mundi & creaturarum ejusdem vivificatione, præservatione & adornatione versantur. Hac ergo ratione, nimirum oppositione horum spirituum contrariæ fortitudinis omnes passiones in spiritu & per consequens anima mundi tam majori cum creaturis ejusdem, quam minori immediaté derivantur, nimirum bonæ, ut sunt lætitia, charitas, spes, considentia, misericordia, magnanimitas, amor seu amicitia & concordia in microcosmo a cordis dilatatione, & in Macrocosmo appetitus, concupiscentia, delectatio, audacia seu magnanimitas, vegetatio & omnes benesicæ in eo actiones ex gratiosa spiritus ejusdem per animam mundanam, raresa-

ctionem & dilatationem : Atque iterum pravæ in spiritu microcosini passiones, quales sunt: Tristitia, odium, desperatio, Timor, Ira, suror, verecundia & discordia cordis contractione procedunt: & in mundi majoris spiritu & creaturis ipsius stupor, congelatio, discordia, irascibilitas, timor, odium, ac denique Antipathia à contractiva animæ mundanæ dispositione sortiuntur: Quæ omnes passiones vel bene afficiunt creaturas & ad vitalium spirituum Solatium & felicitatem conducunt, vel earum spiritus aggravant, & infelices ratione nebularum tenebrosarum & contrahenatium reddunt,

#### CAPVT. V.

Quæ nam in spiritu seu anima actiones in genere producant Sympathiam & quæ Antipathiam, & quomodò Sympathia sive compassio à quadam spirituum in uno vel duobus particularibus dilatatione seu radio-rum vitæ seu essentiæ positivæ & benignæ à centre emissione versus circumferentiam procedant: At é contra Antipathia per radiorum à circumferentia ad centrum contractionem contingit.

Notum feci vobis in præcedentibus, quòd duæ proprietates effent more Archetypico seu ideali & complicito in una radicali unitate seu essentia aterna comprehenfæ: quarum una ab ejus Noluntate, & altera ab ejus Voluntate est producta. Ecee hic radicem, ex qua originaliter cum Sympathia, tum Antipathia eftorta, quatum hac à proprietate privativa, seu Noluntate divina; illa à positiva seu volun-tate ejus initium ducit. Tum posteà vobis recitavi, quòd ab ifta radice seu unitate in effentia geminus ramus five duplex membrum effet derivatum: exprimens Typicé & explicité effectus & naturas illarum proprietatum contrarias, quæ complicité in radice Ideali comprehendebantur, videlicet tenebras, quæ funt fructus privativæ fuæ noluntatis; & Lucem, quæ est Character verus seu signum indubita-tum voluntaris illius : & deinde probavi, quòd istæ duæ fuerint omniù rerum principia. Ecce ergo hic principia duo immediata Sympathiæ & Antipathiæ, abuna ftirpe seu radice derivata : In loco tertio demonstravi vobis, quòd separatione puri Chaos Tenebrofi ab impuro (quæ virtute Spagyrica lucidiffimæ emanationis feu verbi æternæ unitatis efficiebatur) humida five aquea mundi natura effentialis spiritus omnia informantis effet creata feu effentialiter informata; ita, ut in unione istarum duarum naturarum contrariarum, nimirum essentiæ informantis seu naturæ naturantis & naturæ naturatæ five informatæ fubstantiæ in unum spiritus mundi erat animatus: & tum posteà secundum Sapien-

tes Philosophos anima mundi vocatus, quae erat illa compositio Angelica Duorum, quæ hac de caufa est alteritas nuncupatat uri Deus in fimplici & æterna fua natura confideratus dicitur Identitas. Iam verò paffiva portio, ex qua Alteritas erat facta, dicitur humida creata natura, feu materia mundi naturata, cujus activa five interna essentia est & vivax & agilis ab æternitate emanatio, quæ (ut nos Apo(tolus docet) vivificat omnia & implet omnia,& est omnia in omnibus : Horum duorum uni constituit animam mundi Catholicam , quæ vocatur respectu simplicis creationis & emanationis vivificantis Mens, & ratione fpiritus ab ea creati fpiritus, & confidera-tione utriufque fimul in unum uniti, anima: Ecce hic tertium progressionis Antipatheticæ & Sympatheticæ à fimpliciæternitatis radice gradum, nimirum creatum materiam feu ipiritum, in anima mundi existentem, tenebrosæ Chaos sobolem; & ob iftam caufam naturaliter ad privativos & negativos tenebrarum effectus inclinatur, & per consequensest aptissima ad impressiones Antipatheticas seu discordantes recipiendas, quas Angelici tenebrarum fpiritus ei imprimere folent : Nam, ut facra lux, quæ humidum mundi spiritum & per confequens integram aquarum maffam animat, ex quibus cœlum & terra erat facta, uti afferit D. Petrus, est magis nobilis, activus & agilis omnium rerum, teste Salomone, ita etiam in parte opposita materia, quae informatur (atque ideò creatum corpus & spiritus admodum est degenerans à luce) & minimè proprià suà naturà

Sap.7.

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

ad motum vitamque inclinatur: Nam Phi- 1 losophorum verba funt, quòd materia sit per se ad motum inesticax, ab ipsa anima lucidé degenerans. Quare libenter & ex gemina fua disposione induit matris sua Chaos, feu tenebrofæ hylæ conditionem, quæ proclivis est ad requiem, immobilitatem, tenebrofitatem, frigiditatem, fpiffitudinem & congelationem: Propter hancergo caufam patitur materia aquea utriufque oppoliti impressiones, videlicet, quandoque inclinat ad tenebras, & tunc infpiffatur & opaca, frigida, fixa, ponderofa redditur, in qua ejus proprietate tendit deorfum & ad frigidum centrum seu sedem tenebrarum, quæ funt ei loco matris & in hoc statu redditür rebellis & oppolitiffima luci & motioni ac calori : atque ita actionibus lucis & vitæ redditur Antipathetica: quemadmodum videmus in aere & spiritu mundano, qui est clarus, Diaphanus, tenuis, mobilis & furfum tendens, quod totum habet à luce cœlefti descendenti, tamen é regione, appropinquatione seu accessione feptentrionalis frigoris, quod est tenebrofæ Chaos foboles : ille spiritus subitò mutatur, nam congelatur atque opacus, spissus immobilis fixusque redditur, quatenus in nives, pruinas, glacies, grandines & confimilia condenfatur: ita, ut Antipathetica iltiufmodi frigoris tenebrarum acceffione discordans factus sit & aversetur ab amabili illa unione & Sympathetico acceffu, quem habet cum regione lucis. Exaltera verò parte lucida animæ forma, quæ eft æternæ illius emanationis ciientia, dat aeri fpiritum, vitam, actionem, motum, calorem, levitatem seu tenuitatem & transparentiam : vel, ut Apostolus habet, vitam, inspirationem & omnia. Et notare debemus, quò propinquius accedit spiritus ad naturam lucis, eò firmiora effe vincula feu nexus concordiæ Sympatheticæ ipfius: Nam, ut Sympathia confiftit ex rebus fimilis naturæ, ita, quò magis spiritus appropinquatad formam, ed firmior est ejus Sympathiæ seu concordiæ nexus, fortiorque & efficacior ejus virtus: Nam quò magis spi ritus creatus illuminator, cò minus illius naturalis inclinationis & amoris meminit, quem ad obscuram & deformem suam originem habuit, ita, ut mediante exaltatione tam depurata fua, ad ipfius divinitatis naturam appropinquare videatur: Atque ideò Platonis est opinio, quòd, si medius hominis interni spiritus nimirum ille, qui cit inter radium mentalem & obscurum corporis spiritum, adhæreat magis menti, quam spiritui Elementali corporis, tunc in boni Dæmonis naturam migrabit: Sed fi deorfum ad obscurum corporis spiritum Elementalem respiciat, tunc conver-tetur in conditionem Cacodæmonis, eritque obscuræ sua parentis naturæ quam proximus: Etiam à Scripturis docemur, quòd adhærendo huicluci divinæ, nimi-

rum Christo Spirituali, tandem in gandem imaginem transformabimur, nimirum, fi fpiritus nostri interni intermedius inferiora negligendo, hoc est, carnis concupiscentias respuendo ad gaudia & mundities su-periorum se erigat : Sed , ut ad animam mundi majoris revertamor : Si fpiritus aëreus in potestatem tenebrarum & principis earum tradatur, fit corporeus, & in corporis opaci imaginem convertitur, nimirum in gela, nivem, grandinem &c: Verum fi effectus caloris & formalis lucis actus prævalet fuper stupidum tenebrarum frigus, tunc corpus prædictum, vel niviale vel glaciale &c: opacitatem fuam exuet, & reddetur Diaphanum & transparens, hoc est, à terrestrinatura fixa & opaca in aqueam, lympidam & fluentem reducetur: arque iterum per alium gradum accessus ad lucis Dominium magis adhuc dilatabitur, ita , ut à statu aqueo visibili in statum invifibilem & aëreum redigetur. Porro etiam gradu tertio appropinquationis ad lucem in (tatum & conditionem ignis depurabitur : Denique gradu quarto in naturam fubstantiæ æthereæ five cœleftis transinigrabit, in quo statu amittit omnem ad mutationem appetitum, & jam omninò est oblitus privativæ stirpis, à qua est originaliter ortus: in quo etiam statu transgredi-tur corruptionis limites, & conditionem induit incorruptibilem, utpote mutationibus minimé jam obnoxius : Ac tandem per quintum gradum transcendit in mundum temporalem, migratque in statum ævialem seu Angelicum : Se enim jam habet in pari cum substantia Empyrea conditione: Atque ita plus minusve exaltatur in dignitate, quò magis vel minus actui æternæ feu Catholicæ influentiæ formali eft obediens: Nam debemus intelligere, quòd tota inclinatio æternæ emanationis fit , ut istam renebrarum sobolem à confusa mundana multitudine ad æternæ lucis unitatem & vitam reducat, ut é regione tenebrarum potentialium conatus in contrarium vergat. Finis lucis creantis actionis integer tendit, ut ligamentis amicitiæ & unitatis Symphoniacis omnia in mundo divifa & ad invicem contraria in unitatem connectat, hoc eft, ut Catholicum tenebrarum filium fimilem ei reddat, quo tandem in exilium fempiternum relegata Antipathia, mundus & fuprema ejufdem mens æterno amore & amicitia inter fe Sympathizent. Sed tamen huic optimæ lucis intentioni summoperé resistant tenebræ, ut unitatis dualitas perpetuò remaneret in mundo, qua concordiæ vincula, discordiæ odio violarentur, & Antipathiæ leges in amicitiæ & pacis detrimentum inter mundana continerentur. Quibus liquet, quòd fubjectum illud ab obícuri & deformis Chaos visceribus mediante locis emanatione redimitum jam manet, quasi media sub. stantia inter ilta duo extrema, nimirum,

lucem & tenebras , atque ideò est subje-cum passivum à Creatore ordinatum ad utriusque extremi impressiones seu Chara-cteres sustinendos. Vnde sit, ut sit quan-doque subjectum Sympathiæ, nimirum quando est obediens ad unionem & lucem , & quandoque Antipathiæ , nimi-rum , quando est rebelle lumini. Atque ita patefractum jam habemus omnis in anima mundana paffionis subjectum. Hæc itaque erat fola ratio, cur Philofophus Heraclitus tantà confidentià affeverarit, omnia ex lite, & amicitia fuille conflata: Empedocles, animam effe ex amicitia & inimicitia compofitam. Enarrabo ergo vobis jam ordinem illum concordiæ, quem æternus amor (qui à Patre luminis & amoris emanavit) in qualibet mundi regione ad binas illas naturas differentes ab invicem diftinguendas pofuit, collocando inter eas fubjectum seu sphæram intermediam cum utroque extremo naturâ opposito conveniens. Et in primo loco ordines in universo spiritu mundano describam, ac postremò de quolibet spiritu particulari vivificato feu in actuato, tam intellectuali, seu Empyreo, quam vitali seu Æthereo & naturali five Elementali efficiam mentionem-

Oportet, ut duo principia opposita in duobus unius femidiametri mundi rotundi extremis, collocemus: & inprimis imaginabimur, quòd sedes Dei lucis sive actus divini fit in fumma cceli ævialis feu Angelici vel Empyrei convexitate, vulgari more loquendo, hoc est, in circumte-rentia mundi sit ordinata: Et tunc æstimabimus Thronum tenebrarum feu divinæ potentiæ fitum fuum habere in mundi centro, nimirum terra, quasi loco à lucis præsentia remotiori & magis opposito. Hic intueri potestis duo concordire & discordiae, amoris, inquam, & odij, & confequenter Sympathiæ & Antipathiæ principia, quorum effectibus feripturæ facræ atque etiam Philosophorum scripta & gesta sunt plena. Materia Catholica, videlicet aqua, quæ erat originaliter ex abysto tenebrosa abstracta (de qua cœli erant prius & terra extracta & virtute verbi divini ædificata ) totum illud fpatium inter utraque extrema occupat, & virtute spagyrica emanationis illius fanctæ in regiones ita numero, pondere & menfura erat in aquas superiores & inferiores disposita atque divifa, quarum illæ superiores sue-runt bonæ & lucidæ divinitati obedientes, ac in natutam igneam conversi, unde coclum Empyreum erant dicta: Namprop ter earum ad lucidam Dei naturam emiffam obedientiam igne intellectuali & luce Angelica abundabunt: atque ideò ifta aquarum portio erat pro fede Angelorum bonorum & animarom beatarum ordinata, Aquæ inferiores é regione, quatenus erant fæcales, groffæ, impuræ & confequenter

magis erga lucis principem inobedientes, quonià de tenebrofa fua matre, terra præcipué participarunt, locum & fedem prope radicem fuam acceperunt, totumque illud fpatium implebant, quod est inter cœlum & terram, quod ccelum Elementare dictitabatur: quòd ob istam causam omnibus generationis & corruptionis mutationibus Subijcitur: Vnde propter varias in eo paffiones & perturbationes cognoscitur esse Satanæ atque Angelorum iplius pravorum fedes: Quare ipfe à scripturis princeps hujus mundi, & alibi princeps aeris dicitur, & primarij ipsius subditi nuncupătur Principalitates, Potentatus & gubernatores Ephel a iltius mundi, ut testatur Apostolus: Ecce Ephel di hic duo illa naturæ creatæ extrema, à cujus superiori generalis Sympathia & amor five Symphoniacus in rebus consensus procedit & efficitur in hoc mundo: ab ejus inferiori universalis Antipathia, odium & diffensio rerum in hoc mundo inferiori tune nimirum contingent, quando severa Dei attributa in mundum (tellarum influëtias contrariæ naturæ effundunt, quæ postmodum per earum in mundum inferiorem emissiones animat & libertatem dæmonibus Elementaribus seu ventosis ad vires suas destructivas & Antipatheticas in mundo isto exercendas concedunt : Exempli gratia; attributum Elohim deorsum in globum Saturni fructus suæ gelidæ & glacialis facultatis destillat, quibus spiritus illius orbis animantur & correborantur, qui tum posteà virium suarum portionem spiritibus ventorum Septentrionalium & terrenis, qui funt ijs substituti, impluunt: Vnde Archangelus Cabalifta ait : Hoc nomen El, quod nos Deum habemus interpretatum, omnia fovet, & omnibus fuccurrit, fumma Cab. dogm pietate & clementia, id quod est illi proprium, & ideò illi gratia attribuitur. At per ipfum nomen Elobios veniunt severæ punitiones & strages & Angeli ei infervientes dicuntur Ben Elohim , id eft , filij Elohim. Elohim ergo terrorem fignificat & pavorem. Hinc locus Aquilonaris ei affignatur, à quo procedit om-ne malum. Hac ille : Quibus discernere possumus, quomodò spiritus, qui funt dispensatores falutarium & bona-rum , quam malevolarum seu destructivarum influentiarum, funt atque comprehenduntur in aquarum inferiorum abyffo feu congerie : Denique medius mundi spiritus dicitur firmamentum, cujus est officium dividere duo extrema ab invicem : atque iste spiritus intermedius talis est conditionis , ut æqualiter de utroque extremo participet, in cujus centro fitum est emanationis æternæ tabernaculum , à quo lucis fuæ radios deorfum ad centrum ufque tenebrarum ex una parte emittit, & ex alia parte foam radicem ab Elash respicit sursum per gloriofam five ornatifimam portam

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

quo tantam accipit gratiam , pulchritudinem & virtutem vivificam; ita, ut lux Solaris fua emanatione penetret omnia , omniaque sua præsentia impleat & vivificet : citque Pater non modo vitæ, fed & vegetationis , multiplicationis & præfervationis : atque hic spiritus suum in cœli centro ideò posuit Tabernaculum, ut una perfectiffima confonanția spirituali , nimirum Diapafon possir Angelos superiores illuminare & corroborare, atque etiam (tellas circum circa eum dispotitas radijs fuis illustrare, aliaque materialia ad mundi Elementaris & creaturarum illius centrum ufque penetret, ut pariter radiorum ipfius virtute animentur & vivificentur: & consequenter, ut spiritus tenebrarum ad gloriofum faciei illius conspectum debilitarentur : ac si chorda extenderetur à fonte lucido in cœlorum cacumine regnante, ad centrum tenebrofæ abyfi feu globi terreftris, ifta chorda percutfa reddet unifonum : at fi in medio prematur, quælibet pars dimidia refonabit diapaion ad illum unifonum, arguens duplicem perfectionem à lucida emanatione Catholica procedentem, quarum unius elt vitam , vegetationem & quamlibet virtutem aliam aquis inferioribus impertire : atque altera concordiam Sympatheticam facit in fuperioribus: Iam verò, ut corpus Solare & Iubstantia Ætheris est spiritualis materia consistentiae aquarum mediae, manifettum est, quòd iit subjectum facillime paffionibus tam Sympatheticis qu'am Antipatheticis alterabile: namaliter non foret receptaculum immediatum istarum oppositarum & contrariarum emanationum , quæ descendunt ab attributis Dei differentibus : Sed ab effectu invenimus contrarium : nam aliquæ stellæ funt amicæ & Sympathizant in natura cum quibuídam creaturis fublunaribus , atque iterum aliæ odio fe invicem profequentur, & per confequens in mundum inferiorem contrarios effeclus emittunt, qui contrarias paffiones seu impressiones in spiritibus vitalibus seu animabus quarundam creaturarum Elementarium excitant. Porro etiamoinvenimus, quòd vita animalis confi(tat in oppolitis actionibus, videlicet in Syftole & Diattole, hoc est, contractione, quæ fit à materia spirituali ; & dilatatione, quæ fit per actum formalis lucis, ita, ut natura materiae operetur per contractionem à circumferentia versus centrum : at conditio effentiæ formalis eft dilatare, radiofque fuos emittere à centroad circumferentiam : Etiam Philosophi & medici testantur , in somno & quiete spiritus vitales folere à circumferentia ad centrum fe contrahere fecundum tenebrofie chaos atque venti Borealis conditionem, quæ attractiva fua facultate efficit, ut agilis

five attributum Tiphereth ascendendo, à 1 & volatilis mundi in ferioris spiritus sive aër reddatur quietus, fixus, & condenfatus : fic etiam contractione radiorum fpirituum reconciliatur fomnus : at é regione in vigilijs concludunt : quòd illæ hant per radiorum seu spirituum à centro ad circumfetentiam emiffionem: quod quidem est duorum effectuum contrariorum verificantis firmamenti operationis in animabus five spiritibus creaturarum fublunarium argumentum : & tamen ratione aqualitatis cujufliber actionis & paffionis ad invicem habent dispositionem compositam, secundum quod in naturali vitæ operatione, quæ defcendit de defuper, inter se conveniunt : Hinc ergo evidens est, quòd à cœlo stellato radicaliter descendat Sympathia & Antipa-

> Ad mundum Elementalem quod fpectat, certum est, ipsum effectious manifestis duarum istarum contrarietatum abundare, atque ideò ne aliqua continua præternaturalis sequeretur perturba-tio, quæ magnum istum formalem opificem de fuo eventu expectato depravaret , qui erat , ut pacem & concordiam in machina ab ipfo formata poneret, quamlibet hujus cœli fublunaris regionem proportionaliter, hoc est, nu-mero, mensura & pondere distinguebat, ut hac ratione orbis amicabilis, quafi indifferens amicus inter duos extremos inimicos poneretur ; ita , ut portioni Graviori aquarum inferiorum minimam formæ mensuram assignaret , ut ratione fui ponderis ad centrum totius fabricæ caderet, & in eo fixe permaneret, & vocabatur terra : tunc fecundæ aquarum inferiorum portioni duplicem lucis formalis proportionem impertivit, ut mediante ea per unicum gradum altiùs elevaretur : Vnde factum est, ut sphæra aquarum terræ proxima, facta sit tenuior, levior & mobilior, quam terra: Nam duplex lucis proportio efficeret, ut aqua congelata & fixa parumper liquefieret & fluxibilis atque transparens redderetur; ita , ut partim propter continuitatem fubstantia ipsius cum illa terrae, & partim respectu suæ frigiditatis est amicus temperatus & indifferens ad terram , & amicabilis intermediator inter terram & aërem, qui funt fibi invicem inimicissimi : Non est enimita frigida ac tetra, nec ita humida ac aër : Deinde lucidum mundi agens, affignavit alteri aqua-rum inferiorum five Elementi Catholici portioni tres partes fuæ lucis; ita, ut illa in existentiam tenuiorem & magis levem, quam erat sphæra aquæ vifibilis converteretur, & vocatur ifte orbis aer , qui ratione triplicis fuæ in formali luce proportionis, erat calidior & magis dilatatus, quam aqua: Quare, ut aqua erat frigida; & tamen non

ita humida acaer: ita quidem aer est calidus, fed non ita calidus ac ignis, & humidior aqua. Ratione ergo fuæ humiditatis, ista proportio Catholici Elementi est ex una parte amicus aquæ & respectu sua caliditatisest ex altera parte amicus igni: Denique spiritus vitæ increatus aquarum inferiorum portionem, altius adhuc per gradum unicum fubtiliavit & depuravit, eamque in fummam cœliElementalis sphæram redegit per additionem gradus sua caliditatis alterius, atque hac ratione in dispositionem calidam & ficcam est redacta. Vnde fit, quòd respecto sua siccitaris convenit com terra , & ratione fua caliditatis cum aère, fed ipfa est calidior aère, & non ita ficca, ut terra. Ecce hic manifestus est Sympathiæ & Antipathiæ Elementaliseffectus, quem pacificus Dei amor inter Elementa discordantia posuit : Nam ejus actione aqua, quatenus amica ambobus, interponitur, quafi mediator pacificans inter duos inimicos, terram & aerem: & aer quafi amicus aquæ & igni, qui funt invice oppositissimi loco mediatoris & moderatoris amicabilis interponitur inter cos, & iplos in pace præsetvar: Denique ignis est mediator inter duos inimicos aerem & terram, & cos in pace confervat : Vnde liquet, quod Chriftus ifte Spiritualis (ut ait Apostolus) portar & sustinet omnia ex massa aquea existentia, virtute verbi sui: S, ut Hermes ait; Humida natura virtute verbi more Harmonico in Elementa difponitur; ita, ut virtute ista omnis effectus manifeitus feu Elementaris Sympatheticus efficiatur in Elemento Catholico, de quo fapiens ifta : in fe Elementa duo convertebantur, ficut in organo qualitatis fonus immutatur,& omnia foum locum cuftodiont: Sed quando ordo iste Harmonicus seu proportio Symphoniaca est violata, tunc inimici inter le concurrant & contra fe iplos. ad perturbationem totius fabricæfublunaris faviunt : Nam ser cum terrafine ullo obstaculo aqueo contendit, & aqua violenter invadit Dominium ignis fine medio aëreo, ita, ut bellum gerunt inimici ad invicem crudele, nifi amicus utriufque extremi concordiam & amicitiam inter ipfosponat, Hic videre potestis, quomodò Sympathia & Antipathia fuas habeant in regno Elementali viciffitudines, & qua ratione per nodi amicabilis Elementorum folutionem, cotum amicitia in odium convertatur: nimirum, quando in mente lehovæ eft ventos & influentias ejus alterantes emittere, ut, mediantibus ijs, corroboret & exciter fue irac & yindictae ministros sublunares adversus creaturas tertæ.

Iam verò probare aggrediar, quòd omnes effectus sympathetici & Antipathetici ab actu spiriquim hujus mundi administrantium secretò procedant. Quod sit magna inter Angelos discrepantia inter

ita frigida, ac est terra & humida; sed non ita humida ac aer: ita quidem aer est calidus, sed non ita calidus ac ignis, & humiditatis, sed non in inferiores & fupctionis Luciferi illud unionis vinculum erat corruptum & violatum, se tunc facta eft acquarum in inferiores & fupctionis Luciferi illud unionis, vinculum erat corruptum & vi

na effent undique illuminatae, Itavidere potestis, quòd Angeli cceli (ut pote, qui ex aere puriori feu fubriliori humidæ naturæ spiritu, quasi corū externo creātur, atque lucida unitatis emanatione, qua est eorum internum) fint respectu materialis eorum substantia: , qua participat de utroque extremo, affectionibus sive passionibus tam Sympatheticis , quam Antipatheticis, atque etiam accidentibus in creaturarum Elementarium spiritibus subjectit & per confeques ratione varietatis & contrarictatis fuarum proprietatum, in corum potestate est effectus tam Sympatheticos, quàm Antipatheticos proferre. Exempli caufa comparabimus Sympathiam & Antipathiam Catholicam animæ mundi majoris cum illis particulatibus spiritus sive ani. mæ, quæ est in homine, cum scilicet quodlibet particulare effet formatum ex univerfali; debemus igitur intelligere, integram effentiam animae vel fpiritus humani, utcunque est invisibilis, se ipsum extendere & manifeltare per virtutes & facultates fuas: Nam per virtutem fuam irafcibilem contemnit & odit , per concupifeibilem appetit & defiderat; & per rationabilem. diftinguit & discernit inter urtamque. Er profectò integer effentiæ animæeffectus in prædictis tribus poteltatibus confittir, uppotesquarum prior referturad actionem aquarum inferiorum quae funt aptæ difcordare & commotionibus perturbari, quatenus funt litigij feu principis tenebrarumfedes five manfio : fecunda comparetur naturæ firmamenti, quod est regio vitæ & amoris falutaris; atque ultimo relatione habetad ecelum Angelorum bonorum feu aquas fuperiores, quas vocant ccelum intellectuale , cujus est interres sibi subditas seu objectas discernere. Vnde patet , omnem fenfum ab anima humana dependentem à proprietate fua rationali procedere, ut ab alijs duabus omnis effectio, motus five paffio animae oriuntut. Iam verò quatuor funt animæ fatis notæ affectiones , quarum duæ à potestate ejus concupifcibili emanant, nimirum latitia & fpes (namineo, quòd amamus latitià afficimur, aut fpem & expectationem illius rei habemus, quae gandere nos facier) doze verò aliæ ab ejus. irafcibili facultate derivantur, nimirum

Aa 2

dolor

Heb.t.

Sap.19.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

dolor & timor : nam folemus jam dolere | runt : quemadmodum etiam Dei denoin eo, quòd odimus, aut folemus timere illud, quod nos dolere faceret: Et revera debità inquisitione facta, inveniemus, iltas quatuor animæ microcofmicæ affectiones non effe folummodò principia & communia fubjecta omnium vitiorum & virtutum moralium, fed etiam tam abstrufæ feu arcanæ, quam manifestæ & apparentes Sympathiæ & Antipathiæ in mundo cum majori, & creaturarum ejusdem, tum minori, origines. Nolim enim, ut fitis ignorantes, quòd, cum anima hominis ab emanatione æterna in tabernaculo mundano habitante, oriatur, necessariò debeat sequi, ut anima in magno mundo omnes easdem in se habeat facultates, quibus illa microcofmi five humana est prædita: Nam tritum illud Philofophorum est axioma: Quod facit tale, est magistale: at omnes prædictæ in anima humana virtutes feu proprietates ab anima macrocofini, & mente divina, quæ eam animavit, procedunt : Vnde fequitur, effe tam rationabiliratem, quam concupifcibiliratem & irafcibilitatem in anima majoris mundi, tametfi nobis non manifestentur : idque probamus primum, quia Deus attributa Irafcibilitatis & feveritatis haber infe: Nam ab attributo nominis divini Elohim Gibbor, nimirum porta Geburah emittuntur ignes & flammivomi iracundiæ divinæradij , Samaele Archangelo duce in fphæram Martis, qui funt Iræ & Bilis in creaturis authores, & per consequens facultatis irafcibilis in mundo majori origo : Vnde fit, ut hujusmodi influentijs, irascentes & ignei producantur in mundo Elementali effectus, cujulmodi funt tonitrua, fulgura, cometæ, accidentia omnia irabunda. Quare teste scriptura facra funt ira & vindictæ divinæ argumenta: Quippe quorum effectus frequenter funt bellum, peftis, fames &c: Nec enim folum convertunt spiritus in naturam iracundam; fed etiam in eo diffeminant effectus & imaginationes fanguinolentas & truculentas , malitiam , ambitionem , violentiam , diffidentiam , traditionem , rapinam & id genus alia. Porro etiam nomen Dei Elohim influentias fuas per portam Binah in Sphæram Saturni , ex eaque in regionem sublunarem impluens, est timoris, odij, fuspicionis, tristitiæ & malevolentiæ tam in magno, quam in minori mundo caufa. Ecce hic facultatis irafeibilis geminarum ipsius affectionum, videlicet doloris & timoris radices. E regione verò nomen Dei Iehova Sabasth per portam fuam Netzeth effundit radios concupifcibiles, Archangelo Anaele duce in globum Veneris, atque ob istam ratio-nem Philosophi & Astronomi experientià & observatione docti, stellam istam, facultatis concupiscibilis rectricem fece-

minatio El effundit radios rationis , justitiæ & religionis atque etiam naturalis vegetationis in fohæram Iovis: Sed præter cætera illud Iah facultatem naturalem per portam fapientiæ effundit liberaliter, Secundum, quoniam magnus mundus habet intellectuale seu rationale coelum & concupifcibilem proprietatem in qualibet creatura tam animali & vegetabili, quam minerali patefactam, arque irafcibilem, quæ ratione odij & horrorisinter resapparet. Etiam, quòd sit irascibilis proprietas in regione Elementari, testatur inimicifia illa, quæ est inter aquam & ig nem, atque aërem & terram. Quod etiam sit amor & concupiscentia inter res in eo evidens redditur, quia fimile gaudet in fuo fimili, & natura natura lætatur : atque ideò res quælibet per naturalem quandam inclinationem pro possibili movetur & se convertit ad foum simile. Sic videmus, quòd ignis afficia-tur ad ignem movere, aqua ad aquam, terra ad terram tendat : Sed fuper omnia spiritus vivificans cujuslibet rei viventis, qui est cœlestis, atque ideò locum & fedem Elementorum excedit, ardenter afficit & inhiat fuo fimili ac in ipfius præfentia ac focietate delectatur, ut propter istam causam passio cujuslibet creaturæ sit futura eð magis Sympathetica, & Sympathia inter res majoris virtutis quò propinquiores in natura & confanguinitate funt rebus vel præfentibus vel abfentibus seu distantibus. Exempli gratia, si ambæ funt ejufdem mineræ aut fubftan. tiæ numero, vel fi fint individua specifica numero differentia, ut VInes , pinguedo five fanguis humanus unius hominis potest Sympathizare cum alio ad distans. Magnes unius mineræ potest more Sympathetico affectare ferrum alterius ad distans : Et hujus rei rationem tam radicalem, quam immediatam in præcedentibus recitavi, nempe, quia ambæ naturæ ad unicam divinam influentiam pertinent, hoc est, à radijs Angelicis, seu irradia-tione ab una eademque stella tam fixa, quam erratica emissa procedunt : Nam dictum ett : non esse animal , vegetabile aut minerale fuper terram aut in mari, quòd non habeat in cœlo fuam ftellam peculiarem, à qua fuam vitæ, vegetationis, præservationis & multiplicationis virtutem & influentiam non hauriat. Iam verò quælibet natura Angelica habet radios fuos appropriatos ab aliqua ex divinorum attributorum emanatione, quae in facrarium aliquod stellare transfertur; à quo actu fpirituum Olympicorum effunditur & ministris in regione elementari spiritualibus ijs subditis impertitur : quæ quidem emanatio stellaris operatur tum polteà in quoliber individuo specificato

fecundum naturam fuam , uti anteà est narratum. Exempli gratia stellæ in Ariete cœlesti, influentiam præcipuam & connaturalem habent fuper animalia ejufdem fpeciei in terra : & ftellæ Scorpionis fuper Scorpiones & fimiles bestias terrestres. Cancer cœlestis supra cancrum, locustam & similia animalia marina : Nam invenimus experientià docti, quòd, fi cancer marinus capiatur, dum Sol & Luna reperiuntur in magna illa stella , quæ in-venitur in pede cancri cœlestis , eximiæ erunt pedis illius in arte medicandi virtuces, adversus venena & humores malignos : At si ullo alio tempore capiatur, cancer, erit haud magni momenti veloperationis ad dictos effectus. Iterum notandum , quamlibet stellam fixam feu constellationem zodiaci suo proprio frui planeta, cujus dicitur domicilium, qui concurrit ad fortificationem vel alterationem illius influentiæ: Nam diversitas ap plicationis aliarum planetarum ad illud facit diversitatem operationis, etiam in ejustlem animalis spermate vel plantæsemine vel secreto mineralis spiritu : & tamen nihilominus magis minufve inter fe convenient & in natura Sympathizabunt, fecundum quod radij cujuflibet planetæ fe invicem ita aspicientes concedent eis licentiam: Nam, fi concurfus five afpectus sit duorum planetarum amicabilium unius & ejusdem Triplicitatis , nimirum ubi domus corum funt Elementorum concordantium, tune Sympathia erit fortior. Quod etiam Agrippa haud incon-fulté fic confirmat. In rebus proprieta-tes occultæ, non ab Elementali natura, fed coelitus infieze, fenfibus nostris occultæ, rationi vix Denique notæ: quæ quidem à vita spirituque mundi per ipsos stellarum radios proficifcuntur, quæ à nobis non aliter, quam experientia & conje-duris indagari possunt. Scire ergo debes, quòd unaquæque res movet ad fuum fimile & inclinat ad ipfam fecundum totum poffe fuum. Hæc ille : quo ar-guere videtur, quòd Catholicus Angelicus spiritus, qui vivisicat mundum, in cujus parte diviniori virtus five potestas attributorum omnium divinorum Sephirotica consistit: in qua etiam ( ut testatur Bestiel. 3. 7. Ezekiel) continentur quatuor ventorum vires ; est præcipuus & maximé eminens ille actor , qui diversis suis subdivifis varieformium radiorum emissionibus in & per organa fua stellaria omnes illos occultos effectus inferiores operatur, qui in communium five vulgarium hominum capacitatis feu intellectus sphæram cade-re nequeunt, utcunque eos hoc vel illo modo fefe habere confirmat experientia: ita, ut non fit particularis radius ab illo emiffus, qui fuum fecretum actum feu proprietatem non habear, haud alirer ab

jalio variantem, quam oculari experientia effectus eorum inter se discrepare docemur : Nam, quicquid erat originaliter in fecreto Archetypi confilio decrerum , illud à generalitate in multas ipecialitates & à qualibet specialitate in infi-nita individua seu particularitates suit esfectum feu dispositum; ita, ut œvialis effectus fit imago idez zermz, & mundus temporalis fit avialis fimilitudo, atque iterum in mundo temporali feu typico omnis stellaris affigies est exemplat idea Angelica, atque iterum res elementares funt umbræ Iconum spiritualium in cœlo. Quare, ut Deus emittit emanationem fuam, cujus imago est mundus Angelicus in modorum diversitate, atque respectuum multiplicitate : ita spiritus Angelici fua lumina differentia & distincta ordinibus inferioribus, & qualibet sphæra superior inferioribus effun\* dit , atque ita a stellis , quæ etiam fua lumina fibi invicem per varios aspectus applicant, ea in & fupra creaturas gradatim deorsum ad terræ meditullium usque impluentur : quæ creaturæ ad exempla-ria fuarum stellarum, sibi invicem, licèt invisibiliter, radios tam Sympatheticos quam Antipatheticos ejaculant : Nec revera dubitare debemus, quòd radij tales fint concordantes & discordantes in inferioribus, cum in ipfo unitatis fonte, à quo omnia emanant, oppolitionem proprietatum, videlicet Noluntarem privativam & voluntatem politivam observamus : atque haud aliter credendum est, quàm quòd materia paffiva spiritualis anima mundi sit subjectum illud, mediante quo & in quo divina illa unitas amantes & positivas, hoe est, Sympatheticas passiones & vivificantes vitæ radios exuberanter effundendo, gaudia & jucunditates cum appetitus materiæ spiritualis complemento excitare folet: ita, ut in radicem fuam naturalem, nimirum matrem, Chaos feu tenebrofam abyflum in oblivione jam habeat & in fobolem feu filium lucis per adoptionem convertitur : atque ideò in hoc flatu videtur participare atque Sympathizare cum aureis illis alinæ & vivificantis lucis imbribus, qui à benefici Dei attributis impluuntur & jam omnes illas influentias privativas odio babere & cum pavore evitare incipit, quæ ab attributis Dei severis, insalutiferis & destructivis effunduntur : haud aliter, quam lucem videmus à tenebrarum afpectu abhorrere & fui fimilis præfentia delectari, aut ut vitam mortis & bo-num mali fibi contrarij terrore concuti, Hinc ergo provenit, quod filij lucis, qui fuper spiritum Catholicum illuminatum fundantur sive inferentur, fugiant &c quafi pettem evitent filios tenebrarum, corumque opera habene in horrore & odio: Aa a

Agrip.Phil.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. 1. & odio: Atque hujus rei ratio est, quoniam 1

humidus iste creatus spiritus jucunditatem, voluptatem & felicitatem Itatus iftius illuminati jam perlentiens, timet magnoperé, ne privativae tenebrarum emiffiones, aut infelix iracundiae divinae emanatio, fuum ! lumen acquisitum obsuscarent, vitaque fplendorem obtenebrarent, hoc eft, ne paffiones foas Sympathizantes, gaudia nimirum seu lætitiam in tempestates Antipathizantes triftitiæ & mœroris, videlicet contrahendo pulchras amoris jucundi emanationes à circumferentia ad ejus centrum, atque ita illum de falutari & vivifico illo vitæ & concordiæ irradiatione privando, nimirum occultatione faciei feu lucidi Dei actus, quem emilit à centro creatura ad ejus circumferentiam ad ipfam recreandam & exhilarandam fecundu iftud Moy-Deuter, 31, 17 fis in persona Iehovæ: abscondam faciem meam ab eis, & evenient eis mala & angufliæ multæ: & dicet in illo tempore, veré quia Deus non est mecum, invenerunt me hæc mala. Et David : Deus abscondens faciem fuamà malis, perturbantur, fi reciplat in fe fpiritum foum expirant; emittente verò spiritum suum recreantur bono & vita &c: Atque hoc idem potest ram de Catholico macrocofmico spiritu intelligi, quam de illo microcofmi, atque etiam aliarum creaturarum, quæ omnes habent fuas à fpiritu macrocolmico origines : Nam quando natura illa divina, que Solem cœlettem animat, effet irara pro morte Salvatoris mundi', in momento paffionis filius radios fuos à circumferentia creature illius nobiliffimæ ad ejus centrum contraxit: Vode factum erat , quòd fuum lumen & pulchritudinem immediate perdiderit & contra communem naturae confierudinem & leges initar picis niger & tenebrolus redderetur : ita , ut jucunda illa Sympathia, quam creaturis interioribus atque etiam illis coelestibus sua præsentia impertivit, ittiufmodi accidente pro aliquo temporis spatio effet in Antipathiam mutata: Hæc ergo erat privativa in corde macrocolmi pallio, & quali ejuldem lyncope, cum attributum illud Dei pulcherrimum Eloah ab chutique fuarum effluentiarum lucidarum per portam pulchram Tiph reth pro tempore abitimerer. Etiam palpabiles tenebrae, quae accidebant in Ægypto fuerunt patho in aere privativa, quae contrabendo lucis divinæ à circumferentia ad centrum eveniebat. Ittiufmodi eriam paffiones minitantur Soli , Lunæ & Stellis versus finem mundi : Nam, fi mundus effet factus emilfione divinae emanationis (Spiritu enim Dei cœli funt luce ornati) fequitur, illius aplatione omnia iterum in statum fuum primordialem, hoc ett, in tenebras privativas leu plane minium & deformitatem converfum iri: Sed productio iltiufmodi bonarum & Sympatheticarum paffionum à cenero ad circumferentiam, atque iteri m

malarum & Antipatheticarum paffionum & effectuum, qui vitæ Sympathiæ repugnant optime vitalium in homine actionum examinatione detegitur atque explicatur: Nam dux observantur esse in spiritu humano virtutes activa, quarum una est voluntaria. Quæ instar principis cujusdam imperatorij videtur actionibus alijs præesse &c dominari : haud aliter , quam divinus ille Angelus Mitattron. Primò in mundo majori mobili (quod ad voluntatem refertur) præfidere dicitur; & per illud feu mediante illo orbes cœli inferiores illos Elementares circumvolvit. Eodem inquam, modo, primus in fabrica microcolinica motor est mens seu radius divinus seu Verbum, quod (teste Mercurio Trismegisto) est caput animae humanæ; alia virtus in spiritu vitali est involuntaria, quippe que imperatur es gubernatur ad placitum radij intellectualis feu rationalis : Haudaliter , quam sphæræ inferiores ad voluntatem primi motoris in primo mobili movere coguntur: ita, ut vitalis in homine actio fit unicus illorum ramorum , qui est involuntarius & haud fecus voluntati mentali est subjectus, quam coclum ftellatum, quod eft vita fedes, uta pote in quo Sol, qui est cor mundi suam haber refidentiam) cœli empyrei mandatis obedit. Iam verò, ut invenimus, quòd fe cundum voluntatem divina effentiæ in regionem coelestem, & consequenter infe-rioribus infusam, effluxus seu effectus tam amabiles & delectabiles ad voluptates & jucunditates in creatura excitandas à positiva seu dilatativa unitatis proprietate procedit, quam triffes odibilefque à virtute ejusdem privativa & contractiva, in qua Deus faciem benignitatis suæ avertic à creatura (atque hinc inde cum concupifcibiles feu Sympatheticæ paffiones, tum odibiles & irascibiles sen Antipathetica essiciuntur in hoc mundo) ita quidem tam experientia, quam observatione Philosophorum & medicorum doctiffimorum docemur, actionem vitalem, qua gubernatur. juxta mentem voluntatis superioris , aut dilatatur à dilatativa primi motoris voluntate, cordifque facrarium aperit ad producendos in spiritu vitali passiones illas bonas, qua Sympathizant cum vita & luce , videlicet spem, confidentiam, Amorem, mifericordiam & mansuetudinem, aut contrahitur & cordis thalamos claudendo, spiritus in co in unum congregat, unde in spiritu vitali generantur palliones malæ ac privativa, qua folent cum bonis illisvifae aetitiam afficientibus Antipathizare : Ex cordis enim contractione triftitia, cura, desperatio, timor, odium, ira, furor, verecundia &cc: adeò, ut quemadmodum expaffionibus bonis spiritus mediante dilata-11 tione furfum ad fontem lucidum ofque refpiciebat, & voluptatum ac jucunditatum ejuidem intuitu, mirabili afficiebatur gaudio: ita quidem ex malis, spiritus mediante

contra-

Yfil. 104:

contractione, visione lucida privari cogitur, & per consequens aspectum suum so-lummodo ad tetra inferiora & miseriarum vallem habet. Vnde factus eft paffionum ejufdem tenebrofarum vitæ atque faluti contrariarum particeps. Ex iftiulimodi autem harum duarum in microcofino paffionum enucleatione, poffumus facillimé colligere rationem earum in mundo majori, cum eadem sit ratio partis & totius: ita etiam passiones mundi majoris, & cætera ab his dependentia possunt facillimè intelligi & discerni ab illis minoris : Exempli gratia : Magnes lapis se habet respectu matris fuæ, terræ, ac homo ad Patrem fuum mundum integrum: Nam ab Hermete vo-catur homo filius mundi: ut ex parte Magnetis Cardanus, Baptista porta, D.Gilbertus cum alijs vocarunt illum terræ filium & Terrellam: Invenimus (inquam) in Magnete omnes paffiones tam Sympatheticas, quam Antipatheticas, quæ matrem fuam terram afficiunt: Nam habet in se suos polos cum terra: omnesque inconformitates in natura evitat, effugitque ab illo, quòd est fuæ naturæ contrarium, ut Terra: atque iterum Sympathizat cum eo, quod est sibi in natura fimile : Æquinoctium, Coluros, Meridianos ac Tropicos haud aliter, quam terra fibi vendicat, ac denique non modò

fenfum in fuo motu arguit, fed etiam quandam in sua actione rationem manifestat: nimirum, in recufando illud, quod eft naturæ fuæ contrarium & amplectendo atque defiderando id , quod est conditioni atque harmoniæ fuæ magis conveniens, uti infra parte istius libri sequenti atque lib. hujus 3. ostendetur clarius. Denique quomodò radius iste mentalis mandata seu influxiones benignitatis & feveritatis ab al-to emittat, in difcurfu meo pracedenti explicatur, nimirum, permittendo malos tenebrarum Spiritus Dominari in inferiora, aut adjuvando bonos spiritus ad officia gaudij , voluptatis seu jucunditatis persicienda, Ecce hic totius Sympathiæ & Antipathiæ mysticæ summa & complemen-tum continetur, quæ aliqui ratione profunditatis seu difficultatis in illius inquisitione, folent, idque haud injurià, fecretò alicui poteltatis Angelicæ actui attribuere, quæ est media quædam inter Deum & creaturam virtus. Atque ob istam causam Angelica existentia definitur esse tanquam virtus inter Deum & Naturam media, à qua fiunt operationes in rebus, quas vel natura eorum non faceret, vel fic faceret, quas alij Renelin le. 3, dicunt provenire à potestate occulta, & de art. Cab. alij, quia tale.

CAPVT. VI.

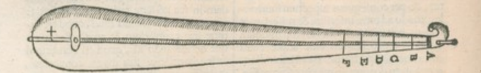
Quomodo Harmonia proportionibus probetur, quid sit Sympathia & quid Antipathia.

Catholico aquæ Elemento alterationem fieri à spiritu illo omnia operante, qui implet cœlum & terram, ut pote fine quo existere nequeunt, unde D. Petrus: Cœli erant prius & terra ex aqua & per aquam consistens Verbo Dei, Probavimus etiam, omnes illas in aquis univerfalibus alterationes & diverfitates ortas effe mediantibus rarefactione & condensatione actu & virtute prædicti spiritus effectis: asseruimus etiam, omnia ista numero, mensurà & pondere varieformiter; imò verò ratione contraria (fic volente Creatore) fuiffe peracta, ut exinde res ab invicem variarent & di-ftinguerentur : Vnde Textus : Gemina fecir Deus omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum eft, qued mancum eft : Hinc ergo concordia & discordia; hine Sympathia & Antipathia: Quod omne demonstratione ista mufica exacté & ad amuffim indicare poffumus. Videmus in macrocofmo, univerfum Ioni medium esle aërë, ex (cujus menfura & proportione varia, varij eduntur toni seu voces ad invicem vel consonantes vel diffonantes. Quid, obsecro, auribus exquisiti musici discordi in Symphonia to-

Iximus in præcedentibus, omnem in | no magis ingratum? Quidve confonantià magis acceptum? Videmus profecto, tonos à fittula editos fecundum proportionem spiritus sive aeris mundani differe solere; ita, ut ab eodem Musici afflatu proferat fonos admodum ab invicem differentes; imò verò & discordantes : Nam si duas fitulas ejufdem dimensionis sonare simul efficiamus, quandoque earum voces in debita proportione convenire, & animum audientis delectare, & nonnunquam more odioso dissentire, dentesque audientium qualistridere facient. Pariformiter omnes spiritus in creaturis majori vel minori aère proportionantur, uno semper eodemque vitæ spiritu agente atque operante hand aliter quam in sistulæ activitate videmus: atque ita juxta eorum concordiam vel difcordiam, vel conveniunt vel diffentiunt ab invicem: haud aliter, ac marculi Pythagorici in fubstantijs suis corporeis fuerunt proportionati vel disproportionati: Etiam chorda fuper duo monochorda æqualis magnitudinis extenfa, facit fonos vel concordantes vel discordantes, secundum majores vel minores fectiones illius : Exempli gratia.

2.Fet.3.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.II.



Vbi chorda A.\*. unius monochordi percussa discordiă producet ad sonum chordæ B.\*. vel D.\*. vel F.\*. alterius monochordi: at si A.\*. percutiatur in uno, conveniet cu chordæ portione C.\*. vel E.\*. alterius. Vnde liquet, quòd, quamvis ambæ chordæ sint unius latitudinis, tamen semper respectu illarum vel brevitatis vel longitudinis aer tam proportione, quàm dispositione in rarefactione & condensatione varias observantur super eas edere voces, tam dissonantes, quàm consonantes: nam chorda curtior ejusdem extensionis majori & fortiori sua vibratione attenuat aerem magis & consequenter acutiorem reddit vocem: é regione longior chorda ejusdem extensionis ut \*. A graviorem facit tonum acbreviorem, quoniam aër est in tali mol-

li motu minus rarefactus, & per confequens vox est magis gravis, profunda & quasi suffocata ratione densitatis aëris: Denique sive in gravibus sonis sive in acutis vel mixtis, aëris proportio & pondus est in causa Symphoniæ vel antiphoniæ mediante actus spiritus in ipso Catholici, quem vel sufflanti sistulam vel pulsanti chordam comparamus, quippe sine quibus vox nec concordans nec discordans redditur in dictis organis. Quibus concludimus, quod medium in quo & per quod spiritus divinus tam Sympathetice, quam Antipatheticé agit in hoc mundo est aër seu spiritus, qui haud aliter in creaturis agit, quam aër in sistula vel aliquo alio organo Musico.

## LIBRI SECVNDI Membrum ij.

In quo natura Magnetica veré & ad amussim anatomizatur, rationesque actionum Symphonia & Antipathia enucleantur.

#### CAPVT. I.

Author proæmium adistum suum discursum Magneticum in hoc capite facit, & tum posted ad Chaos opinionem de attractiva corporum magneticorum origine & virtute procedit.

Obis in membro hujus libri præcedête Sympathiæ & Antipathiæ principia enucleaté explicui : fed, quoniam non omnibus datum est virtute Theoriæ feu speculationis sola in Thesaurum seu sacrarium Dei abstrusum penetrare, quòd in creaturæ profundo centro continetur; melioris vettrum inftructionis & informatio nis gratia, descendam parumper, & secretum hoc subjectum, quod præ manibus habeo, vulgaribus & ocularibus quibuídam demonstrationibus vobis explanabo: ut ergo magis Methodicé procedere possim, in ito bujus libri membro fundamentum tantummodò præcipuum exponam, super quod conclusiones nonnullas experimentales ædificabo, quibus incredulos, qui huc ufque ratione eorum ignorantia rebelles & obitinati in fua infidelitate erronea extiterunt, ad certiorem & securiorem fidei portum dirigere atque introducere possim. Et quoniam Sympathiæ gesta, atque etiam illa Antipathiæ in omni re efficiantur virtute & potestate Magnetiva (cujus est tam odibili & irafcibili expulsione refi(tere)

quam fibi attractione concupifcibili allicere (uti infra dicetur) necessarium & conveniens existimo, ut cum diligentia, idque oculis Argoicis inquiramus, & intuitu no-ftri intellectus etiam lynceo in obscurum lapidis Magnetici mylterium introspiciamus, quo securius cum judicio & certiori ingressione nostra in demonstrationem tam arcanæ contemplationis, practică faciamus: Nam cum fecreta operatio tam unguenti armarij, quod ignorantes mundani tanto odio & vituperatione funt profecuti, quam Mummiæ tam corporalis, quàm spiritualis ex hominibus & bestijs extractionis ratio, atque etiam vitalis, infirmæ atque infalubris animalis naturæ in aliquam vegetabilem velalterius animalis fani natura transplantatio, cum modo fucceptionis, virtutis & roboris unius animalis & ejusdem in aliud infusionis: Secreta Spiritus plantæ alicujus cum illo hominis aut alterius animalis alligatio: ita, ut quicquid uni evenit, nimirum aut humidum auc ficcum aut calidum aut frigidum, de illo etiam participabit & alter: Cum, inquam, iftiulmodi

iftiufmedi operationes dicantur Magneticæ, quatenus virtutes actuofas Magnetis imitantur; fumma ope ac conamine nitar, ut viam in omnium mysteriorum istorum anatomizatione atque revelatione apertam , videlicet Spiritualis Thefauri Mag netis diffectione faciam, ut hac ratione in formalis interioris aut centralis & effentialis actionis seu virtutis fontem asque fundamenta tam ipfius irafcibilis, quam concopifcibilis paffionis introspiciam: Nã si subtili rationis nostræ intuitu meatus invisibiles & antra arcana ejusidem invenire, actum posteà punctum seu essentiam easum essentiarum centralem observare se denique internum cujuflibet actionis caufam detegere queamus, facillimum erat cætera superare, cum, quæ externo effectu apparent, fimilia debent necessariò esse homogenea, hoc eft, unius ejus demque condirionis respectu naturarum suarum internarum, uti infra latius explicabitur: Sed proh dolor ! cur præfumo ego, qui fum Apottolorum minimus, aut faltem exmille minimus viam five iter tam periculofum ad infulam illam incognitam, inqua abstrusa magnetis natura in medio scopulorum in acceffibilium & periculo pleno-rum inhabitat, cum tot Philosophi sapientes super incerta & tempestuosa maria opinionum navi gaverint & erraverint, ac tandem domum revertentes nova de iftius rei mysterio tantummodò illa, nimirum de Magnetis existentia & essentia virtutum activarum, quæ ab alijs funt prædicta, retulerunt atque ita de proprijs nihil omnino habent, præterquam quod vel externa operatione vel ab aliorum relatione intellexerunt. Deus bone ! Quot font in isto mundo puppes stultorum plenæ,qui, postquam in eorum studijs & scientijs operam per multos annos, maria imaginationis vanæ ac vix probabilis fulcantes navarunt & in senectate sua ad portum pueritize sunt reversi; habentes sua ingenia & intellectum pauperibus fragmentis sive mercantia, de ipie dixit, five opinionibus aliorum onustum : Sed de centrali istius arcani scientia, nihil habent de proprio, quod dicant Ira, ut nos Christiani, post peregrinationem vitæ & studiorum nostrorum in hoe studiorum nostrorum in hoe mundo, existimemus tandem esse sufficiens asseverare, quòd Ariftoteles, Plato, Galenus, Hippocrates vel faltem ifte vel ille hoc dixerit, & per consequens, quod sit ita certum & in infallibile. Cum è regione percipimus, fcripturas Philofophiam veriorem & certiorem nos docere, quæ illi Ethnicorum est opposicissima- Istiusmodi ergo studentes mundani optime hisce verbis ab Apottolo indigitantur, quippe, quos narrat effe semper discentes, sed ad scientiam veritatis nunquam pervenientes: Nā, 2. Tim. 3. quomodò obsecro est possibile, ut cæci possint caccos directé ducere ? Alij diu na-

vem fuam huc atque illuc gubernantes atque ad fedem habitationis virtutum iftius lapidis dirigentes, ad infulæ ejus petrofæ limites vix ac ne vix quidem attigerunt; &c tamen non fine admirandis hiftorijs feu relationibus ex tali itinere collectis redierunt : Ac in fine inventiones corum novæ repertæ funt adeò superficiales, ac effectus fcrutationis five inquifitionis corum frivoli: & tandem totum non nisi conjecturale est probatum. Alij tam longé in corum inquifitione per stellæ polaris allectamera fuerunt ducti, ut mari glaciali firmiter cum fua puppe in hæferint, nec ulterius progredi potuerint, fed in glaciei refolutione reversi funt admirandis imaginatio-nibus de montibus Magneticis & castellis ferreis, etiam per octo supra lunam gradus ufque ad fphæram octavam referti: Imò verò & funt alij, qui fuper stellatum illum locă volant. Quibus concipere licet, quomodò Philosophorum quilibet secundum Phantafiæ fuæ Chimereæ leges varia non in acre, fed etiam fopra ftellas ipfas ad animam magneticam inveniendam imaginetur phantafmata : Sunt nonnulli , qui in ejuidem investigatione à terræ continente non recedunt, sed ipsă inter stellas cceli numerari existimant, quæ solem pro fixo fuo centro habent, ut pote, circa quem perpetuò observantur periphericè : Ita, ut ipiam terram habere formam stellarem à forma illa Peripatetica longè discrepan-tim effingant. Denique quilibet istorum habet fuam opinionem ab altero differentem. Vt autem intelligatis, hoc totum effe verum, vobis aliquid novorum ad inquisitionem istiusmodi Magneticam pertinentium, post longam in mari fluctuoso feriofæ contemplationis eorum viam, paucisrecitabo. Inter eos aliqui in tali conamine magis alte sapiunt & coelos videntur pro testibus ad fuam affertionem confirmandam invocare; aliqui vela dant ofque ad montes Hyperboreos; alij ad Infulas alienas Septentrionales ad fundamentum tanti miraculi detegendum tendunt. Alij spiritus fuæ inquisitionis in terræ viscera immergentes, inveniunt, eam effe univerfam formam stellarem ejusdem. Quidam volunt, more atomicæ emifhonis ex corpore lapidis & rei attractabilis virtatem talem fieri. Sed inter omnes alios ratione præditos, qui in puppi stultorum naviga-runt, vixaonum crare audeo unum, quippe, qui videtur alteri Grillo esse simillimus, quatenus opinatus est, virtutem Magneticam effe Cacomagicam five actum Diaboli- Iamque ex illorum, qui spiritu soo ad mysterium istud inveniendum viam fecerunt in ccelum, unus vult, quòd ratio directionis Magnetis ex cauda constellationis urfæ fit colligenda,affirmando, quòd iftius ftella in urfa prævaler & dominium poffider fuper iftum lapidem & ab eo transfertur ad ferrum. Hæc est Marfilij Ficini opi-Bb

#### SECTIONIS SECVNDÆLIB.II. Membr. II.

nio. At ego respondeo, rem ita se habere haud posse, quoniam testatur experientia, ferrum ex seipso suis proprijs frui polis acque ac magnetem, & quod vult, debita adaptatione perquirere & fuo naturali instinctu se ipsum convertere & dirigere in propriam polorum fuorum fta-tionem: In hanc eriam Marfilij ficini opinionem cadit Petrus Peregrious , quise. quendo regulas fratris Baconis, inquisivit directionem Magneticam ex polis cœli. Etiam Cardanus vult , quod caula inmediata variationis virtutum hujus lapidis ex stella in cauda Vrsæ existente exurgat. Lucas Gauricus etiam iplis videtur hac in re aftipulari, fed ipfe fimul addit huie negotio virtutem Saturni & Martis, atque etiam dicit præcipuam in Zodiaco constellationem ad hoc conferentem, & cujus influentijs lapis iste Subijcitur, esse virginem, Albertus Magnus concludit , ipfum Magnetem atque eriam ipium ferrum dirigi ad stellam Polarem, dicitque ipsa haud aliter eam se-qui, quam Herba Heliotropium solem. Bessardus fecit suam de hoc lapride sententiam ab alijs discrepare, quippe existimans, polum Zodiaci esse virtutis Magneticæ fontem, Iterum collegium Conimbricense causam istuis rei à parte aliqua coeli non longè à Polo distante. At verò Martinus Cortefius putat, at-tractivam istam virtutem à loco ultra polos feu cœlos mobiles descendere : Ex alia parte, Gaudentius Merula affeverare videtur Magnetem ferrum ad se trahere ea intentione, ut illud dirigat ad polum Borcalem, quoniam ipfe ett fuperior ad ferrum ordo, cum constellatione urfæ. Fateor ergo, radios qui dilatantur ad fratres suos captivos redimendos & libertatem ijs reddendam, eofque ad patriam fuam dirigendos esse paratissimos & fraterna pierate inclinatos. Sed non poffum ego intelligere dicta Merulæin hoc sensu. Alij putant coelos in genere esse virtutis iltius lapidis originem : Nam Paracellus ait , effe ftellas , quæ existentes plenæ potestatis Magneticæ, ferrum ad le attrahant &cc. Atque ista opinio videretur probabilis, quoniam ferrum movet ad fuos polos , etiam absente Mag-nete (ut dictum est) Fernelius videtur hasitare, cum modò fateatur, causam istius actionis este abditam , & modò , nempe alibi, facit coelos iltius actionis caufas. Scaliger propinquius ad punctum veritatis accedens huic actioni feu virtuti affignat caufam quandam cœleftem ei penftus ignotam, affeverando, quèd Magnes terrestris non sit derivatus à globis ieu montibus stellaribus , sed ab esfentiali potentia seu effentia illa, quæ erat ipsorum fabricatrix , qui gubernat in ea cœli portione, qua pender in puneto septentrionali. Atque buic opinioni adhæ-

rere videtur Plato, ut pote, qui agnoscere videtur, essentiam Magneticam esse potestatem divinam. Et profecto bene in hac re loquuntur, fed in fensu tam largo, ut ista eorum affertio bene in fe confiderata appareat discipulis eorum , quasi ignotum por ignotius: Nam, ita terminis generalibus affirmare possumus, omnia esse à Deo : Sed descendemus jam à cœlesti eorum speculatione, at que ad humilitatem corum respiciemus, qui magis cauti videntes, & ad proverbiù illud vetusNoli altum fapere attendentes, magis proné intuentur, quoniam ad terram folummodo & ipfius effectus refpiciunt : Atque iftius feriei funt Fracastorius, qui rationem & caufam originalem virtutis Magneticæ attractivæ inquirens, imaginatur, montes Hyperboreos, qui fcopulis iftius lapidis abundăt, ferrea iftiufmodifubjecta ad se attrahere. Et hoc istius figmentum videtur quibuídam doctis adeò plaufibile & rationi congruum, ot illud tam in corum scriptis Astronomicis, quam tabulis Geographicis, & mundi descriptionibus & cartis marinis sequantur. Quod quidem nihilominus fi effet verum, faciliori attractu naves in mari Boreali transcuntes ad se allicerent. Olans Magnus, & nonnulli alij, qui ejus fustinent traditionem, volunt vim hujufmodi attractivam provenire ab infulis nonnullis feptentrionalibus, quætali fubjecto mag-netico abundent. Sed has eorum Phantafias vento inani committendo ad aliorum procedo hac in re fententias. Lucretius Carus, quidam fectae Epicureicae Poetasvidetur somniare, ferri attractionem procedere ab atomorum ex subjecto effluxione: Nam , quemadmodum (inquit ille) juxta Epicureorum opinionem, atomi fubtiles ex re qualibet emanant, ita pariter atomi, quafi femina Magnetica à ferro per quandam coitionem ipfius cum Magnete in locum five spatium interpositum, quod est inter eos, emittuntur, & per unionem aut complicationem corporis utriusque, ferrum attrahitur &c. Huicetiam fententiæ Aphrodiscus, Iohannes Costeus, Plutarchus atque etiam Thomas Aquinas inclinare animadvertuntur : Còm in rei veritate deberent scire, quòd nulla attractio sit facta per emissionem à centro ad circumferentiam, hoc est, per dilatationem & diffipationem; sed è regione per attractionem & intraductionem à circumferentia ad centrum, quemadmodū in fyringa videmus, cujus attractione aqua in ejus concavitatem allicitur per ejus linguæ emiffione, à manu movente aqua emittitur, quafi à centro &c. Quare fequitur, emiffionem radiorum feu feminü atomicorum ferro non posse esse causam unionis sive motionis ipsius ad lapide: Sed debet necessariò esse magnes squi facultatem habet fibi attrahendi radios feu fpiritus ex ferro: Nam apparet evidenter, fer-rum non attrahere feipfum ad lapidem, fed

ab ipfo è centro attrahitur. Thales atque ! Anaxagoras credont, Magnetem habere fuatn in fe vitam; quoniam observatur substantiam sibi similem ad se attrahere; hand aliter, quam creaturæ viventes faciunt. Lucretius & Orpheus existimant, fympathiam illam esse inter Magnetem & ferrum, quæ apparet inter marem & fceminam, atque in ista eorum opinione haud plurimum videntur aberrare. Aver-roes, Scaliger, & Cardinalis Cufanus putant ferrom movere ad magnetem, tanquam ad fuam originalem matricem, Galenus est opinatus, magnetem propria sua forma substantiali ad se attrahere. At jam opusest, ut accedam ad opinionem socij five collegæ mei admodum docti D. Gilberti, & pro profunda ejus in naturam magnetis inquisitione famigerabilis. Ipfiusest animus, quòd vis Magnetica ista five attractiva in Magnete procedat ab actionibus formalibus, hoc eft, ab originalibus & primarijs virtutibus seu vigoribus: concludit enim, magneticam virtutem derivari a peculiari feu lingulari forma, ab illa forma feu capía specifica in corporibus mixtis differente, cujus meminerunt Peripatetici : Dicitque, esse quandam formam , quæ est propria globorum stellarium & partium corum homogenearum five incorruptarum effentia five entitas, quam ipfe vocat primariam, radicalem & attralem formam , videlicet talem , quæ est in sole ; Luna & alijs stellis coelestibus: Atque etiam dicit, more fimili effe ftellam in terra, quæ est illa vera magnetica potentia, quæ vocatur actus feu vigor primus, concluditque istam formam non de-rivari à toto ccelo, affirmatque, influentià aut qualitatibus occultis procreari; nec etiam à ítella aliqua particulari: Nam virtutes suas Magneticus habet à terra &c. Hæc erat doctiffimi mei quondam colle-

gæ de actu magnetico sententia, cujus labores & indultriam in diligenti naturæ Magneticæ investigatione ut non poslum haud parum commendare, ita è diverso ratio mihi non permittit, ut speculativa ipfius hac in re fundationi seu radici penitus confentiam. Quis enim credere potest, terram; multo magis ipfius particularia posse virtutem aliquam radicalem ex se ipsis habere, cum sit evidens, quòd tam terra, quam cœlum ex aquis fint prius orta, atque ideò, ut coelum erat ante terram, necessariò sequi debet, formalem terrae virtutem totaliter à cœlo descendere, & per consequens terra non habuit talem proprietatem à se ipsa, sed ab illo spiritu, qui eam creavit, ut infra clarius explicabitur : Inter Philosophos Ethnicos Plato, & ex Christianis Scaliger & Fernelius credunt, causam illius attractionis esse divinam & de defuper, fed quomodò, aut qua ratione descendat, ne exprimunt quidem: Atque ideo, tametfi in generalitate nihil nifi veritatem fint locuti, tamen in verbis taliter expansis nihil in specie videntur exprimere. Concludam jam cum ultima opinione, quæ est omnium maximé ina-nis & ridiculosa: Franciscus Rucus videtur dubitare de magnetis virtute : Non enim hæsicat existimare, omnes istiusmodi effectus ut pote ultra captum ipsius esse cacomagicos, hocelt, ex impoltura & fubtili delufione Cacodæmonis five Diaboli derivatos. Et tamen vir iste est magis tolerabilis, quam iftiufmodi homines feru-pulofi, qui audacter affeverare haud erubescunt, actum illum admirabilem in unguento armario esse absoluté Diabolicum & cacomagicum: Nam vir iste non loquitur, ut ipfi determinaté, & fine ultiori dubitationis alea, ut ipsi, sed dubitativé solummodò.

#### CAPVT. II.

In bos capite opinio authoris de originali & immediata operatione & virtute primum more Astrologico, & deinde ratione ex Philosophia sacra deprompta declaratur.

Certus fum vos recordari, quòd in præcedentis mei difcurfus filo inprimis declaraverim, ipfum Deum in genere operari omnia in omnibus: Ac tum posteà modum explicui, quo illa ipsa unitas in divina essentia sit multiplex in proprietate, secundum multiplicitatem voluntatis ipsius sacræ. Atque in eo probatur, ipsam esse in proprietate multiplicem, quoniam essecus actionis cujuslibet particularis, qui non sine voluntate ejus in actum reducuntur, sunt in finiti in varietate. Atque ob istam rationem vobis indicavi, quòd

uni eidemque effentiæ facræ decem diverfæ in fcripturis affignantur denominationes , ac attributa totidem ijs appertinentia; quorum alia emittunt emanationes vivificas, quibus aquæ fubbiliatione feu rarefactione erant expanfæ, & in coelos lympidos & perfpicuos formatæ: Atque iftiufmodi influentiæ funt illæ, quæ virtute
Dei Iah per attributum Hochma impluuntur, atque etiam, quæ ab Eloah per
portam Tiphereth, pulchritudinem & clatitatem importantemin globum folis defcendunt: Quarum eft fpiritum mundi

B b 2 dila-

#### SECTIONIS SECVNDÆLIB.H. Membr. II.

dilatatione & rarefactione clarificare, atque de tenebris emundare: & istiusmodi influentia officium est procedere in evocando spiritus à centro ad circumferentiam. Ac è contrario funt quædam alia Dei attributa, quæ radios attractionis & contractionis emittunt, cujulmodi funt Binah, seu prudentia, quæ esfundit influentias fuas in fphæram Saturni: Mediantibus ergo istis, spiritus Dei in fua prodentia ligavit & fospendit ccelos, quafi annulos catenæ aureæ ad invicem, & fuftinuit Elementi, Catholici orbes in fuis deltinatis locis, & contraxit groffiorem aquarum portionem à circumferentia centrum versus, atque eam more groffo & tenebrofo ibidem confirmavit & fixit : Ita , ut proprietatis attra-ctivæ , contractivæ & retentivæ fons fit Binah , cujus præfidens est nomen Dei Elchim, quod propter rationes vobis in fuperioribus relatas, est proprietatis sep-tentrionalis caput, ac per consequens frigoris, ficcitatis, opacitatis, congelationis, incrafiationis & requietis, quæ in centro verfatur, ut pote, quod est ter-minus ad quem motus à circumferentia fit, quas omnes proprietates à fphæra Saturni præcipuè recipiunt. Et propter iftam rationem virtus centralis, quæ eit in visceribus terræ, attrahit & allicit ad punctum ifted naturaliter omniagravia, quæ, quando ad centrum terræ ufque pertingunt, ulterius penetrare nequeunt : Nam eft ad centralem iftam metam, quod attributum Binah à nomi-ne Dei Elohim animatum collimat,& divinitas illa, quæ terræ centrum inhabitat, eft facra illa effentia, quæ fub nomine & proprietate Elohim existit receptaculum immediatum, cujus emanationis est ordo Angelicus Thronorum, cujus est (testibus Rabbinis Cabalifticis) spectare ad terram & aquas groffas atque compactas, & arca bujutimodi effluxiorum Thefauraria in cœlo stellato est globus Saturni, cujus obiltam rationem proprieras est frigida & ficca, contractiva, altrictiva & retentiva: Quippe cujus radij in effechu est contrabere ad centrum. Atque ista influentia est precipua in ventis Borealibus dominatrix , qui venti funt frigidi, sicci, contractivi, congelativi, estque planeta iste , qui administrare solet virtutem stellæ Polari , abÆgyptijs Alrucakba dictæ, ut pote, cui affignantur ab Attrologis naturæ Saturni & veneris: Ac propter hang causam, est principalis adjutrix & affiftens in executione non modò effectuum attractivorum Elohim, & per consequens induit naturam Saturni , qui influentijs & effectibus Borealibus Elchim seu Binah abundat, sed etiam participat de natura veneris, quæ est sacultatis concupifcibilis domina: Atque illa de causa facit naturalem coitionem,

hoc est , appetit & attrahit ad se seu in centrum Saturninum suum simile, voluptuoso quodam desiderio & delectatione: Haud aliter, quam feemina appetit virum , seu materia feeminina formae masculinæ avidé inhiat. Hæc ergo est ratio, quòd terra ad se attrahit effigies illas formales, quæ de coclo defcendunt, quas tanquam spermata desiderabilia non fine magna voluptate abicondit in fua matrice feu visceribus. Nam cœlum à veris Cabaliftis & Philofophis dicitur mafculus, ad terram, quam pro cœli fœmina habent. Quare non possum non consentire com Lucæ Gaurici opinione, quæ est, quòd stella in cauda urfæ majoris fit præfes & Dominus aç vivificator Magnetis : Atque eti-am , quòd Saturnus fit Planeta , qui ci in loc negotio adjungitur : Ac de-nique quòd habeat pracapuam relationem ad constellationem Virginis in Zo-diaco, quippe, quod fignum candem habet cum stella Polari longitudirem: Atque etiam , quoniam ipfa est pariter cum stella illa naturæ terrestris , stipticæ, attractivæ& retentivæ, atque etiam de conditione Saturni & veneris: Omnes hæ, inquam, rationes fortif-fimæ fuerunt motrices, quòd hæ fint præcipué cœleftes in dispositione Boreali in mundo inferiori agentes, & per confequens in attractivo Borealis terræ & Terrellæ poli motu & cujuslibet particularis ejuidem. Attamen hoc ego ad-do , quòd , cèm influentia à Binah emittitur per Thronos, necesse habemus credere, prius per cœlum octavum transire, atque ibi vasa nonnulla eligere magis apta ad portionem Thefauri iui recondendam: Cujufmodi in Zodiaco funt Virgo, Capricornus, Taurus, uti ab eorum effectibus comprobatum eft ab Aftrologis: Vnde figna dicuntur terreftria, quippe conditione frigida fieca, ftiptica, attractiva, coagulantia & incrassantia : Verum extra Zodiaci margines elegit pro summo sacrario influentiarum Iuarum in hoc cœlo constellationem ursæ majoris, cujus maxima virtus & potestas est stella illa eminens in ejus cauda, quæ ideò pollet & excellit omnes alias constellationes in effectuum & mandatorum frigidorum, contrahentium & congelantium proprietetis Elohim executione, quoniam à calore & præfentia folari est remotior; & per consequens in facultate & vigore fuo naturali efficacior & robuftior. Hinc ergo est, ut ventus Borcalis influentijs istius stellæ animatus, mundum Borealem frigore, gelu, glacie, nivibus & grandine officiat : Quod autem facit tale , est magis tale : At stella ista suo influxu & spiraculo contrahit , congelat , coagulat , infpiflat, re-

tinet & ligat; Quid ni ergo pariter non | lohim: Vnde David: Verbo Domini firagat cum corpore terreno iuis influentijs fubjecto? At cæteræ constellationes hoc idem præstare nequeunt, quia earum qualitas propinquiori folis præfentia moderatur, atque etiam contractiva earum virtus à planetarum & fignorum humidorum intuitu relaxatur. Et tamen consenfus Saturni cum ista Itella in co evidenter declaratur; Quia dum ipse in cœlo Dominium habet, existente ipso in Capricorno, vel virgine, stella ista polaris suos effectus gelidos potenter (idque præcipuè Hyemali tempore ) declarabit : Nam rebellior erit glacies, frigidior reddetur aer, & cum mundanis, arboribus nempe & animalibus inclementer ager. Vnde evidens eft, Saturnum commercium quam propinquum cum stella ista habere. Procedo igitur de desuper ad terræ centrum in hunc modum, stella Polaris emittit in partibus Polaribus vehementer fuas influentias, ac præcipuè corporibus ei fubjectis , & Saturnus atque triplicitas Zodiaci terrea, communiter in inferiora influentias effundit suas cum stella polari convenientes; sed cum majori moderatione respectu propinquitatis aliorum planetarum eorum virtutibus oppugnantium, quas omnes à Binah seu Elohim radicaliter acceperunt. Hæ omnes stellæ intermediæ huic extremæ nimirum polari in facultatis fuæ Borealis & attractivæ executione affiftunt, camque ad illud opus peragendum fortificant : Nam affaftentià corum, venti Boreales redduntur robustiores & magis violenti, quibus spiritus mundi vehementiùs contrabitur in nives, glacies, pruinas &c. Rerum calores à circumferentia ad centrum alliciuntur & res anteà vivæ, jam quali mortuæ funt. Quibus addifcere possumus terram non fuisse prius nisi aquam tenuem, quæ tam poitcà spiritu Elohim in substantiam denfam & terream per contractionem & coagulationem convertebatur. Vnde fir, ut tam diu, quam sit terra, sit habitura in se dispositionem spiritus Elohim, mediante quo in terream effigiem per viam congelationis erat facta: Nam virtute Elohim 2. Tet . 3. Ruach terra arida apparebat extra aquas tam bene , quam ccelum , ut testantur Moyses & D. Petrus : Imò verò mediante spiritu ipsius, omne cœlum & quælibet sphæra elementalis ad invicem vinculis quali firmis colligantur: Ita, ut quemadmodum proprietate nominis Iah (benignitatem Ehieh quali omnium rerum patrem fignificantis) per attributum Hochma descendente, aquæ generales five spiritus mundanus erat illuminatus atque animatus : Ita etiam illæ aquæ fic animatæ, erant in regiones feu fphæras diftinctas divisæ & ad invicem more pacifico ligatæ per virtutem Binah seu emanationem vel propritatem retentivam E-

mati funt cœli & spiritu ab ore ejus omnis virtus. Propter hunc respectum in omni separativo opere creationis & informationis, non modò simplicium ccelorum & Elementorum , verum etiam creaturarum exambobus compositarum, nomen Elohim erat semper à Moyse pronuntiatum, nimirum, quando tenebræ effent absorptæ & contractione separatæ abaquis lympidis: cum groffæ & inferiores aquæ effent distractæ contractione à fuperioribus, cum tenuiores cœli per inspissationem distinguerentur à spissioribus Elementis, quando terra arida effet per frigoris coagulationem in centrum totius fabricæ contracta, quando densior Ætheris portio in globum feu corpus (tellæ coagulabatur, cum elementa effent in corpus compositum coagulatione compacta: Totum, inquam, hoc erat opus divini Elohim, qui, ut facraria condenfatione conderet, ad aliorum attributorum Dei influentias feu Thefauros recondendos, ita quidem orbem Saturni erraticum STELLA POLARIS.

Virgo Zodiaci atque illas fixas Aluckabæ & virginus & aliorum fixorum fyderum ordinavit ad fuos proprios Thefauros refervandos : Et quoniam conftellatio Virginis est ita difposita in Zodiaco, ut omnis ipsius virtus quasi à pyramidis basiin stellam Polarem quafi ejus conum contrahatur, Ideò apparet, vim virginis multum conferre ad gelidos & contractivos (tellæ polaris effectus producendos. Atque hæ duæ fixæ constellationes à Deo constituentur principales, ad Saturno in fuis negotijs inferviendum ministri , qui simul atque stridum cum venere commercium habent: Vnde tanto defiderio concupifcibili in attractivis fuis facultatibus funt præditæ, uti in Magnete & ferro videre licet. Atque hinc eft , quod Aftrologi hifce duabus unam eandemque naturam mixtam, nimirum Saturni & veneris affignarunt: Quoniam experientià perceperunt, ipfas eundem in proprietate actum præstare: Verum illa polaris, est Virgine longè in fua activitate efficacior, majusque in inferiora dominium habet & præcipué in eas cteaturas, qua ejus dominio, ab origine, Deo sic volente, funt subditi, cujusmodi præcipuè sunt Magnes & ferrum. Quare, ut fit certum (juxta Philosophorum & Ca ..

gere inferiora, adeò, ut ficut fit inferius, fic prius factum erat superius : Ita quidem neceffariò fequitur, quòd polus Borealis in aëre feu fublunari elemento affignetur feptentrioni, consequenter operetur per ventum Borealem, & in aqua effectus ipfius character est mare glaciale, & in terra ex-presse explicatur & manifestatur per punctum Borealem Magnetis seu Terrellæ, quæ omnia per contractivas, retentivas, frigidas & ficeas iftiufmodi constillarionum naturas animantur & ad effectus tales producendos exagitantur : Quemadmodum iterum hæ habent illam poteitatem, quam in acrem, in aquas, & in terram exercen, à Thronis Angelicis, qui radicaliter eam à fonte Elohim Ruach per attributum Binah, qui folet coagulare & infpiffare mediante contractione & centrali attractione effectuum rarefactorum à rarefacta, 80 transparente, rara & lucida forma in spifiam, opacam & ponderofam existentiam: Quernadmodum in pruina, nive, glacie & grandine, operante actu septentrionali seu proprietate verbi Elohim manifeltatur. Vnde Pfalmifta regius: Emittit nives ficut lanam & pruinas ticut cinères dispergit, deficit gelu tanquam frusta, coram frigore & ejus quis confiftet ? Liquet igitur, efle contractivum & coagulantem Iehovæ actum in proprietate fui nominis Elohim, qui immediaté res istas, mediantibus organis fuis Borealibus, primum Angelicis, deinde itellaribus per angelica, utpote Angelicis animatis, ac denique ventofis & Elementalibus, qui animantur ab influentijs (tellaribus, & angelis inferioribus ducuntur; adeo, ut essentia omnium centraliter agens, non fit nifi unica in Deo Iehova, & ab eo, qui est in essentia unicus & exprimitur folummodò per effentiale nomen Iehovæ, at respectu varietatis proprietatum in plerimos distribuitur ramos, juxta voluntatem variam unios effentiæ divinæ: Atque quilibet ramus illuminans fe ipfum in plurimos furculos formales five radios varios dividit, atque hi in infinitas actiones non differentes à capitalis five radicalis emanationis proprietate: Exempli gratia: Influentia ab Elohim descendens in fphæram Saturni cadit, fob cujus dominio funt infinitæ creaturæ: Nimirum illæ,quæ à prima earum creatione subijciuntur ipsius influentijs , quemadmodum funt res omnes, quæ terreitri imbuuntur conditione, videlicet frigida, ficea, stiptica, attractiva, retentiva &c. Sed illam Cabalisticam & Altrologicam probationis semitam relinquendo, descendam jam ad talia testimonia, quæ facra Philofophia mihi con-

& Cabalistarum sententiam) superiora re-

In præcedentibus retuli, æternam unitatem, in effentia fempiterné una se ipsam per proprietatem in Triunitatem dividenrem five transformantein idealiter effor-

maffe fen defcripfiffe mundum Archetypum seu internum, secundum cujus exemplar tum posteà mundum typicum sive externum explicité delineavit atque fabricavit : Vnde necesse est sequatur, quod, si mundus typicus five naturalis effet ad imaginem Idea mundi internifive mentalis; tunc quæ partes & proprietates in hoc mundo capacitati nostrae manifestantur, fuerunt etiam eædem in Archetypo: Nam, quod facit tale, est magis tale. Non erat domus aliqua, quam prætendit Architeclor fabricare, quæ non erat prius idealiter in animo conditoris delineata, ac tum postea super chartam depicta, ac demum realiter ex lapidibus seu lateribus & ligno ædificata. Ita etiam fatetur David , fe habuisse templum, quod tum posteà Salo-mon construxit, idealiter digito Dei depictum: Iam verò cum Deus in fecreto fuo confilio in hunc modum delineaffet & ordinasset mundum Idealem in se ipso, ut istum mundă spiritualem explicité & realiter fensui humano compararet, emisit se ipsum ex se ipso, nullà interim divisione esfentiæ ipfius factå in forma æternæ emanationis, (quæ dicta erat ipfius imago & fapientia) qua mediante mundus iste generalis cum qualibet ipsius particula ad effigiem, feu exemplar ideale, quod erat in ipfo, est fabricatus: quod com ita fit, & com divina effentia non possit ullo respectu in partes dividi, utcunque in proprietate videtur va-riare, fequitur, quod quilibet radius particularis, qui varieformiter à Catholica ista emanatione ad rerum variarum creationem emittitur, fit unica, indivisibilis cum emanatione radicali effentiæ. Atque Sap. 1. hine dicitur ab Apoftolo & Salomone, implere omnia, & esse omnia in omnibus & existere incorruptibiliter in omni re, & implere orbem terrarum. Progredior itaque hoc modo: Si mundus creatus habeat fuam effigiem & fua membra ac omnes particulares fuas proprietates à formali & viviticante mundo, qui erat idealiter delineatus seu descriptus in ista divina & omnia informante & creante emanatione feu spiritu sapientiæ; tunc consequenter omnia membra, ptoprietates & naturas istius mundi esse graphice & admirabiliter des-criptas in mundo supernaturali, eo nihilominus manente uno & eadem in effentia: Atque ideò, ut in eo Catholica imago mundi aterni continetur, ita quilibet radius sive irradiatio, quaexit indivisibiliter ab eo, continet in se figuram hujusmundi. Atque ob iftam caulam Philosophi sapientes dixerunt, quamlibet creaturain proportionem quandam mundi majoris possidere, per quam facta est in se parvulus mundus, quemadmodum infra clariùs ab exemplo Magnetis demonstrabitur. Atque iterum homo dicitur omnis creatura, quatenus participat de omnibus, ita ut anima ejus traditur effe ad imaginem fapientiæ facta. omnium-

Ffil 147.

omniumque in se gerere similitudinem ac | ideò alibi vocatur omnium fimilitudo, Atque ratio est, quoniam mens in homine non est nisi una unitas, atque hinc alibi definitur esse quædam divina atque individua substantia. Alkindus more Astrologi-Alkindus cap. co fic discurrit : Si alicui datum esse totam conditionem cœlestis harmoniæ comprehendere, mundum elementorum cum fingulis fuis contentis in quocunque loco & quocunque tempore plene cognosceret, tanquam caufatum per caufas: Si etiam aliquam rem hujus mundi in tota fua conditione cognosceret, coelestis harmoniæ conditio ipfum non lateret, fed etiam causam tanquam per effectum suum comprehenderet : Omnis enim res , quantumcunque modica in mundo elementorum agens, totius coelestis Harmoniæest effectus : Hæc ille. Quibus verbis vir ifte profundé in mysterijs naturæ versatus videtur affeverare, quod, ut est ab unitate in multitudinem descensus, ita quidem illa mul-titudo explicita est complicitè in unitate radicali, ut etiam unitas ifta omnem mulzitudinem implet. Hac ratione unitas feu 1. eftin 2. &c 2. in 3. &c 3. in 4. &c 4. in 5. &c. & tamen illa unitas , quæ est principium, est etiä & finis & medium & omne in omni cujusliber numeri. Ad hunc modum lux informat Angelicam creaturam, Angelica stellarem & stellaris Elementalem, & Elementalis compositam : At semper non est nisi unica & indivisibilis lux, quæ centraliter agit & operatur in his omnibus : Quare aperiatur creatura compofita & inspiciantur Elementa, dividantue ea à puro, & inveniemus naturam stellarem five quintam effentiam: Ac fi ifta fubstantia stellaris aperiatur, concipiemus subtilem illam alteritatem naturæ Angelicæ, in qua confiftit divinus actus aut radius immediatus à Deo. In hoc ergo opere concurrit separatio prioris aspectus sensibilis à posteriori intuitu intellectuali: Ita, ut obfervare queatis, quomodò omnia fint in re qualibet,& res quælibet in re omni. Atque hinc Hermes Myftice non fecundum fenfum communem loquendo, air : Qui fornacena cum vase nostro construit, novum mundum conflat, Sed quid pluribus opus est verbis, cam hoc totum demonstratione oculari verum reperiamus: Scimus enim Magnetem non esse, nisi terræ generalis portiunculam, & tamen in se comprehen-dit omnes cœli & telluris circulos cum utrifque polis corum; imo verò & illam ipfiffimam naturam in omni respectu inter ambospolos & circulos, quos terra generalis habet, unde à quibusdam Terella, quasi minima terra dictatur: atque ita etiam tota terra potest nuncupari parvus mundus,

quatenus in fe haber duos polos, circulos atque etiam aftrales & elementares natu-

ras magni mundi non aliter, quam magnus mundus in his omnibus respectibus repræsentat Archetypum, qui delineatur intellectualiter, in omnia operante spiritu sapientiæ seu sacra emanatione: Imò certé, ut nos adhuc profundius in nostra diminutiva inquisitione immergamus, si portio ex virga ferrea, quæ naturaliter respicit sep-tentrionem & Meridiem rumpatur, illa parvula portio habebit pariter respectum ad feptentrionem & Meridiem cum fuo integro, & per consequens, ejus circulos non aliter, quam ejus totum poffidebit: & nihilominus ipia virga observabit Septentrionem & Meridiem, ut antea Hoc idem invenietur in Magnete, uti inferius decla-

rabitur. Sed, ut propinquiùs adhue ad iftius Mysterij explicationem accedatis, intelligendum est, æternam istam irradiationem esse effentialem & spiritualem radicem, ex qua mundus magnus in genere, ac tum posteà omnis res particularis in eo fuit in fuo genere formata ac figurata; primum fecundum generales decem emanationes divinas & eorum proprierates, quas Philofophi Ethnici quodammodo referre videntur ad decem fua prædicamenta: Deinde fecundum species fuas fubalternas multorum graduum, & ordinum dignitatis, quæ omnia tum posteà erant factæ manifestæ, per infinita individua, quæj uxta diversos illos multiplicis voluntaris Dei radios, quos ista æterna & radicalis emanatio ijs effundebat, ex fuis generibus producebant; qui omnes radij particulares, five majores five minores, cum non effent separati in effenria ab universali emanatione seu spiritu sapientiæ, qui omnia fecit & qui est radix eorum, funt virtus lapidis illius Angularis fpiritualis, fuper quem omnis creatura tam generalis, quam particularis formalitenac effentialiter confistit & superædificatur. Atque iste lapis Angularis est illa maximé interna & centralis effentia in omni re, quæ, ut vitam ei impertit, ita quidem est omne in omni illius rei, quam in actuat & vivere facit: Atque ideò anima, cujus centrum est ifte lapis Angularis, dicitur esse in toto & in qualibet parte. Sed desinam jam loqui de activitate istius esfentiæin alijs creaturis, ut folummodò in fubjecto nostro , quod est terra & progenies ipfius, inter quas Magnes Fœmininus & ferrum masculinum præcipuè numeramus. Philosophia vera & facra nos docet, quòd globus seu massa ponderosa telluris ab isto lapide angulari sustineatur, & per confequens in fe habet multiformes fuas virtutes ab ipfo. Vbinam eras (ait Iehova) quando fundebam terram ? Quis difpofuit mensuras ejus, aut quis extendit super eam lineam? Super quo bases ejus sunt defixæ? Aut quis jecit lapidem ejus Angula-rem? Eccehic divinæ Philosophiæ axio, ma ab iplo creatore propolitum Prob Deum! Quam indignæ funt Peripateticorum de admirabili terræ structura opiniones re-

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

Color 2.2.

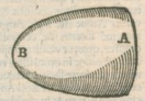
pashe, T.

spectu rudimentorum & doctrina divini iltius oraculi, qua fundatur fuper lapidem Angularem Jefum Chriftum : Et propter iftam rationem merito nos monet Apoltolus,ur caveamus, ne à Philofophia & vana fallacia decipiamur, quæ est secundum traditionem hominum & juxta Elementa iftius mundi & non fecundum Christum, in quo habitat plenitudo divinitatis corporaliter, qui est caput omnium principalitatum & porestatum &c. Vbi innuere videtur, Christă, qui est verbă & æterna & omnia creans Dei fapientia, elle emanationem il. lam Catholicam, quæ cratradix inprimis naturæ Angelicæ, quam organum primarium fecit: Ac tum posteà omnia inferiora mediantibus organis fuis Angelicis fecit per communicationem radiorum vitæ cũ ijs, qui non differunt ab ea effentia, nec dividi possuntab ejus fonte, qui ideò dicitur implere ounia : Christus (ait Textus) implet omnia; atque alibi : Efle omnia in omnibus: & quòd portat omnia verbo virtutis fuæ: Ipfe fundavit terram, & opera ma-nuum fuarum erant ceeli &c. Hic ergo erat, spiritus ille Ruach Elohim, qui in creatione coagulando separavit subtile à spisfo, fecitque, ut massa urida compareret ex aquis, eamque in altum vexit, & virtute fuæ effentiæ vivifica fuper nihilum fuftimit. Quare evidens eft, iftum fapientiæ æternæ spiritum fuisse lapidem illum Angularem spiritualem, super quem terræ moles , & quælibet ejusdem particula diversa ab initio statuminaretur & in hunc usque diem fixa & strabilis permaneret: Quippe, fuper quem, quali fecuriffimam fuam fundationem refidet : Vnde fat liquidò declaratur, quòd, còm spiritus iste im- I

pleat orbem terrarum,ipie quamlibet ejufdem particulam plus minuíve virtute diversa & distincta, quali dono ijs ab ipso distributo induit. Quam ob rem, ut nulla virtus effentialis, quæ ab eo derivatur potest ab illo separari, ita qualibet terræ particula magis vel minus proprietate totius imbui debet, cum ejus totum movetur fuper unam lineam five axin fpiritualem: Vt verba prædicta Iehovæ important, quæ biformi proprietate fecundum naturam duorum contrariorum principiorum, anteà descriptorum, ab una unitate divina procedentium differt, nimirum ab ejus Noluntate seu privativa & contractiva natura: Nam operatur per privativam, contractivam, frigidam & congelantem fuam difpolitionem, quæ magis vel minus augetur aut diminuitur fecundum quod vel propinquior vel remotior est à polis, videlicet Boreali & Meridionali; & ab ejus voluntate seu positiva, dilatativa & dissolvente natura, ut pote, qui quasi fol centralis, spiritualis à medio puncto fuæ axis emittit ra-dios fuos ad circumferentiam: Haud aliter, ac fol cœleftis & æternus ejus agens , qui idem est cum illo terreno, radios suos ab Æquinoctio ejaculat, quod est circumse-rentia ad medium & centralem punctura in axe terrestri ad polos ejusdem; sed propinquiùs ad polos, quam ad Tropico-rum cujuslibet hamifphærij limites non accedit, Atque hac est ratio illius Antipathiæ , quæ observatur esse tam in ferro, quàm in magnete: Nam, si in primo ordi-ne Magnetem exacté in medio seu loco æquinoctialis inter duos ejus polos, nimirum punctum lineæ æquinoctialis fic diviferis.

S19. I.

Vide lib. I. cap. 5. Gilberri de Magnete pro hoc expe-simento.



Ac tum posteà partem mediam Hæmis- B, applicueris in hunc modum. phærij Borealis C. A. ad polum australem





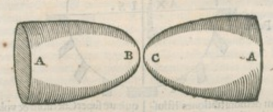
Partes ista ita conjuncta à se abhorre-1 bunt, & quali fenfu naturali præditæ ab invicem effugient, & à tali conjunctione declinabunt : Quippe, quarum medietatum in tali positione naturae sunt admodum ad verfæ:Quonia A est sedes Æquinoctia lis linea & per confequens proprietatis rare-



factivæ & dilatantis, & alterius Hæmifphærij B. eft locus Poli, qui eft fedes naturalis contractionis & attractionis: Quorum locorum ille,est sedes naturalis caloris, & hic frigoris: Vnde ille dilatatione fui folis rarefaciendo expellir à centro ad circumferentiam; hic contractione radio-

rum fui folis infpiffando attrahit & contra- | hit à circumferentia ad centrum, ibique attractum retinet & quiescere facit. Eregione sympathia in Magnete & ferro apparet, quando fimile tam ordine, quam conditione naturali applicatur fuo fimili: Nam fi offeratur pars Hæmifphærij Mag-

netis unius, ad illam alterius, mirificé videbunt ambo gaudere: Nam fubito fe mutuò amplectentur : & adinvicem unientur. Porro continuatione axis spiritualis alis, unus polus applicatus ad alium, attrahet ad fe hæmifphærium alterius, atque ita ambo poli unionem facient hoc modo.



Vbi Polus Borealis C. naturali amore videtur ofculari B.&B.pari latitia & amore recipere C. Quibus quilibet fibi constans speculator discernere potest, rationem sympathiæ & Antipathiæ atque eti-am attractionis & dilatationis in qualibet creatura, & quomodò res quælibet naturali quodam instinctu iuclinet, ad fuum in proprietate & ordine fimile; atque è diverso naturaliter declinat & fugit à suo contrario: Cum contrariæ istæ proprietares ab oppositis actibus in una radicali essentia procedant, quemadmodum immediaté experimento magis particulari & familiari

explicabo.

Ex instrumento meo experimentali, quod Philosophici istius mei discursus sectionis primæ libro primo descripsi, obfervare poteitis, duos punctos duobus mundi polis correspondentes, videlicet matratij seu vitri caput, quod repræsentat polum Borealem, & aqua in parte ejuselem inferiori , quam ad polum Meridionalem refero: Aër inter hæc duo extrema interpolitus spatiolo mundi cœlo seu spiritui fublunari comparo, in cujus medietate videlicet 1. linea æquinoctialis fecat vel transit, ut pote, quæ exactum suum situm habet inter duos polos. Invenimus femper, quòd, quando aër in fummitate feu capite vitri inclusos sit magis frigidus, nempe, cum flatus Boreales in mundu emittuntur, ipse crit magis contractus arque in spissatus, ac confequenter ad motum fuæ contractionis exuget ad se vel elevabit in altum aquam inferiorem. Quo quidem concipere faserit, rationem attractivæ naturæ non modò in ventis Septentrionalibus, verum etiam in Magnete & omnibus alijs rebus quæ per contractionem aeris feu spiritus attrahunt & fugunt ad fe; & confequenter, quòd habeant illam proprietatem à potettate spiritus divini, qui mediantibus organis fuis Angelicis ipirat à l'eptentrione. His etiam manifeitatur ratio, cur unus polus alliciat ad le & attrahatur ab altero in Magnete, nimirum, propter continuationem axis ipiritualis, qui efficitur & conflatur ab uno lapide Angulari tive ellentiali

& centrali spiritu, uti dictum est, tametsi ex duplici conditione opposita disposito, qui etiam secundum multiformem graduum diuersitatem operatur : Vnde dixit Salomon , spiritum illum esse simplicem seu sap.7. unicum, hoc elt, respectu divinæ suæ naturæ, & multiplicem, hoc est, quarenus operatur juxta modum multiplicem : Nam, ut operatur circa axis polos, libi virtute frigoris loci atque ficcitatis attrahendo & affugendo, ita juxta Æquinoctium & movendo gradatim à polis ad illud millies in proportione, plus minuíve in dilatatione variatur, ratione multiplicium graduum caloris, quem fol ifte centralis aeri impertit : Atque hoc non folummodò in vitro feu instrumento nostro experimentali demonstratur, quatenus in venimus, quò magis fol coelestis cum divino isto agente centrali nobis appropinquat, eò magis aere extranum, eorum calore dilatatum, dilatare etiam aërem, in collo & capite instrumenti contentum : Cujus dilatatione & rarefactione aqua frigore ante a elevata jam præcipitatur; ac si quis diceret, calorem repellere jam frigus hyemis, quæ introivit per imbres & pluvias à meridie in proprium fuum hæmifphærium miflas. Quare ut natura poli frigidi est attrahere & allicere sibi per condenfationem(quod quidem mediante condensatione sive facultate Saturnina perficitur) ita quidem naturæ calidæ acquinoctij cum partibus ei adjacentibus eit, foum oppositum expellere per dilatationem, quæ efficitur mediante calore rarefaciente. Atque il ta est causa (ut in prædictis est demonstratu) quòd lapidis Magnetici æquinoctium fit in inclinatione fua naturali, ut cum polis conjungatur, tam ad versum, atque é diverso poli abhorrent ab Æquinoctijs. Etiam hæcestratio, quod in polo dicti lapidis fit tanta attrahendi & ad le alliciendi potestas, & quod itylum ferri more perpendiculari hoc est ad angulos rectos ad le attrabat: At quò propinquiàs acus, ferrum feu filum ferreum erit ad locum Æquatoris applicatum, eò obliquior erit ejus coitio seu conjunctio cum lapide: Ita , ut quando applicetur directé iuper

# SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. H. Memb. II.

acquinoctium lapidis, omini angulari con-tactu privabitur; nami propus & super ven-licet in sequenti itta demonstrations.

Pro deficio. us V. Gilberde Magnete.



Sed , quoniam demonstrationes istiusmodi videntur vulgaribus nimis intricatæ & obscuræ: Quippe, qui sunt Solis centra. lis,quem Philosophi vocant Archæum,naturæ ignari : Ac etiam difficile erit ipfis, quid fit terræ axis, quidve poli concipere: Atque iterum quia Magnetis ufus & speculi instrumenti praxis pluribus est penitus incognita:Procedam ego ad quandam probationis atque hujus rei applicationis speciem, quæ cujuslibet hominum conditionis familiaris eft.

Non potelt negari, quin homo atque etiam omnes aliæ creaturæ tam vegetabiles, quam animales fint compositae ex anima vivente, quæ est earom internü, & corpore, quod est eis externu, hoc idem est de terra etiam judicandū: Quoniam ipla spiritum internum haber, mediante quo operatur diversé. Atque iterum, ut nullum est animal vel vegetabile, quod fine aere existere potest, ut pote quo mediante res qualibet existit, & per inspirationem vivit: nă iltius medij vehiculo influentia cœleftis ipsis introducitur: Ita quidem Elementum percum mediantibus fuis influentijs nutrit spiritum internum terræ. Nam aer de defuper conducit, influxus coeleites in corpus terrestre, quodest mineralium atque vegetabilium matrix. Vobis in præcedentibus recitavi,omnia inferiora com fuis operationibus, esse typos & similitudines rerum fuperiorum & Deum animare Angelos & Angelos informare stellas, & dæmones seu Intelligentias stellares seu Olympicas influentias fuas emittere in ventos, & ventos animare Elementum aeris Catholicu quadriformiter, boc est, secundum natură quatuor ventorum, quæ quidem quadriformis informatio, dat live affignat nome quatuor Elementis: Et quamvis in aere Catholico non sit nisi unica substantja in essentia, tamen illa variatur in natura fua, fecundum quadriformem conditionem juxta voluntatem & proprietatem spiritus illius unici, qui est solus actor seu agens sufficiens in istiusimodi metamorphosi seu Proteotica transformatione ab una natura seu forma in aliam: Vtcunque in isto negocio organis five vehiculis tam Angelicis; quàm (tellaribus utitur, sic enim dicitur vehi & quasi æ

quitare super Cherubin & volere super alas venti: Ob istam rationem Propheta dixit-Veni,ô spiritus,à quatuor ventis & inspira fuper interfectos iftos,ut vivant:non dixit, venite, fed veni spiritus. Quibus arguere videbatur, esse unicum & non plures spiritus, qui flat essentialiter à quatuor ventis, &c per consequens, iftum spiritum in essentia esse tantum unică rem, tametsi sir quadriformis'respectu sua proprieratis; & quòd, ut in isto spiritu Archetypico,totus mundus erat Idealiter in polos & alias portiones natura differentes circulis spiritualibus divifus. Ita quidem in omnibus regionibus mundi observat constanter unu eundemque positionis characterem, nimirum eundem in mundo stellari ac in aereo: & in aere ac in aqua & terra: Nam pol us Borcolis cceli affignatur stellæpolari, atque indicatur per characterem altrillius, qui invenitur in extremo caudæ ursæ majoris: In aëre,manifestatur in illo puncto, à quo Boreas flat, qui exactè natiuo, fitu & positione stellæ polari correspondeat. Iterum,quòd terra observet eundem ordinem in direrectione sui poli , evidenter ex Magnetis & ferri conversione ad stellam polarem apparet. His igitur conftat esse non nisi unicum spiritum, qui operatur omnia in omnibus. Procedo ergo in demonstratione mea, quæ est tam familiaris cuilibet creaturæ, ut neminem, nisi mentis inopem latere possit. Quis enim ignorare potest, aërem, cum spirat á Borea, esse in conditionem frigidam & ficcam,& per confequens in conditionem & confiftentia terræ mutatum,nimirum á clara, lympida, transparente, diffoluta & delata in perturbatam, opacam & obscuram, grossam, ponderosam atque contractam aeris substantiam, Nam experientia docet, aere, flante Borea, in nives, grandines, pruinas & glacies converti, hoc est, ab aereo spiritu in corpus terreum feu folidem à statu invisibili & mobili in statum visibilem & fixum: Ac denique integer aër mutaturin spiritualem & croporalem terram: Atque iltam transmutatione accipir ab illa frigida & contractiva facultate, quà accepit à veto Boreali seu proprietate Septentrionali Ipiritus, divini, qui ordinat & disponit omnia-caque ab una

forma

alterat ( ut feripturæ more Allegorico loquendo, dicunt) five per ventofas illas emissiones seu Angelicas emanationes, quas emittit à quatuor terræ Angulis: Ita, ut mediante spiritu suo à plaga seu Angulo Septentrionali proprietatem fuam attractivam atque contractivam & retentivam ac aggregativam exercet, qua fugit & contrahit à circumferentia ad centrum, atque ita congelat, coagulat, infpiffat, indusat & fixat spiritus molles per contractionem illarum partium, quæ erant anteà porosa ac dilatatæ, Sed aliqui fortaffe replicabunt & dicent, Quomodò probabile est, illam emanationem aut emissionem spirituum à porta Binah fub nomine Elohim, aut irradiationem seu emissionem spiritus à Borea & duobus fuis ventis collateralibus posse mollia indurare per contractionem, aut fugere ad fe & introducere spiritus à circumferentia ad centrum, cum corum emiffiones sint directæ à Septentrione versus Meridiem. & nullam faciant reflexionem, qua ulla talisà circumferentia ad centru contractio fiat. Respondeo, hoc more mirabili & ab ingenijs electioribus observando effici. Debemus igitur ordine priori confiderare proptietatem attributi Binah,cui præ est nomen Elohim esse ante omne principium ordinatam, ut negativam seu contra-Aivam Noluntatis seu tenebrarum æternæ unitatis natură indueret: Nam, quando Deus non vult emittere vultus fui lucem, ardorem & virtutem lucis suæ in se reslectit (ut Mercurij Trifinegisti verbis à facris feripturis hac in re no diffentientibus utar) hoc est, contrahit à circumferentia in centrum, atque hacratione creatura est luce & vita deprivata, Ilta Dei proprietas est Antipathetica illis mundi partibos, atque etiā creaturis, quæ vitā habent à naturali calore,qui initium fuum ab actu & emanatione Dei benevola ducit, in qua à se, hoc est, ab unitate ad multitudinem, quali centro versus circumferentia, seu creaturas suum velle seu virtutem positivam emisse: Sequitur ergo, quòd, quamvis emissio ventoru à septentrione sie directa, tamen proprietas eoru effentialis immediaté ab organis Dei Angelicis procedens, est contractiva & attractiva à circumferentia ad centrum, quatenus est emissio, quæ per animationem divini spiritus & actionem in natura Elohim, redditur frigida ficca, coagulativa, congelativa & ad quietem disponta, atque ideo est Antipathetica & dispositioni aeris oppugnans, quippe qui est calidus humidus, & confequenter ab actu illo dilatativo animatur, que spiritus Catholicus expirat feu emittir ex fole fuo cœlefti alijfque ftellis vivificantibus, ut funt lupiter, Venus: Atque ob hanc causam evenit, quòd, cum spiritus Boreales emittantur in aerem, necessariò sequi debet, ut ad contactum Antipatheticum iltorum ipirisuum frigido-

forma in aliam per spiritu suarum narium | rum, naturale calidum seu vita aeris sugiat & se ipsum contrahat à sua circumferentia centrum versus , atque ita aer partim per motionem illam contractivam in se ab antiperistasi seu concursu sui contrarij factă, & partim per mixtionem formæ terreftris cum eo congelatur, & ad tetră quafi mortous & immobilis in forma nivis, grandinis, pruinæ vel glaciei præcipitatur. Vitæ aeris calidæ motus retrogradus à circumferentia ad centrum per contactum frigo. ris Borealis vehementem istiusinodi experimento luculenter declaratur: Nam, si optimum vini spiritum sine igne extractum desiderctis, exponatur dolium vino plenum aeri aperto, dum maxima frigoris & ventorum Borealium inclementia in coelo urgeat, pruinaque & glacies vix tolerabiles in terra & aquis severé grassentur, atque intra paucos dies vini exterum glacie coarctatum invenietis, quòd si in centro perforare velitis spiritum vini optimum effluere videbitis. Quibus evidens est, vitam vini ad contactum vehementiffimi frigoris effugere à circumferentia ad centru fui corporis, quafi ad locum remotiorem à fede actus & dominationis frigoris. Pariformiter etiam videre licet; vitam aëream in alijs creaturis, cujus formalis existentia consistit in dilatativa Dei proprietate cogi frigotis inclementià volare a circumferentia ad centrum, relinquendo partes exteriores gelidas & rigidas atque congelationi mortali & Lethali quieti obnoxias : Quod quidem observamus non modò in creaturis animalibus, fedetiā in vegetabilibus, cum languis eorum (ut ita dicam) live luccus hyemali tempore á frigore Septentrionali fe inclinans in corum centro congelatur; ita, ut quali mortua videātur, quoutque Sol vernalis eorum spiritus in centro consopitos, quiescentes & quali mortuos (nodum Borealem resolvendo) vivificet & ad circumferentiam evocet, quo functione eorum vitalem & vegetativam iterum exerceant. Propter istam ergo ratione liquet, non este rei veritate, nisi unun Hilementum Catholicum, quod partim privativa & tenebrofæ,& confequenter contractivæ Dei proprietati fubijcitur, partimque capax est ad politivam, lucidam & dilatativam ejus disposicionem induendum. Et commune hoc subject u esse spirit u sive acrem mundi fublunaris in eo patet, quippe qui minori inspillatione seu contractione à ventis Occidentalibus facta in aquam; majori verò compressione & constrictione à vetis Septentrionalibus factă, in naturam terream reducitor: è contra, minori dilatatione & rarefactione à ventis meridionalibus factà, efficitur vapor seu fumosus aer, & majori adhuc rarefactione & fubtiliatione á ventoră Orientalium dominio, idque præcipuè æstivo tepore facta producitur ignis tive corufcatio₁ut anteá elt relatú. Er ambæ hæ varieformes proprietates ad unum e-

### SECTIONIS SECVNDÆ LIB.II.Membr. II.

undemque spiritum attinent, uti diximus. Certé ilta demonstratio neminem decipere potest, quatenus creaturæ etiam irrationales naturali quodam instinctu moventur vel ad fympathizandum & gaudendum clementià & confolatione unins proprietatis, autad fagiendos & evitandos feveros alterius infultus, quippe, qui antipathizant cum eorum naturis. Sed, ut ad propoliti noîtri medullam revertamus, Manifestum est ex eo,quod est dictum, spiritum Borealem elle contractivum, attractivum, infpiffarivum, atque adtenebras, immobilitatem & quietem pronum, & Meridionalem feu potius ventum spirantem ab æquinoctio esse ei in natura contrarium, quatenus est paratus ad effectus illos deftruendos, quos venti Boreales produxerunt, videlicet aerem congelatum,& in nives,pruinas,grandines, & glacies, in aquam resolvere & aquam in aerem subciliare, & opacum reddere transparens, & densum efficere subtile; atque ideò inter has oppositas proprietates non magis reperitur Sympathia, quam in prædictis demonstravi esse inter æquatorem Magnetis atque ejus Polum, qui inter se convenire nequeunt. Atque iterum, ambas has naturas oppofitas procedere ab una eademque divinitate feu spiritu essentiali Catholico, cujus est operari omnia in omnibus ubique, & consequenter tam in terra, quàm in cœlis testimonium istud veræ Philosophiæ confirmare videtur, Deo emittente (ait Textus) fermonem fuum in terram, quam celerrimé excurrit, qui ni-ves emittit, ficut lanam, & pruinam, quafi cineres dispergit, deijcit gelu, tanquam fruita, coram frigore ejus quis confiltit? Emittit verbum fuum & liquefacit ista, simul ac efflat ventum fuum effluunt aquæ &c. Quibus manife(tum eft,idem verbum seu spiritum Dei congelare per unam proprietatem & dissolvere per aliam, & confequenter, ut Deus est unicus essentia, ita quidem effe eundem spiritum, qui efficit quadriformes iftas in unico spiritu mundano alterationes, quas antiqui distincta dixerunt Elementa, quoniam ad hunc ufque die determinare hand potuerunt, quænam effet effentialis Elementorum forma, Sed, si bene quatuor Elementa considerassent, de quibus tot fecerunt verba; at (ut videtur ) parùm essentialiter ea intelligebant, aut fi rectè percepiffent, cœlum & terram prius fuifie ex aqua & per aquam creatam consistentem verbo Dei, uti Philosophia sacra nos docet; tunc procul dubio communem eorum fubstantiam fuisse non nisi fpiritum unicum creatum & in lucem mediante spiritu divino productum : Atque etiam, quòd quadriformis illius informatio esset ab unica increata essentia esfecta, ut pote, quæ Elementum hoc Catholicum quadruplici emanatione multipliciter informat(ut sæpius probavimus,ita,ut voluntas unius spiritus creantis effecta per, & o-

perante in quatuor Angelos naturarum oppositarum, faciat, disponat & quotidie alteret spirituale hoc subjectum aqueum, hune vel illum statum, in quo secundum subje-cti naturam illud hujus vel illius elementi nomine infignire videntur, quod totum ex instrumenti nostri experimentalis demonstratione evidenter comprobatur. Nam, aër in eo inclusus vel per contractionem vel per dilatationem convertit se in formam cujuflibet Elementi, atque in ejus carcere seu receptaculo alteratur secundum naturas ventorum varijs temporibus in aere Macrocolinico regnantium. Iam verò, quemadmodum quæri potest, unde terra & aquæ,quæ hic inferius perpetuò resident & loco elementorum se habent, suum ducant ortum: Respondeo esse effectus, quos venti originaliter Deo feu Ruach-Elohim fic volente, ex aquis produxerunt, atque hi effectus primitus ab aère seu aquis invisibilibus, eos in aquam vifibilem per unum gradum infpiffando, illamque per aliud in fubftantiam magis groffam , folidam & fixam , nimirum terram aridam inspissando funt derivati,uti ex doctrina Moyfis declaratur. Nam Apoltolus & Philosophus facer hoc verificare videtur ubi air: Credendum est per fidem, ea, quæ funt visibilia, fuisse prius ex rebus invisibilibus. Atque iterum, si duo corpora inferiora se ipsa in acrem paulatim & gradatim, licét infensibiliter non resolverent, foret impossibile, ut terra aut aqua tantam aquæ pluvialis, lapidum, fulphuris, & hujusmodi aliorum soli-dorum & sensibilium copiam daret, quæ quotidie à cœlo vel aëre cadunt, idque fine augmentatione vel aquæ feu maris & terræ vel diminutiones aeris, imò verò in eade Ecclef. t. naturali semper magnitudinis proportione invenirentur: Vnde dixit fapiens; omnia flumina intrant in mare, & mare non redundat &c. Hifce ergo fatis(ut opinor)luculenter declaravi vobis proprietatis contractivæ & attractivæ polí Borealis rationem: Quatenus contrahunt à circumferentia ad centrum, quod est actui vitæ humanæ contrarium : Ideò res omnes, five fint aereæ, aqueæ vel terreæ, quæ reducunour ad rigidam & frigidam Proprietatis Borealij conditionem , attrabunt fortiter ad se ; quemad modum per instrumentum nostrum experimentale probatur, quippe, in quo aer inclusuradijs & frigida & ficca virtute robusti venti Borcalis animatus, fugit feu attrabit in altum aquas inferiores,nimirum a 7. Hæmisphærij æstivalisad 1. qui est fedes Æquinoctij, & ab 1. fedes Æquinoctij ad fummitatem seu extremitatem 7. Hæmisphærij hyemalis, videlicet usque ad matracij caput. Atque propter hanc etiam caufam spiritus cujuslibet terreæ substantiæ, frigore & sicco congelati, attrahunt & allicit ad fe illos alterius terræ, fortiter ab extra ad intus, uti in bolo armenico videre licet : Sed hoc fit ratione

F61.147.

2. Tet. 2.

fuæ ficcitatis, unde ipfe gaudet, fuum contrarium fibi attrabere : At verò attractio in Magnete fit longé aliter : Nam ipse virtute naturali matris fuæ terræ indutus & effentiam stellæ Borealis in se habens, quæ est de natura Saturni & veneris : Avidé & cum concupifcentia & defiderio haud minimo, masculinos sulphuris spiritus ex ferro ad se attrahit & fortiter retinet, quæ quidem attractio non fit tali modo, ac est illa Antipathetica, quæ est absoluté à circumferentia ad centrum; nimirum, quando res aliqua timore quafi perculfa , radios fuæ vitæ contrahit in centrum, ut ab illis adverfarijs in ejus circumferentia versantibus declinaret & fe ipfum abfoonderet, hoc eft, non ut conjungeretur cum fuo fimili, fed ut separaretur à suo contrario : Attractio, inquam, Magnetica aliter se habet : Nam, ut in Antipathetica attractione fit separatio irascibilis à radijs inimici intuentis, & exacta contractio ab extra ad intus fine ulla attractione seu potius cum quadam expulsione persequentisseu intuentis: Itaè regione in ejulmodi attractione Magnetis fit radiorum à centro extra ipfius circumferentiam emiffio,ut amici adventum congratuletur : Vnde fibi fimile etiam ultra fui corporis dimensionem amplectitur, & à fuo fimili comiter more reciproco recipitur, ac tandem ad fuum hospitium illud attrahit, non ut eum odio profequatur, fed, ut ipfum amicitia & gaudio naturali affici-Empedocles. at, & lætum reddat juxta illud Philosophi: Natura natură gaudet & lætatur: Vndefit, ut in istiusmodi motu spiritus ipsius non recedant aut contrahantur à circumferentia in centrum, fed maneant hilariter fine timore cum suo amico & circa circumferentiam verfantur: Non possum equidem congressum seu amplexum horum duorum melius describere, quam per amicum quendam singularem, diu ab amico absentem, quem, ut primum dominus palatij à porta respiciens é longinquo venientem percipit, fubitò exit, eumque amicè excipir ac manu ad ædes fuas conducir; vel, fi fœmina viro fuo diu abfenti pariter in via, occurrat, & pluribus amplexibus præcuntibus recipiat ad fe. At fi amor ille Magnetis fit fui nutrimenti caufa(nam ajunt Magnetem limatură ferri nutriri, roborari & animari) tum quidem spiritus in Magnete & eorum motum cum aranea haud in eptè comparare posium, cujus domus est quædam in quodam fuæ telæ angulo fpelunca, captà igitur in ejus reti mufcà, aranea fubito & cum gaudio egreditur, muscamque rapit & ad fuum fert domicilium, ut iptius corpore reficiatur: Ita, ut videatis etiam hic effe quandam Sympathiam inter spiritum muscæ & illum araneæ : Nam aliter, tanta concupifcentia non affectaret effentiam muscae, quæ procul dubio ei erat in natura fimilis: Sed hoc non ita proprié pro sympathia haberi poteit. Ex altera parte attra-

ctionem seu contractionem Antipatheti-cam, quæ fieri solet partim iracunde, partimque timoris accessu haud infulsé comparare queam testudini & limaci, quæ animalcula , ubi nullum adest periculum vel damnum, emittunt capita sua & limax cornua fua è restudine simul atque vermis pro parte è terra exit post pluviam folari casore delectatur: At fi vel testudo vel limax vel vermis aliquem videat timendum, vel fe invadentem, subitò contrahunt se in se &c in domibus fuis se recondunt : Haud aliter fe res habet cum spiritibus in Antipathiæ effectis: Non enim trahunt spiritus sibi contrarios ad fe, fed fe ipfos in fe ab eorum aspectu ab extra ad intus contrahendo, attrahunt. Sed relinquendo corum opiniones, qui credunt, iftam Magnetis attractionem effe fui potius nutrimenti, quam amoris Sympathetici caufum, ad eau inclinamus, qui cum amplexu eorum fympathetico tenent : Nam cum sit certum, tam ferrum, quam Magnetem ab eadem minera, vena & natura extrahi: Sunt enim uterque dispositionis terreæ & Borealis : & cum Magnes & spiritus ejusdem formales fint magis ornati & aggravati fuperfluitatibus, quam ferrum igne examinatum & depuratum, aut fuum fimile ex ferro feu chalybe depurato magno appetitu attrahere tentant, quò melius corum affiftentia ab onere tali liberarentur, & in iftiofmodi actione alliciunt ad se ferrum (quod, quasi fpiritus fuos formales relinquere nolens, per naturalem quandam continuitarem, morum radiorum fuorum formalium fequitur)aut ut folatium ei & opem, imò verò & refectionem aliquam ferat; haud aliter, quam materia fœminina allicit & ap. petit masculum formalem, ut ejus masculino spermate & sulphurea forma reficiatur, quam formam illi ambo ab ideali Catholici agentis Boreali natura originaliter acceperunt, qui sustinet & animat terram, ut testatur Iob. Idem boc alia similitudine, fed ex regno vegetabili comprobabo. Obfervamus, granum tritici, non participans cum natura terræ, hoc est, tam diu, quam est supra terram & non seminatum in terra, fuum fimile à cœlo, quo multiplicari poffit, attrahere non poffe: At poftquam matrici terræ committatur, seu sepeliatur in terra & quòd terra vincula fuæ compofitionis per corruptionem diffolverit, spiritufque hac ratione captos liberaverit, tunc spiritus incipere ad se allicere, & deorsum ad fe attrahere radios folares, influentiafque constellationis suæ tam sixæ, quàm erraricæ, ut eorum ope penitus ab Elementaribus fuis ligamentis liberentur, & mediantibus radijs ejufinodi fuæ naturæ à cœlo miffis, furium eleventur, & quafi in patriam reascendant : Ita, ut simile additum sibi fimili reddatur fortius in fuo afcenfu:Nam ab experientia docemur, formam coeleftem feu radium vitalem inclufum grada-

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

tim repere & paulatim afforgere è terra & | fummo conatu five appetitu tendere ad fuam fedem nativam, à qua prius de feendebat : Sed quoniam Elementum ignis eft fpiritui Æthereo contiguum, atque ideò permittere non vult, radium coelestem afcendere fine eo : & quoniam aër est vicinus contiguus cum igne, ideò non minus durabit, ut ignis furium fine ipfius confortio tendat: Arque iterum, aqua illud ipium fibi vendicat privilegium, ut uniatur in plantæ afcenfum cum aëre: Denique terra non finet aquam altibs afcendere fine fuo amplexu;ut pote,ei proxima focietate conjuncta, ac ratione fuæ gravedinis afcendere nequeat, aquam inferius fuo amplexu retinet, ut & aqua aerem, & aer ignem, & ignis naturam aetheream: Atque ita spiritus illi irradiati,qui pro libertate suorum fratrum videbantur descendere, vinculis istiusmodi Elementaribus à suo motu ad sursum impediuntur, cogunturque in sere pendere, ubi loco ascensionis eorum ad ccelum in granorum multitudinem augentur-Atque ego proprià meà experientia, videlicer in Chymia Elementorum seu partium Tritici separatione notavi, forminam in Tritico, que virtute Magnetica influentias cœlethes fibi fimiles attrabit, effe quoddam fal \*cnerum , & volatile ex depurata feu acrea terrestri substantia, sed admodum in igne coelefti dives & featuriens: Atque ideò volatile unione utriufque extremi redditur: Ita, ut fit ifta fœmina illa, quæ allicit & deorsum trahit Magnetice radios de desuper, cofque ad naturam fuam multiplicandam retinet: Haud aliter, quam auceps ave captiva ad alias aves ejusdem speciei in tetia fua alliciendas utitur. At verò pro natura minerali fœminea, quatenus corpus ejus elt magis folidum & compactum & no facile corruptibile, illa per cam iplam ratio-nem,nimirum per attractivă, fais fui ftiptici virtutem, effentiam radiorum ferri, tanquam à stella suæ naturæ ad consolandos & redimendos suos spiritus ad se allicit, & confequenter mediantibus fuis spiritibus corpus masculinum ad se assugit & attrahit : Quoniam unum abalio non potest congruedividi; & quando ipía illam attraxerit, eam firmiter retinet, partim confolationis & corroborationis causa, par-timque ad multiplicandam suam essentia. Atque ideò Philosophi illi decipientur, qui Magnetem more occulto formalibus ferri spiritibus nutriri negant ajuntque, quòd, quamvis ipfius virtus effet per ejus in limatura ferri immersionem seu sepulturam aucta: Tamen, quoniam Magnete nec menfura augmentatum invenetunt, nec ferrum fuo pondere diminutum, concludunt, eum non nutriri. Sed ipfos scire oporteret, formales in aëre radios non plus ponderis ei addere.quam lumen candelae aut vitro, aut aquæ, quæ illuminat,& tamen formaliter nutritur, & effentia formali multiplicatur,

tametsi non substantia materiali aut quantitate. Denique, ut externum frigus, facit calidum in sere formali fe ipfum contrahere, & a circumferentia centrum versus retrogredi ad evitandos infultus fui adverfarij : Ita etiam externum frigus eum coarctat in fpatium magis strictem, mediante reverberatione Antiperistatica & contractione facta à penetratione frigoris Borealis: Sed in Magnete Spiritus ett Saturninus, & haud aliter fugendo fuŭ fimile introducit per affiftentiam etiā corporis Saturnini, ficcitate naturæ Mariialis animatus: Quæ natura etiam Septentrioni à quibufdam aferibitur, sed prætered affectat suum simile in ferro: Atque ideò per affectionem & appetitum Sympatheticum eò magis ad opus attractionis animatur : Atque præter ista omnia appareret, esse etiam facultatem attractivam in corpore ferri, quæ trahit ad fe spiritus Magnetis: Haud aliter, quam masculus seu Mars in sua natura appetit venerem: Sed, quoniam foemina ratione fua: frigiditatis maximé affectat & cocupifcit focietatem mafculi, radij spirituales sua attractionis majori fervore & defiderio appetunt, & per confequens magis attrahunt & alliciunt ad fe masculum, qui est calidior & perfectioris natura: Verùm hoc optimé observatur in dispositione ferri, quod ego existimo pro mare: Nam, quamvis ipse per se sine Magnetis assistentia, polos suos naturali inclinatione ad polos mundi convertit, tamen observamus, hoc fieri magis lenté,tardé & minori cum appetitu & confequenter affectione magis formali, quam materiali.

Colligo ergo ex ijs, quæ funt anteà dicta, duo fimilia, quæ funt de natura Æquinoctiali & Zonæ temperatæ fe in vicem per amissionem Sympatheticam radiorum afficere & amplecti, à centro ufque ad circomferentiam: Atque talis est illarum creaturarum amor, quæ per proprietaté emanationis politiva vivunt, uti funt animalia calidæ dispositionis, sive sint sicca aut humida, atque ideò non unum fenfibiliter trahunt spiritum adaliud, sed operantur per unionem, qua facta est à conjunctione five concurrentia luminum post radio. rum corum formalium emiffionem. Atque hnjufmodi relationem habent ad proprietatem spiritus illius, qui emittitur à ventis Orientalibus vel meridionalibus, quorum naturæ est dilatare à centro, atque ideò no contrahere à circumferentia. E contra duæ naturæ fimiles, quæ proprietatem polorum & Zonaum frigidarum amplectuntur, fe invicem amant & amplectuntur, per modum contractionis, nimiră attrahendo & fugendo unius & alterius natură à circumferentia utriusque ad eorû centrum: Que-madmodum videmus in Magnete uno per medium diviso, ejus pars unica attrahet &c afluget aliam ad fe, & miro conamine tendunt embæ, ut invicem in loco æquincetialis mutuò conjungantur : Haud eriam ali- | & ficca Martiali natura atque ideò condi ter fit illa attractio, quæ facta est inter Magnetem & ferrum, quæ ambo funt creaturæ Saturno & Virgini & stellæpolari fubjectæ. Ab iftisphylicis & altronomicis nostris assertionibus non multim videtur contemplatio Chymica variare: Nam fi in tali speculatione naturam Magnetis respiciamus, inveniemus quidem, non oririà naturali, fed potius monstroso partu seu generatione; or pote, qui ad inftar muli ab inæqualibus & diffimihbus notatur parentibus procedere Nam, fi confideremus modu compesitionis ipsius, percipiemus, ejus matrem seu massam corpoream passivam elle communem, petroium ac terrestrem Mercurium, & ejus patrem, feu formam activam effe spiritum metallicum, sive sulphureum & Martialem: Ac denique inveniemus, corum mixtură effici in hune modum. Liquer Mercurialis de lapidea terreftri feu Saturnina natura existens adhuc in prima fua materia & quafi concha, exiitensque propinques vicines Mercurio Martis, Namhæduænaturæinveniuntur communiter in eadem terræ vena propinque five in focietate mutuò ad invicem: ob iltam rationem fibi transmutationem acquisivit levem. Atque ita apparent hæduæ naturæ arcta quadam contiguitate & fere continuitate simul conjungi; adeò, ut compositio ista mediam obtineat inter metalli martialis & lapidis Saturni natură, ac haud inepté Mercurius imperfectò modo tranfmotatos, seu quæ Mercurij Hermo phroditici Saturnini species, in quam, cum spiritus Sulphurei Martialis, tanquam forma metallica ingreditur, recipit illos spiritus martiales, cosque quasi propria corum pasfiva Mater in fuo ventre confervat : Atque hac ratione maffa illa in corpus petrofum coagulatur. Iam verò, cum quilibet spiri tus, & consequenter iste lapidis magnetici per illud, quod est ei in natura similius, avide or nutriatur desideret: Qua quidem ejus nutritio seu spiritus nutriens præcipuè in farre invenitur. Accidit ob hane caufa, spiritum internum Martialem in Magnete attrahere ferrum ad fe,& occulto quodammodo videri nutrimentum ex eo ad fe fugere & allicere. Concipio ergo, falem fixu,

tione ignea, terrea ; & partina ex frigida & ficea (tiptica atque Saturnina facultate, quam etiam à terra recipit. Adeò, ut duo concurrant testimonia mirabilis attractionis in Magnete, Et,quoniam Venus diche est amica fœmininæ & Sodalis Marti, ipsa Magneti defiderium, concupifcibilem fontë attractivæ Magnetis facultari impercit, & hac de causa refrænat & deprimit proprietatem irafcibilem & odibilem in Marte fuis amplexibus fœmininis. Verùm, fi feriò internam ferri aut Chalybis naturam introspiciamus, hoe totum per effectu eliciemus : Nam ego familiari quodam menstruo corpus ferreum seu Chalybem in speciem Cupperola feu vitrioli reduxi, quae quidem mineralis Salis natura est tam familiaris cupro, quam ferro: Nam Vitriolū per candem è cupro extrahitur rationem. Iam verò in Vitriolo & Copperofa, difpolitionem seu naturam calidam & ardentem cum Sulphure quodam terreo & attractivo inveniemus, quod haud aliter fegit & attrahit ad fe, quam Bolus Armena aut terra figillata humiditaté foleat. Vnde liquet, tamMartiale & Saturninam, quam veneream conditionem in sale Magnetico & ferrugineo concurrere. Præterea reperiemus, influxus Martis fe ipfos naturaliter cum ventis Borealibus miscere, & per optimé cum natura terræ convenire. Quoniam in Elementorum circulatione terra respectu fuæ ficciratis confentit & Sympathizat cuigne. Porro etiam Prolomæus ventisillis Aquilonaribus, qui funt violenti, influentias Martis afcribit. Prætereà spiritů Martiale effe caufăc virtutis retractivæ in quolibet sale orrosivo atque etià hebra & gumi ei subjecto;apparet manifestè ex Euphorbio, feammonea, Laureola Flammula, & calidis corrolivis venenis: Nam istiusmodi fimplicia(ut nos docetHermes)potestati & cottellationi Martis subduntur. Hinc ergo testatur experientia, vitriolü esse frigidum, acidum & stipticum in suo externo, & tamë calidum, caufticum & corrofivii in fuo interno: Atque iteru Ferru, quod nuncupatur Mars quatenus Martis influetijs fit fubjectu,eft vitriolu feu Copperofa in fuo interno, uteriă cupră in fluentijs veneris obin ferro seu Magnete eise partim ex calida dire dignoscitur, unde & Venus dichitatur,

CAPVT. III. De hominis in regno animali extellentia & de admirabili Magnetis natura in regno minerali.

Postis conditions of the discontinuous of the postis conditions of the discontinuous of the d netis conditione, cu illa hominis comparare, conderando admirabiles virtutes & dignitate unius in regno animali & miraculc fas atque myfticas proprietates & operationes alterius in regno minerali. Ad ho-minem verò quod attinet, de iplo dignitatis ipfius caufa in primo loco efficiam mentionem: Thefaurus tam fupereminens & admirabilis in ipfo recoditur, ut fapien-

res summam hujus mundi sapietiam in verafui ipfius cognitione, hoc est mysterij illius fecreti, quod in homine delitefeit revelatione confiltere exiltimaverint : Namhomo dicitur esse centrum cujuslibet creatura: & centrum atque miraculă mundi, inse comprehendensomniù creaturaru tamcœlettio,quam terrettrium,& confequenter ipfius Magnetis proprietates, unde & Microcolinus vocatur: dicitur etiam Tem-Cc4

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II, Membr.II.

plum Dei, Membrum Christi & habitaculum Spiritus Sancti (uti ab Apostolo docemur)nec quidem imaginandum eft, Deum voluisse sibi mansionem in loco indigno eligere: Arque ideò in hujus subjecti confideratione & in arcanæ reique tanti momenti inquifitione, opus habemus, ut cum exactiffimanostra discretione & Iudicio à visibilibus in homine procedamus ad ejus invifibilia, hoc est, ut acutiori ingenij noftri acie per viam demonstrationis à posteriori nimirum ab externo homine,in fecretæ, mysticæ ac internæ ipsius existentiæ viscera penetremus. Quare procedimus in hunc modum. Cum homo haud injurià ab Hermete traditur esse filius mundisuti ipfum mundum Dei filium dichitavit, quatenus ad imaginem Archetypi fabricatur: Atque ob iltam rationem Microcofmus dicitur; operæ pretium erit intelligere, quòd ipse etiam more Macrocosmi,in cœlum & terram dividatur & perconfequens in fe hand aliter comprehendat fuos circulos, cœlos, polos & ttellas in proportione ei competenti, quam Macrocofmus: Atque etiam, ut invenimus, icones spirituales cœlorum cum suis circulis & polis etiamin terra Macrocolmi & omni particula ejus delineantur: Quemadmodum in Magnete & ferro videre licet. Ita quidem interni hominis Character in homine externo delineatur & exprimitur: Haud aliter, qu'am de figura enfis & vaginæ proportione, aut nuclei effigie ex cortice di judicare possumus. Ad polorum mundanorum inventionem in homine quod fpectat, haud minima inter Philosophos de ca facto eit controversia, cum Plato, Pythagoras atque Ariftoteles manum hominis dextram plagæ orientali ad aptaverint, ac eorum ratio eit, quoniam diurnus coelorum motus, qui procedit à primo mobili, efficitur ab ortu in occasium, atque ideo per hanc corum rationem, ejus plaga occidentalis debet finistro correspondere, atque in disponendo hominem secundum iltam politionem, ejus facies debet respicere septentrionem, atque posteriora Meridiem. Et Empedocles videtur huic opinioni se opponere, asseverando, Solttitium æstivale five Tropicum Cancri, parti mundi dextræ affignari: & tune sequetur, quod statio solis hyemalis sive Tropicus Capricorni fit finittræ dicata, ac juxta iltam directionem, facies humana debet refpicere occidentem : At animi mei fententia est hisce eorum opinionibus penitus opposita: Quoniam tam rationibus Theologicis, quam ex facris literis collectis fum perfuafus, faciem humanam debere naturali pofitione folis ortui five plagæ orientali ad aptari, & tunc ejus potteriora respicient occasum & consequenter manus ejus sinistra indicabit Polum septentrionalem, ut &c dextra Meridionalem. Probatur ista positio inprimis teltimonio facro: Nam Patriarchæ, Prophetæ & Apostoli in majori sua devotione facies fuas ad orientem convertebant, Quod quidem erat argumentum, illam mundi plagă arteriori hominis par-tiesse dicatam divinitus- Porro etiam in Marth. 14-Evangelista legimus, quòd fulgur egredietur ab Oriente & in Occidentem transibit-Et alibi dicitur : Metimini quamque ad Numeri, 35. plagam Orientalem & ad plagam Australem & ad plagam Occidentale & ad plagam Septentrionalem &c. Ac fi dixiffet: Metimini agros ante vos & ad dextam ve-ftrā & post terga vestra & ad sinistram.Et apud Iobum invenimus : Si ad Orientem ero non apparet, fi adOccidentem,non intelligam eum, fiad finittram, quid agam? Non apprehendam eum, fi mevertam addextram, non videbo ipfum: Vel, ut Fr. Vatablus & Pagninus inter pretantur: Si me vertam ad Aquilonem, dum operatur ipse, & non videbo, abscondet se in Meri-die, nec videbo. At Tremellius sic interpretatur: En, si antrorsum iu ero, non aderit, si verò retrorsum, non animadvertam eum: Cum ageret ipse ad sinistram, non tamen videbo: Operiet dexteram plagam, nec tamen respiciam &c. Ita,ut quòd Pagninus facit orientem Mundi angulum, Tremellius vocat faciem seu partem anteriorem mundi &c. Vnde fine ulteriori, ut opinor, controversia apparebit, directam hominis dispositionem secundum mundi majoris situationem esse, ut facies ejusad aptetur ad orientalem terræ angulum: Atque ob iftam rationem, oculi ejus bini atque etiam aliarum creaturarum in fuæ fabricæ frontispicio disponantur, ut post tenebras nocturnas longas, folem Orientalem fua cum delectatione & defiderio respiciant, ut in præsentia ejusdem creatorem opiparè in ea habitantem adorarent, in cujus aureò aspectu est noctis tenebrofæ dominium expellere, & consequenter ipfum quafi folis æterni ac invifibilis typum falutare, qui etiam (ut nos fcripturae docent)ultimo die ab oriente apparebit ad renovandum atque purificandum mundum corruptibilem igne : Sequitur ergo, partem hominis dextram debere respicere Meridiem, ut ejus portio læva spectat ad septentrionem. Quod etiam totum eò certiùs apparet, quò magis rationi Philofophicæ conveniunt: Nam hepar politionem fuam in dextra corporis regione habens, communiter cum natura Meridiana si fympathizare videtur, quatenus sua virtute fanguinem aereum & calidum generat, eumque per alveos venales undique in Microcofini terram emittit, ut mediante eo vegetet : Haud aliter, quam ventus Meridionalis tepidos & madidos producit imbres ad terram macrocofmicant irrigandam, ut hinc inde plantæ & herbæ, quæ foper terram crefcunt, vegetentur, augeantur & multiplicentur abundé: Sinistra verò corporis humani portio haud inepté

referri quam aptissimé potest, ad plagam mundi Septentrionalem seu polum Arcticum. Nam, quemadmodum in illo angulo aer, aqua & terra est admodum frigida & ficca & ad congelandum apra, atque etiam conditionis ltipticæ & contractivæ seu restrictivæ, ita etiam invenimus, quòd lien, cujus politio est in finistra corporis parte fit receptaculum Melancholiæ five humorum frigidorum, spissorum, acidorum atque terrenorum : Similiter, ut flatus Boreales macrocofini folent plærunque pulcherrimum lumen Solare obfuscareatque abscondere, atque hac ratione tenebras ac obscuricatem Hæmisphærio nostro procurare, animadvertitur: Ita etiam in mundo minori, Ventositates & fumi à liene expirati, observantur cordis ventriculos contrahere, & loco passionum bonarum, lucidarum, & piarum, cujulmodi funt lætitia & gaudium, amor, charitas, fpes &c. Producere folent passiones seu perturbationes pravas & obscuras, quales funt tristitia, metus, desperatio & hujusmodialia, faciuntque, ut cor affectus (yncopeticos patiatur. Sie ergo eligere fas est polos duos in microcofino oppofitos, cum illis in macrocofmo ad amoffim in effectu concurrere, numerando polum Meridio-nalem ab Æquinoctiali. Nam fi dividamus Magnetem in medio, inter duos fuos polos, pars illa æquinoctialis, quæ est polo Arctico proxima, inferviet & manebit in loco poli Meridionalis: Atque iterum, fi illa medietas dividator in loco Tropici Cancri, divisio illa circa Tropicum erit polus Meridionalis. Sed , ut magis intrin-fecus adhuc in mundum minorem introfpiciamus, inveniemus profecto, ipium fuper fpiritualem illum lapidem Angula-rem fuper ædificari, à quo mundus major erat factus, atque terra ejusdem sultentata: & consequenter in isto lapide Spirituali mundus & quælibet ejusdem particula erat idealiter delineata ab origine, priusquam ad imaginem terræ, quæ dicitur fpiritus sapientia esse plena, fuisset formata. Hinc ergo dictitatur homo seu mundus minor, Templum Dei & corpus ac membra Christi, ac habitaculum Spiritus Sancti, uti antea est relatum. Ob hanc ergo caufam credendum est, secretos esfe polos, circulos atque (tellas tamSpirituales, quam corporales compositioni humanæ affignatos : Haud aliter, quam ipfos exacte & fine omni dubitationis alea in terra & omni portione ejusdem magnetica invenimus: Ita, ut in homine funt proprietates Ventorum Macrocolmi , & confequenter in eo passiones procreari possunt, & exeopro-duci, quæ sunt tam Antipatheticæ, quam Sympatheticae.

Ian verò filoco fecundo more debito & cum diligentia Magnetis naturam confideremus, haud minima in ipfius proprietatum obfervatione rapiemur admiratione:

Imò verò inveniemus, captum atque ratio nem humanam fere excedere, quòd lapis mineralis, utcunque furdas, immobilis & stupidus tales nihilominus Spiritus possideret, qui insensibiliter occultas suas facultates seu virtutes per & trans saxa durissima, lignafirmiffima& folidiffima metalla, haud in conceptu humano transpirabilia; Imò ipfū vitrū impenetrabile quafi, atque alias hujufmodi fubítătias compactas, quæ nulla fesibilia in se habent spiracula, seu porofitates, penetrare valet, & quòd possit in fe ipfum atque in ferrum oper ari , & quòd polum Arcticum in distantia tam remota, ut remotior respectu nostri excogitari Vix posfit, nimirum à terra usque ad cœlum quippe octavum, ubi est stella polaris, quæ longitudo est quasi in commensurabilis, tam constanter intueri queat. Audacter pronuntiare audeo, universam scholam Peripateticorum, quæ cojuslibet rei rationem reddere, ac omnia, quæ ad occultiffimorum & intimatiffimorum fecretorum naturas spectant, scire profitetur; se ipsam admodum perturbatam & in imaginationis phantasticæ ac Chimeriæ labyrintho involutam stque confusam invenier, priusquam negotium hoc nebulofum discutere, aut ad ænigmatis tam profundi viscera penetrare, hoc est, prinsquam ad optatum hujusce inquisitionis metam pertingere potnerit: Vr pote, quæ digito verioris & Divinioris Philofophiæ, quam eft illa Ethnica judicatur, cujus totius actionis & virtutis origo & principium formale est lapis ille angularis Catholicus Christus Iesus, in quo est divinitatis plenitudo, uti nos docet Apostolus. Nonne est resadmiratione dig-na, spiritum istum Magneticum transire & penetrare solere, haud aliter, quam ille ccelestis humanos, ubi aeri denegatur ingreffus ? Nonne est Argumentum evidens, effe de progenie coelefti, cum effe-ctus tales, etiam non obstantibus corporibus folidis interpolitis inter iplum & ferrum, producuntur ? Quare non ita ovanter jactitet & glorietur Plutarchus, uti in loco illo fecit, ubi nodum illum intricatum Gordonium folvere tentat, reputando illud pro dedecore & defectu in Philosophis doctis, qui in istiusmodi mysterio versati, in ejusdem profunditatem non funt demerfi, cum ille ipie tandem egregium fuum in ista stricta sua inquisitione denotet errorem: Quippe cujus conclusio est, infenfibiles emanationes feu emiffiones aut effluxiones, quæ egrediuntur ex Magnete & producunt attractivos tales effectus, fint groffæ & flatuofæ. At fi judicio paulò maturiori negotium istud confiderasset, tune quidem perciperet, aërem subtilissi-mum atque admodum rarum viam ullam aur porolitatem non posse invenire per ligna plana seu tabulas ligneas & lapides politos, aut laminas argenteas aut aureas; ac multo minus fpir tibus groffis & flatuo Dd

# SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. II. Memb. II.

sis conceduntur spiracula, per quæ trans- aut ingredi queant. Sed, ut ad directam versim corpora talia compacta penetrare discursus hujus nostri semitam revetar.

#### CAPVT. IV.

De dispositione duplici attractiva in homine, quarum unica cum natura Magnetisconvenit, altera vero ab ip fa differt, in hoc etiam capite, ratio cur viri mortui cadaver, Magneticafive attractiva virtute induatur lucidé explicatur.

Tin dimensione Magnetis esse mul- | pellere : & tamen ambæ hæ naturæ oppotiplices attrahendi species sive modos observatur(nam ejus attractiva facultas est aliter affecta circa ejus polos, nimirum perpendicularis, quam in ejus æquatore: Quippe, quæ ferrum more prono & prostrato ad se allicit) ita etiam magna reperitur differentia inter effectus virtutis illius attractivæ, quæin homine reperi-tur. Nam lien habens naturam & proprietatem Borealis Poli, fuom fimile, nimirum fuccos Melancholicos & terreftres virtute quali Saturnina directé attrahit: At cifta fellis, fuam facultatem attrabendi à proprietate Martiali Sulphurea feu terreîtreitate ignea accipit;atque hepar dilatatione meridionali five æquino@iali fan-guinem, quem priùs rubicundum fecit, mediantibus canalibus venofis per univerfam terram Microcofmicam dispergit atque transfundit. Sed in primo loco per po-rofa organa chilofam cibi fubftantiam ab intestinis attrahit, quas omnes attrahendi & expandendi facultates nunquam exerceret, nisi caloris naturalis incitamentis ad illud opus effet animatum. Et, quam vis calor ille ex natura fua magis dilatando diffipat, quam, ut attrahendo contrahat; tamen ille incitat & animat inftrumenta quædam corporalia, quæ à natura ad tale opus perficiendum, nimirum ad fugendum & alliciendum fibi per contractionem, atque iterum ad se dilatandom per relaxationem ordinantur. Atque ob istam rationem Cor, Stomachus, intestina, venæ &c. Formatæ & compactæ funt ex fibris directis, attractionis gratia, & transverfis, retentionis caufa , & obliquis propter expulsionem. Atque iterum aëris per afperam arteriam & nares attractio, haud quivit perfici fine ope & auxilio pulmonum, qui minimé fine caloris dilatantis & vivificantisanimatione atque incitatione operari aut movere potuerunt. Ita, ut in hoc casu, omnis externi aeris attractio, quæ fit per poros in partes, carnofas, & per pulmones in Lævum cordis Thalamum, procedit immediaté à dilatativa caloris naturalis actione, & perficitur mediantibusinstrumentis, idque præcipué per pulmones & cor : Haud aliter, quam videmus, Syringam feu fistulam, si ei ejus organum interius extrahatur , parum aerem vel aquam ad se trabere : At si illud interius detrudatur, aërem vel aquam illam attractione introductam iterum emittere seu ex-

fitæ in unico instrumento procedunt ab unico Spiritu humano dilatato, qui opera-tur. Debemus igitur intelligere ( uti est antea dictum) hominem componi ex materia, quæ est ejus patiens, & forma, quæ est ejus agens: Atque ut materia prius procedebat ex fubjecto aqueo chaos tenebrofi abysso egrediente, atque ideò est per se Boreali & privativæ dispositioni , nimirum quieti, frigori , mortificationi & immobilitati proclivis. Ita quidem est ista materia, quæ facit contractionem tam in corde & per confequens in pulfuum motu, quam in alijs corporis partibus, hooeft, naturalis materiæ in homine inclinatio est contrahere Spiritus à circumferentia ad centrum,cum é diverso forma, quæ à luce derivatur verfatur in dilatatione atque ideò in animatione & exagitatione materiæ, quæ fine istiusmodi agente à Borea-li matris suæ frigore stupida & quasi mortua remaneret. Arque ista est ratio Sy-stoles & Diastoles in motu cordis, qui provenit ab illa actione & paffione five operatione & refistentia, quæ facta est inter lu-cem, calorem seu formam æquinoctialem & materiam tenebrofam frigidam aut polarem, in compositione humana. Vnde evidens eft, quod, ut mundus major dictus est ex lite & amicitia conflari, ita etiam mundus minor haud injurià ex contrarijs componi traditur, videlicet ex lucis sobole & illa tenebrarum. Iam verò in hoc videtur facultas hominis vivi attractiva, ab illa Magnetis, in eo discrepare : Quoniam Magnes non apparet fenfui humano adeò vivus & & agilis ac homo , fed quodammodò videtur mortuus, quatenus à vena fua ferruginofa dividitur. Atque iterum ipfe non evidenti dilatatione à calore vivifico procedente, mediante substantia organicâ, fed virtute contractiva partim terrestri & partim cetrali, quæ prius dilatatione suos emissir radios, ac tu demum ad se alliciendo contraxit, atque ob istam ratione major iplius attrahendi potestas colistit in polo: Attractio verò hominis viventis procedit à caloris vivifici dilatatione à centro versus circumferentia, qui efficit, ut instrumenta materialia tam ad attractionem, quam retentione & expulsione, officia fua præftent, & quandoque operatur præcipué ad contractionem, hoc elt, movere foletà circumferentia versus centrum, videlicet cum voluntate divina privativæ emanationis radios recipiat: Quemadmodă, quando cor contrabitur, unde fie, ut paffiones pravæ, ut funt tristitia, melancholia, invidia, desperatio, timor &c. Oriantur, de quibus anteà est telatum. Quandoque etiam calor nativus reflectit ad sensuum solarium requietem radios suos interné, uti în actione somni, qui est mortis & tenebratum imago videre licet: At verò è regione se ipsum à centro ad circumferentiam dilatat, quando vult, ut Spiritus animales vi-

gilent & operentur.

Hifce ergo imaginari poflumus , attra-Givam Magnetis facultatem effe primum ab extrinfecus ad circumferentiam, & ab illa ad centrum, ita tamen, ut res corporea Spiritus defiderati, retineatur à Spiritu retinente & à centro contrabente in circumferentia,uti in ferro à Magnete, & palea à Carabe attracta videre fas est-Ista est enim ratio fui fimilis in ferro & chalybe fibi attrahendi ratio,quæ substantia ferrea respe-Au fuze à Mercurio petrofo heterogeneo purificationis, naturaque jam purificatae homogeneitatis homini vivo comparatur, qui fpiritibus vivis se dilatantibus animatpr. Velim enim, ut quilibet intelligat, non eise ullam in terra creaturam, quæ non habeat fuam Aftrologicam feu stellarem influentiam; quæ (quamvis ipfam oculariter discernere nesciamus) emicat, suomque ad foum in specie simile non facit aspectum, videlicet ad tales creaturas, quæ funt conditionis stellarum, quibus influentiæ corū distillant. Veròm siduæ creaturæ fuerint natura mutuò dissonantes & contraria, tunc earum una more Antipathetico divertet & reflectet radios suos ab alio. Ferrum ergo inftar masculi vivificantis Mag-neti occurens, ci sei amoris radios facillimè emittit, qui cos tam avidé fibi virtute Spirituum suorum internorum Martialium etiam ad fuum centrum attrahit atque introducit: Atque attractione radiorum ferri formalium fecum etiam vehit & ducit corpus ferri, quod poffidet stellares five Martiales influentias. Pari etiam respectu, videlicet appetitus concupifcibilis Magnes in virtute fortis, loco fœminæ ad debiliorem, videlicet, in quo non est tantus appetitus, haberi potest. Haud etiam aliter res sese haber cum homine vivo ac cadavere alterius: Nam, tametsi multa corpora videntur esse mortua, tamen Magus Naturalis intelligit, in ejus carne & offibus atque etiam sanguine admirabiles delitescere spiritus, qui miracula haud minora; imò vero majora, quam illa Magnetis præftare queant. Atque ideò velim, ut quilibet My-Iterijs Dei in natura creaturae perverfus & fua imaginatione nimium occæcatus, melius ab experientia instruatur, priusquam tantà audacià & fine hæsitatione asseveret, nullos mebris hominis amputatis, nec cadaveri hominis mortui in elle fpiritus, imò quidem ipium Diabolum nihil ipiri-

tuum ipsis conferre posse autumant. Nam moneo ego judices tales audaces atque temerarios, ut fciant, quòd, ut Magnes (utcunque oculis maffa apparet mortua) observatur sibi centraliter appetitu vivo sugere & allectare spiritus radiosos cu corpore alterius Magnetis & totus Magnes & quælibet ejus portioà toto divifa, hoc idé juxta fuam proportionem præftabit : ita etiam probare & confirmare possum demonstratione oculari, quòd debita applica-tione carnis ex aliquo cadaveris membro defumptæ, ad carné hominis vivi per nonnullas horas, homo, cui applicatur debilis & invalidus reddetur : Et tamen paulò post Mummiæ illius Magneticæ corporalis remotionem, ille vires fuas priftinas recuperabit: Verum,ne relatio ifta mea vidererur adversarijs figmentum, quatenus allegare poffunt, rerum iftiusmodi applicationem posse magis in hominis viventis imaginatione quam corpore operari, & quòd fine vero fundamento fe effe debilem fibi perfuadeat, & quòd nullus produci queat affectus externus, quæ hoc probare possit, Respondeo ego, tantæ esse istam applicationem efficaciæ, ut mummiam Spiritualim in forma visibili extrahere observetur : Nam ratione frigoris exterioris membri , mummia in superficie corporis Magnetici fic extracta condenfabitur, haud aliter, quam aer in nubem aut nubes in nivem : Ita , ut colligi poffit & in speciem quandam Panaceæ reduci, modò fi perfona, ex qua extrahitur, fit sanæ complexionis & in suo corpore salubris, è regione verò pro medicamento tă corruptibili & Antipathetico haberi debet, ubi corpus morbo aliquo venenolo feu cotagiofo, nimirum morbo gallico, lepra, &c fimilibus inficitur, ut infra clarius explicabitur. Iam verò ratio istius actus seu operationis in parte hominis mortui Magnetica eft, quod, ut cum corpus effet vivem à radijs lucidis activis animabatur, & per omnes ipfius lucis vivificæ proprietates gaudebat: Nam erat activă, mobile, dilatativă ac denique æquinoctialis seu Australis coditionis: Ita,ut sanguis extincto calore naturali proprietate tenebraru induit : Nam morti ficatur à frigore, cogelatur, potentialis, hoc est, immobilis & cotractivus redditur ejus actus, ac (ut verbo dică) de natura Zonæ rigidæ & poli frigidi, adeò, ut, ubi anteà, dum in vita esset, radios suos à centro ad circumferentiam emitteret, ac benedictiobus emanationis Dei vivificantis & politivæ frueretur , jam in apparitione mortis conditionem & emanationem proprietatis Divinæ contractivam, privativam & mortificante induit. Et tamen nihilominus nolim, ut sapientes cogirent, quod, quoniam corpus vivum in cadaver mortuum convertatur , ideo fit Spirituum vitalium omnino vacuum;cum à scripturis sacris confirmatum habent, Dd 2

# SECTIONIS SECVNDA, LIB. II. Mcmbr. II.

Sap.12.1.

incorruptibilem Dei Spiritum in esse om- 1 nibus, & per consequens tam in mortuis, quam in vivis : Nam spiritus iste incorruptibilis, fecundum ejus in quatuor ventis proprietatem,est aliquando in motu à centro rei, cui inest, ad circumferentiam: Nam istiusmodi sua activitate creaturam vivificat, eamque facultate sua æquinoctiali feu australi agere, & vivere facit : Sic dicimur in Deo vivere, movere & esse: Movetur(inquam)in ista fua proprietate à centro Solis cœlestis ad omnium creaturarum inferiorum animationem , nimirum evocando spiritus earum, incorruptibiles, ad centrum ab hyemali frigore repercuffos, à centro ad circumferentiam ipfarum: Quemadmodum in vegetabilibus videre licet, quæ tempore hyemali apparent mortua: Quoniam spiritus vitæ relinquunt circumferentiam eorum, & in centro, quafi loco à frigoris infoltibus remotiori fe abscondunt, ibique acquiescere videntur. At vero quando spiritus iste percipit & fentit fontis lucidi appropinquationem, ut pote a cujus radijs folamen & auxilium recipit, incipit paulatim á centrali fuo palatio emergere & plantæ circumferenti am jam visitare gestit, atque radijs cœlestibus, qui in corum auxilium de defuper emittuntur, unitas, tenebrofam privatione & frigora congelativa è fuo tabernaculo fumma ope expellere tentat, ut ad vegetationis & multiplicationis actum liberiùs procedat, quemadmodum in tritico in ter-ra sepulto seu seminato liquet: Haud aliter, dico,natura Magnetis Martialis, spiritu Sa. turnino originaliter in fuum centrum contracto, exagitatur atque incitatur, & cum pari gaudio formales ferri radios ad se sugit, à cujus spiritu Sulphureo Martiali, ipsi originaliter featuriebant : Atque tali etiam modo spiritus Cadaveris, mediante frigore mortificante, à circumferentia in centrum coactus, atque ibidem in quiete & fine actione remanens, reddit corpus & quamli-bet ejusdem partem fixam & immobilem. At verò cùm aspectum seu applicationem ad vivæ fuæ speciei circumferentiam faciat, tunc equidem à suo centro circumferentiam usque (ac si in centro esset quasi fame oppressus) exurgit, suumque simile in homine vivo (quod se ipsum dilatat & per poros more radioso ad suppetias ipsi afferendas ejaculatur) appetitu avido ad se vectum, Mummia Spirituali verfus centrum attrahit ut vita etiam, qua vivebat anteà, induatur, atque ut illius præfentiå recree-

mortui, fpiritibus lucidis repleta & fuper superficiem hominis vivi à frigore inspissata fubitò congelatur; & pro ufu privato refervari potest. At verò hoc meliùs confirmari nequit, quam per exemplum virtutis contractiva, restrictiva aut congelativa excrescentia fumosa falis, in offibus mortuorum contenti: Nam applicatione illius, nimirů Vzneæ seu moschi crescentis, super cranium mortuorum, ad fanguinis eruptionem in homine vivente, fanguis in homine vivo calidus, affectione quali Antipathetica motus retrogreditur, & ei denègatur exitus á congelante & aftringente excrescentiæ hujusmodi Borealiter affectæ operatione, Sed omittedo pro aliquo tempore istiusmodi coclusiones, quæ ad Magnetem hominis mortui Mummialem, ejufque virtutes spectant , quid dicetis , fi sit Microcosmicus Magnes, qui ex homine vivo fine aliquo vitæ aut fui corporis detrimento colligi queat : Cujus virtutes tam respectu generationis & partus sui naturalis ac monstrofi, ut pote à parentibus disfimilibus derivatus, atque etiam ex fubstantis specie differentibus ad instar muli, videlicet ex Mercurio terreo & Cholericis Sulphuris spiritibus humanis compactus, quam etiam ratione fuz attractionis spiritualis Mummiæ, ex homine vivente, atque etiam (quod est magis adhuc admirabile) transplantationis iplius, tam in animalibus, quám vegetabilibus speciebus modo alicno & admiratione digno tam Sympatheti-cè, quam Antipatheticé operatur. Scio profecto, ifta nova ftatim proactibus Diabolicis vijíque illicitis ab ijs reputatum iri, qui ad judicium injustum & iniquum funt proclives, quatenus ifta fphæram capacitatis superant: & tamé pro certo intelligo, ea esse vera, atque á nonnullis experta non fine admiratione multorum; imò quidem istum Magneté Microcosmicum cum usu ipsius haud ignoramus, cujus actus actuumque effectus, quando á fapientibus comprobabuntur, tam naturales apparebunt, quam corum effectus ab ipfis bene ponderati, videbuntur prima fronte admirabiles & capacitati humanæ alieni ac ad-modum abitrufi. Verum enim verò, fi ea, quæ á me funt anteá recitata intelligantur recté, serioque sint ponderata, causa eorum non apparebit admodum abstrusa, ut limites naturæ excedat. De istiusmodi Magnetis Microcosmici actione tam sympathetica, quàm Antipathetica, mihi Deo concedente plura in sequentibus videlicet tur. Sed nummia unctuofa fpiritualis viri libro hujufce ultimo difcurrere propofui.

#### CAPVT. V.

In hoc capite explicatur sausa secreta, quare; & modus, quomodò Magnes tam Microtosmicus quam Macrocosmicus ad instantiam; imò quidem dimensionem in cognitam seu intervallum indeterminatum aperari foleat.

Posterus in libro quodam suo, cui titu-lus Hoplocrissma spongus, Philosophiæ fuæ tenuitatem fatis superque in eo expresfit, ubi dicit, quòd, quoniam Solis & stellarum lumina nubes obscuras, corporaque opaca penetrare nequeant, ideò formalis hominis effentia non valet in fuo motu feu curfu ad metam aliquam distantem movere fine impedimeto aut oppositione montium, castellorum, nemorum & similium. Sed, fi paulò profundius se in Philosophiæ veræ vilceribus immerfisset, tunc procul dubio agnosceret, sperma æthereum, seu influentias stellares esse in conditione multò fubriliores, quàm funt lucis vifibilis vehicula: Imò quidem funt tenues & exacté fpirituales & admodum mobiles , ac tam penetrantes & vivæ, ut fint potentes, atque etiam foleant perpetuò fine aliquo manifefto obstaculo aut resistentia ad terræ viscera seu centrum penetrare, atque ibidem metalla omnium specierum secundum influentiæ conditionem generare. Atque iftius restestimonium ferunt omnes Philosophi tam antiqui, quam recentiores. Subtilitatem ergo Spiritus hujusce Plotinus juxta mentem Plaronis explicare videtur in verbis istis : Tanta est Ætheris tenuitas,ut omnia corpora penetret universi, tam fupera quam infera, & cum ipfis conjunctus aut implicitus majora minimé reddat, quia spiritus iste interior cuncta opera corum mole minima nullum prorfus augmentum recipiente alit atque confervat. Hæcille- Arque ratione puritatis ac fobtilitatis naturæ ifbius cœleftis cœlum, à Philosophis & Poëtis mysticis terræ maritus feu fpontus vocatur, quam vestam vocarunt : Imò verò ipfæ cœli ftellæ, in qual effe omni re mobilior & fubtilior & artinrum serie Copernicani numerant terram, affimilantur uxoribus cœli,ut pote, quæ ab eo haudaliter extrahuntur, quam ex latere Adæ Eva: Nam definiunt esse densiores partes fuorum orbium, unde fit quòd pro cœli membris habeantur, nihil eft tam tenue, fubtile ac penetrans quam est spiritus ille, à quo ipti per condensationem deri-vantur. Hæc autem est ratio, quòd veri Alchymiftæ tot de suo cœlo, quod & quintam eifentiam vocant, admiranda narrent, inde arguendo, ratione puritatis ac fubrilitatis ipiius resomnes penetrare posse. Et Philotophi dicunt, iftam quintam effentiam effe naturam illam fuam, quam definiunt effe vim quandam in rebus infinitam, omnia permeantem entia, cunctas res generantem eafque augentem alentemque &

ex fimilibus fimilia procreantem. Et certès fi cui quam realiter confiderare placuerit, quæ ame funt antea allegata, recordabi-tur me dixisse, virtutes Angelicas ab emanatione archetypica effluere, effeque divinarum Idearum typos, atque etiam spiri-tum æthereum esse Angelicis influentijs repletum, quæ radicem suam essentialem à Deo & in Deo habuerunt: Ita, ut in rei veritate non sit Lux stellaris, quæ tam profundé penetret, aut tam universaliter operetur, sed æternus ille centralissimus spiritus, qui sua divina & haud resistibili essentia per omnia penetrat & permeat, tam in cœlo desuper, quàm in terra & aquis inferius. Atque totum hoc videtur à Philosophis Mytticis, (tametsi non nisi obscuré) confirmari, quando vocant Saturnum, qui Pater erat Iovis seu caput seu Cheter Catholicæ emanationis; patrē cœli & terræ, hinc inde arguentes, quòd in emiffione spiritus sapientiæ creaverit & informarit ccelos , juxta illud Iobi : Ccelum ornasti 10b. Spiritu tuo, Er David : Verbo Domini fir. 2, Peus. 3. mati funt cœli & fpiritu ab ore ejus omnis virtus eorum. Et D. Petrus habet, cœli erant prius & terra ex aquis & per aquas existentes verbo Dei, Certum est ergo, totum actum effentialem in spiritu æthereo effe emanationis divinæ actum seu splendidum incorruptibilis Dei spiriritum, ut verbisutar Salomonis. Arque Sap, 12.1. ideò necessariò sequitur, Spiritum illum, qui meretur esse immediatum influentiae talis minime resistibilis & potentissimae vehiculum, debere esse conformem ad ipfam naturam in puritate & fubtilitate, quae eum informavit : Qui à Salomone dicitur gere ubique propter suam munditiem & innovare omnia & implere orbem terra-rum. Hoc ergo erat illud, quod coëgit sap. r. nonnullos etiam ex Christianis Philotophis in fermonem iftum irrumpere: Deus est natura, & natura, Deus. Quo intelligere videntur, naturam naturatam & radicaliter informantem, fuisse æternam illam emanationem, quæ fecit atque informavit naturam humidam mundi, qui ob iftam rationem est dictus natura naturata, videlicet præfentia ipfius naturæ naturantis, five Divini Spiritus Dei, qui ferebatur fuper aquas , ijíque igneum vigorem feu virtutem impertivit, quemadmodum partim testimonio literarum facrarum . partim D. Augustini affeveratione videre. licet. Oportet ergo, ut nos debita harum

Dd3

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

rerum à nobis allegatarum confideratione 1 habità, sciamus, quòd, si influentia completéà spiritu incorruptibili Domini animetur, tunc necesse est, ut proprietatibus natura illius spiritus Divini imbuatur, & consequenter debet esse omnium spirituum maximé fubtilis, agilis, mobilis & penetrans : Atque in co respectu magis crit potens ad omnia, quacunque folida fine ullo impedimento aut resistentia penetranda, atque etiam ad omnia generanda, augmentanda & nutrienda magis accommodatus & paratior, Ac fi incorporetur aut specificetur, individua fimilia ex fimilibus procreare folet. Porro etiam respectu capacitatis humanæ infinitam in radiorum fuorum emiffione habet extensionem, atque ideò, ut illa limitetur, est impossibile. Quod quidem omne experientia feu demonstratione hujusinodi oculari demonstrabo. Invenimus in praxi Magnetica, Magnetein virtute fui Spiritus fubtilis, qui eum intrinsecus & centraliter animat, tam potentem reddi in virtute sua attractiva, ut sine ulla resistentia radios fuæ activitatis per faxa duriffima, ligna fpiffa, metalla compactiffima, atque etiam vitra quali impenetrabilia transmittere valeat. Quod argumentum est evidentissimum, spiritum istum este de natura longé penetrabiliore & fubtiliori, quam aer ille fublunaris, quatenus ei denegatur etiam per Chartam tenuem aut pelliculam transitus. Pari etiam ratione internus cœleitis hominis spiritus, qui est radij iftius vivificantis vehiculum, est tam fubrilis in se , ut nihil potius sit ei resistere, quando radius mentalis internus, ad quamlibet metam, utcunque ab homine remotam & in capacitate humana inacceffibilem, collimet. Nam, com cœleftis ille in homine Spiritus fit ad ex emplar spiritus Divini formatus, necesseelt, ut in iltiusmodi sua actione eum limitet: Iam verò subtilitas actus Divini in spiritu humano ab Hermete hoc modo exprimitur. Quicunque hac Dei natura fulti funt, & hac est causa, cur quælibet forma speintelligentià fuà cuncta complectuntur, quæ in terra funt & quæ in mari, & fi quid est præterea supra cœlum, atque aded seipfos erigunt, ut ipfum quoque bonum intucantur, &c. Quibus fignificare videtur, omnem sufficientem Dei actum in penetratione & transmigratione per omnia; qui actus confiftit in radio mentali, cujus actui non refiltendo, influentiæ coeleftes penetrant & operanturubique in terra & in mari fine ulla refiftentia aut impedimento intermedio. Hisce ergo evidens elt, quod, ut quælibet creaturs inferior specifica, hoc spiritu elsentiali est prædita & in ipfo confiftit ac super ipsum, quasi reale fuze veritatis fundamentum feu lapidem verè angularem ædificat; Ita æquidē radiorum iptius emissio, non est ab aliqua (phæra activitatis terminanda, ut quidam

indifereti & magis sensuales, quam intellectuales Philosophi affeverare haud eru-buerunt : Cum telte sapientissimorum Philosophorum turba, spiritus iste definiatur esse vis in rebus infinita & per confequens non definita seu determinata: Nam, quàm longé ipfa emittit fuæ activitatis radios ex centro stella cœlestis, etiam eousque potest spiritus iste centralis in terra & creaturis ejusdem suæ emanationis diametrum extendere: Ita, ut quemadmodum radiofa stellæ ccelestis influentia deorsum penetrat usque ad terræ centrum, codem plané modo quælibet stella ccelestis penetret ascendendo usque ad centrum sua stella cœlestis, à quo radicaliter erat derivata; & quò opulentior, ditior & magis exaltata erit forma illa stellaris in creatura, eò propinquiùs accedit ad naturam stellæ magis dignæ atque occultæ in cœlo, & per confequens facit radiorum fuorum five femidiamerti fote emiffionis extenfionem longiorem & validiorem. Iam verò, ut videmus quamlibet influentiam aftrale in creatura naturali quodam inflinctuidque moré Sympathetico fontem cœlesté feu stellam à qua primitus est orta, aspicere, atqueitidem stellam illam cœlestem pariter paterno quodam respectu influen-tias suas deorsum ad filium suu terrenum, feu filialem fuam formam vel ignem in creatura fovendum & nutriendum, emittere, aded, ut earum ambæ mutud inter se gaudere videantur & in reciproco eorum amplexu se recipiant secundum istud Philosophorum: Natura natura lætatur & naturam continet. ô natura coeleftis veritatis naturas Dei mutu multiplicans : Ita etiam species creaturarum, quæ una eadem-que influentia induuntur, solent ratione fuæ fimilitudinis ad invicem radios fympatheticos, hoc est, natura consentientes ejaculare, quibus in concordia & amore conveniunt. Arque ob iltam rationem axioma Philosophorum anteà allegatum est tale : Natura ex similibus procreare solet. ifica in fuo fimili congaudere, fuumque fimile fine transgressione à svæspecieilimitibus procreare animadvertitur. Verbi gratia natura humana producit hominem, equina equum . semen fœniculi fœniculum , faba fabam : Granum tritici triticum &c. Atque etiam natura rei taliter cræatæ est amiciffima fibi fimili, radiosque sympathiæ amabiles emitit, ut conveniant & concurrant cum radijs, qui à fuo fimili emittuntur, ita ut ambæ naturæ confentiant & mutuò amplectantur: Vti in Magnete cum Magnete, atque Mag-nete cum ferro videre est. Nam fi unus Magnes inveniat feu occurrat alteri , ambo se victute Saturnini Sulphurei Spiritus aspicient arque se mutuò amplectenture Nam debita corum applicatione unus ad alium; emissione radiorum à centro ad cir-

Timunda.

cumferentiam fe aspicient, atque iterum contractione illorum radiorum in fe invicem amplectentur & allicient fe ad fe. Quod etiam inter ferrum & magnetem observatur : Nam, quoniam ferrum eidem constellationi cum Magnete subijcitur, fuaque ftella centrali fruitur, illi Magnetis in omni respectu convenienti : Nam ob istam essentialem eorum consanguinitatem in eadem miniera semper seu vena terrestri reperiuntur; ideò se invicem amare & tanto appetitu recipere/observantur, Nam ab experientia docemur, lapidem foemminum, admodum & instar meretricis luxuriofæ ferrum masculinum attrahere & appetere : & non è contra , uti Averroes, Scaliger & Cardinalis Cufanus erronice & faifo existimant : Quippe quorum est sententia, ipsum ferrum allicere ad se Magnetern tanquam ipfius Originem & matricem , unde erat orta : Namhac ratione polus Borealis in Magnete per fe & à sua inclinatione propria citius ad stellam polarem, quæ est fons influentiarum centralium utriusque, moveret, quam Mag nes : At hoc totu experientia probatur fal-

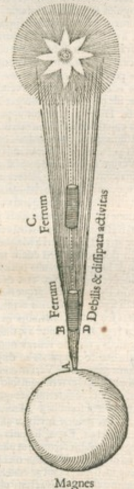
Iam verò ad confirmandam infinitam horum radiorum centralium in dictis duobus corporibus, nimirum stellæ polaris & Magnetis seu ferri efficaciam opus est, ut prius Theoria quadam idonea simus deducti, ut tum polteà faciliori cum Methodo in praxin descendamus. Radius(in-Alkind.de ra-quit Alkindus) qui à centro (tellæ ad centrom terræ procedit fortiflimus effe probatur in operatione fuæ speciei &c. Quibus arguere videtur ad distantiam, quam incommenfurabilem occultus stellae radius seu influentia radiosa operatur & agir, cum & in fua imagine seu effigie in terra. Nam alibi dicit hare : Liquet, radios stellares diverfa constituere individua in hoc mundo &c. Iterum pro stellis centralibus feu influentijs stellaribus corporum inferiorum, & radiofis eorum extensionibus, hæc alibi Mundus Elementaris est exemplum mundi Syderei, ita, ut quælibet res in eo contenta iplius speciem contineat, manifestum est, omnem rem hujusmundi radios facere suo modo ad instar Syderum, alioquin formam Syderei mundi ad plenum non haberet, fed & hoc in aliquibus fenfim manifestatur. Ignis enim radios caloris ad loca proxima transmittit, & terra radios algoris. Floc igitur pro vero affumentes, dicimus, omne, quod actualem habet existentiam in mundo, Elementorum radios emittere in omnem partem, qui totum mundum Elementalem replent fuo modo. Prætereà diftantia unius rei ab alia facit differentiam in effectu radiorum in rebus hujufmundi: Hæcille. Quo fermone certiores nos facit; Primum, mhil effe in mundo inferiori, quod non habeat foum fimile in illo fuperiori à quo fuæ ef-

fentiae radios atque influentiam recipit: Atque iterum, quòd, ut illa ftella cœleftis fuos radios etiam ad terræ centrum ejacular, atque ideò tam latam haber activitatis fphæram,ut quamlibet mundi totius concavi portionem fcrutetur, ita etiam fcintillæ illæ (tellares seu radiantes, quas creatu-ris sibi subject is emittit, cum stellæ earum fint in fubitantia & forma unum & idem cum fuo fonte & consequenter continuatæfunt cum eo, & abeohaud quaquam spiritu & luce indivisibiles, omnes perferutantur angulos regionis fublunaris; Imò verò ad fontem earum cœlestem penetrare solent, à quibus vim suam vitæ sortiuntur, uti infra demonstrabitur; idque eò clariùs indicatur, quoniam quælibet magni Magnetis portio utcunque minima, suos, fibi polos ac circulos diftinctos vendicat, æque, ac ille magnus, seu integer à quo erat excifa. His ergo redditur apparens, actionem cujullibet rei elementaris effici tam ad diftans, quam quando duo corpora funt fimul per contactum mutuum conjuncta. Verum rerum Elementaria actio, dum ab invicem feparantur, debita applicatione atque influentiarum radiofarum in invicem intufione, perficitur, quod vix cre-dibile ratione occultationis actionis ipfius videretur, nifi illud nos experientia ex obfervatione attractionis ferri à Magnete ad distantiam doceret. Porro etiam imagines rerum de longe in speculis opticis difcernianimadvertimus. Nec erat quidem minimum in Pythagoricis, atque nonnul-lis ex Philosophis Christianis artificium, fuas mentes feu intentiones, alijs in locis diffitis seu regionibus longé à se distantibus viventibus, ratione reflexionum per vitra Mathematicé præparata ac disposita in disco lunæ exprimere. Verum enim verò Philosophi nostri externi, qui solo sensu gubernari volunt, de determinata quadam activitatis fphæra fomniant , limitelque huic spiritui sive naturæ mysticæ affignare haud erubefcunt. Exempli gratia, quoniam Magnes attrahit ferrum, ut plurimü, non nifi ad diftantiam dimidiæ menfæ vel ulnæ unius;ideò ipfi putant ac concludunt vivificantem ipfius virtutis actum ulterius penetrare aut se in aëre extendere non posfe, & consequenter solo corporis & non intellectus oculis ducti, terminare hac fua observatione externa volunt Spiritualem Magnetis extensionem : Sed , si oculos fuæ inquisitionis corporeos claudere, ac more Philosophorum peritiffimorum lumine mentali actionis tam abstrusa medullam intueri velint, perciperent quidem , extensionem Spiritus radiosi in Magnete æqualem elle cum femidiametro propriæ ítellæ cœleftis fuæ, cum uterque fint unius ejusidemque essentiæ : Ac partter fimilis in ferro spiritus & cujeslibet ipfius portio, fed funt plurima, quæ evidentem in Magnete effectum impedire pol-Dd4

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II, Membr. II.

funt, videlicet rei sive ferri ponderositas, cujus ratione illud extra circulum sensibilis sua emanationis attrahere nequit, atque radiorum à Magnete emissoriem diffipatio seu dispersio, nam radij ejus, postquam à Magnete emittuntur, eo magis in aëre aperto expanduntur, quò remotiùs à Magnete evolant, quemadmodum ex ista demonstratione luculenter explicatur.

Plenitudo viriom in Stella Polari & ab ea.



In qua A est Magnetis Polus, B. D. Basis radiorum ejus cum integro ejus vigore, quæ terminatur & se adaptat in principio virgæ serreæ B. D. Ita, ut in tali contactu ad distans, nihil radiorum occulté è
magnete scaturientium deperdatur: Sed
tota ejus vis sita est in ferro, atque ob istam
rationem ferrum facilè à Magnete attrahitur, quoniam vis unita est fortior. At verò cùm ferrum in distantia longiore seu à
Magnete remotiori disponatur, videlicet
in C. tunc quidem major Basis Spiritualis
pyramidalis emissionis portio, dilatatur atque extra latera ferri sine ullo ejus contactu, seu occursu directo cum eo transit, at-

que ita virtutis Magnetica actus nimis debilis redditur ad rem adeò ponderosamsi-bi in tali distantia attrabendam. Veròm quia (tellæ ipfius coeleftis radius, magnetis emissionibus occurrit easque fortificat, ideò euidens est, stellam polarem operari in Magnete ad excitandam & animandam fimilem in eo vigorem: Atque ipse Magnes taliter animatus atque in vigore suo vivifico auctus actioni stella illios correfpondet, penetrando uno eodemque sympathetico confenfu etiam ad centrum fui fontis cœlestis, quod quidem facillimé in eo præstari potest, quoniam uterque sont unius ejusdemque essentiæ : Nonne animadvertimus hoc externa apprehensione esse verum, cum observames polum Magnetis Borealem in debito naturali atque obedienti respectu, stellam polarem constanter ad tantam distantiam respicere, quod aliter fieri non potuit, nisi radij eorum essent in medio, aeris, imò quidem in ipfo æthere atque etiam in terra & mari conjuncti? Quis enim negare potelt, ipfius stellæ polaris radios descendere in terram & operariatque conjungi cum radijs fibi fimilibus in magnete, ferro, atque etiam in terra cocta, cum hoc idem ab experientia oculari doceamur? Si ergo Magnes & ferrum ac terra fint iftius stellæ fcintilla, cur obsecro, more sui fontis non emicarent scintillæ istæ pariter & ascenderent five emitterent fuos radios ad Stellam illam cœlestem ? Cùm certum sit & experientia probatum, vel minimum Terrellæ feu Magnetis magni fragmentum ex fuo toto excillum feu divifum, adeò effe in suis circulis & polis completum ac ejus integrum. Vnde liquet, virtutem cujusli-bet rei à formali scintilla in ea latitante procedere: Nam scintilla seu radius Solis eandem habet pro fua proportione pote-ftatem agendi & illuminandi , quam ejus fons Solaris , haud aliter ac videmus candelam parvulam taliter profua quantitate coruscare, quam major illa, à qua lucis sua principium duxit. Quare non est dubi-tandum, quin, sistella polaris suos radios impluat in corpus Magneticum, centralis etiam corporis magnetici Stella suos pariter radios ad coeleitem sui fontis polaris fedememittit. At verò praxi Astronomica docemur, distantiam seu intervallum inter hæc duo corpora, nimirum Stellarn polarem & terram five Magnetem effe adeò grande & immensum, ut extensio major in rerum natura respectu nostrum vix ex cogitariqueat, nimirum illa inter cœlum octavem, in quo est Stella polaris & terram: & tamen invenimus, hæc duo corpora fe invicem respicere & simul operari Iympathia admirabili; Imò quidem: &c quandoque, ubi non fit recta inter se dis-positio, videntur inter se Antipathia satis notabili discrepare. Quid? An debet abstrusi istius Spiritus actio Phantasticæ seu

imaginariæ alicujus activitatis sphæræ li- 1 mitibus, juxta hominum nunnullorum imperitorum & nimis superficialiter in occultis Thefauris atque atcanis feu centralibus actionibus Dei in creatura versatorum, opiniones terminari? Pari etiam ratione necesse habemus concedere, quòd sit similis radiorum occultorum concurfus fympatheticus inter ferrum & Magnetem, quoniam eorum uterque, habet in se Stellas centrales seu radiosas influentias unius ejusdemque naturæ sive essentiæ ab uno fonte descendentes, quorum emanationes occultæ, transcunt ad distantiam nobis incognitam, tametli carum effectus, accidentaliter nobis non magis appareant, quam cœlestes illæ influentiæ, quæ de cœlo fu-per mineralia, vegetabilia, & animalia descendunt. Nihilominus fi historijs & relationibus fidem aliquam adhibuerimus, à Serapione, Olao Magno & ipsis Mauris accepimus, apud Indos, versus polum Borealem effe scopulos nonnullos Magneticæ confistentiæ, qui naves à Magna distantia ad se trahunt, imò quidem, & tantam esse corum in attrahendo virtutem , ut etiam clavos ferreos à lignea navium substantia quandoque extrahant, unde fit, ut naves &c cymbas fuas clavis ligneis & non ferreis condere cogantur. Atque iterum, quid est dicendum ad opinionem illam medici ac Philosophi doctiffimi Fracastorij, quippe, qui post longuam suam in naturam Magnetis inquisitionem, concludere tandem videtur, rationem, cur Magnes suum polum ad Seprentrionem convertat, effe, quoniam in illo mundi angulo multi reperian-tur montes ex lapide Magnetico confi-ftentes, qui ferrum de longè ad fe attra-hunt. Quod fieffet verum, fequeretur, ejulmodi scopulos Magneticos potnisse à fede æquinoctij ad punctum congelatum poli Borealis operari : Nam experientia docemur , nautas etiam ufque ad líneam aquinoctialem facere acus magneticae ufum,ad explorandum, in qua altitudine navigent. Veruntamen, licet hoo nonnullis videbitur alienum & impoffibile, tamen funt quidem artis Geographicæ periti, atque in cartarum marinarum compositione versatissimi, qui huic Fracastorij sententiæ firmiter adhærent. Quibus videre licet, aliquos viros vulgariter fapientes atque doctos, videri intimare illam activitatis fphæram limitatam Magnetis virtuti à Peripateticis & Christianis academicis asfignatam, effe vanam & nullius momenti. Sed ut jam à regno minerali ad illud vegetabile & animale afcendam: Observamus quidem effe relationem admirabilem inter stellas fixas & erraticas, atque per eandem rationem inter planta & plantam: Exempligratia.Compertů est (teste Mizaldo) missld. Are. radios ac flores herbæ Heliotropij, atque illius Cechorei, folere more Sympathetico radijs folaribus gaudere; & cum radiofa il-

lius influentia convenire, camque comitet amplecti : Nam fe ipfas convertunt etiam in die nebulofo ad diurnum Solis motum: è contra verò nocturno tempore, ratione absentia Solis flores earum se contrahunt, ac si essent tenebrosa ac frigida nocti inimicæ. Etiam cepa in quibufdam regionibus (ut testatur Plutarchus) virescit in de- plutreb. cremento Lunæ, atque iterum marcescere notatur crescente ipsa. Est etiam magna Sympathetica relatio inter cancrum ac oftream & Lunam : Nam, dum crefcit Luna, eorum fucci augentur, at verò decrefcente ea, ips pariter in fua fubstantia diminuuntur. Porro ad irradiationem unius plantæ ad aliam quod spectar, observatum Mansier, Groeft, Rutamherbam fumma cum amicitia graph. lib.19. ficum arborem respicere, unde fit, uthæc planta nullibi melius aut copiolius vigeat & feliciori cum fuccessu vivat, quam si fob ficu arbore plantetur. Atque effe etiam Sympathiam notabilem inter earum naturas,in eo redditur manifestum, quia in gufts & odore hand funt diffimiles. Prætereà fi Myrtus prope arborem Granati plantetur, cam magis fercilem ac fructiferam efficiet, atque ex altera parte granatum reddet myrtum magis edoriferum: Vnde liquet, unum præfentiå alterius gaudere & lætari. Ac rei veritate ambo animadvertuntur convenire in unam conditionem Elementalem, ut pore quæ arbores funt frigidæ, ficcæ & astringentes. Verum ad ex-primendam ingentem illam relationem Sympatheticam, quæ est inter naturam vegetabilem & mineralem, præcipué & cum diligentia observare debemus occultam illam in Corylo proprietatem : Nam fi tempore quodam stato, virga Corylina in extermitate forcata, ex arbore fua colligagatur, & utraque pars furcata manu utraque fustineatur, ea tamen lege,ut locus,ubi virgulæ trunco seu Baculo jungantur si-mul cum trunco

A. B. Directé fuperpendiculariter Atque erigatur, iftiufmodi Baculi positione, ille, qui virgam feu bacillum tenet, montis fummitatem, in quo minera auri velargenti excogitatur effe, pertranfit: Cum autem directe super metalli venam ambuler; virga perpendicularis A. B. Etiam invito homine fe (mirabile dictu) verfus terram inclinabit: At verò, si non ad fit in monte miniera talistüc in

Eb.I.

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

fuo fitu orthogonali constanter manebit: | hoc esle verum, ego ipse testari possum eò quòd nonnulli Germani in fodinis Cambriæ seu Walliæ argenteis laborantes, hanc ipfiffimam viam ibidem in venæ argenteæ inquifitione tentaverint. Porro est hoc artificium valde inter Germanos familiare & optime notum atque praxi quotidianæ adhibitum, in montibus Saxoniæ & Hungariæ, ubi inveniuntur mineræ auri & argenti. At ne scrupulofi nonnulli huic rei fidem nihilominus minimé adhiberent, ipfos scire velim , Georgium Agricolam atque Munsterum mentionem de hac re in suis de mineralibus tractibus facere, artificiumque hoc pro vero & experto confirmare. Deus bone , quantum tumultum facerent unguenti armarij hostes seu adverfarij ad tale spectaculum intuendam ? Quid ? Quod ramus arboris in-fensibilis, duplici in suo termino virgula divifus, possit metalli argentei vel aurei sedem detegere , & consequenter per 600 orgyas in terræ viscera mediantibus fuis radijs invifibilibus, idque trans scapulos venasque petrosas penetrare valeat. Anne hoc possibile, ut vegetabilis natura , quæ est minus activa, mobilis & calida, quam est illa animalis, actum talem præstare possit, cum fit omnino (uti afferunt) impoffibile, ut radiofa influentia feu emanatio animalis, queat ad distantiam remotam cum fuo fimili cooperari propter impedimenta castellorum, montium, scopulorum, nemorum,nebularum & fimilium ? Procul dubio concludent istiusmodi Philosophi superficiales, hoc mysterium vel minimé omnino verum effe, vel fi fit, tunc non pofse fine actu Diaboli perfici. Nam,cum spiritus animalis iftiufmodi unionis afpectum ad talem distantiam complere nesciat, anne probabile est ut vegetabile insensibile hoc per se & ex propria sua inclinatione præstaret ? Talis, at scio, erit eorum hac de re censura, qui ad judicandum, antequam res, pro ut est, intelligatur, funt paratifiimi, còm fit in rei veritate harmonia illa in omnibus creaturis inferioribus proportionata, qua ipfæcorporibus cœlestibus seu potius Divinis in ipsis influentijs correspondent, quae ortum fuum ab unica capitali, Catholica & aterna emanatione ducunt, qua radios fuos tum effentiales tum Sympatheticos, quàm Antipatheticos in quem libet Globom Stellarem immediate infundit: Atque ipfi itidem eos in mundum Elementarem impluunt, efficientes hac communione confenium Harmonicum inter ambasistas regiones : Atque ideò Alkindus ait : Omnia, quæ fiunt in hoc mundo & contingunt in mundo Elementorum, à cœlesti Harmonia funt translata. Certum est igitur, radios metallicos concurrentes in fuo accentu cum influentijs radiofis vir-

gæ furcatæ effe in causa, ut illa virgæ Corylaceæ portio, deorfum fe declinet, haud aliter, ac Magnes observatur forrum & alium magnetem fortiter per ejus polum attrahere : Scio , quòd alienum videbitur ejufmodi hominibus, fubstantiam motallicam radios ex fuis venis emittere: Verùm si adeò essent in vivis metallorum naturis versati, ac artifices illi, qui laborant in fodinis montium Tirolæ & Hungariæ, tunc oculari experientià certiores forent facti, quod ipfæ quandoque fulgura & tonitrua in terræ concavitates emittant, quæ opificibus admodum funt periculofa, ita, ut nifi fubitò ex minera immediaté post signa data exeunti, vel proné humi jaceant, extremum ut plurimum patiantur. Hæc à nobilibus Germanis fide dignis accepi, quorum alij fuerunt testes oculares: Sed ut in proposito nostro procedamus, est pariter inter creaturas inferiores Antipatheticus quidam aspectus haud aliter, quam inter Stellas nonnullas coeli speciales cum erraticas tum fixas; Atque unius creaturæ aspectus, agnoscitur alium alterius abhorrere, ita, ut in eorum radiorum applicatione una obser-vatur ab alia irascibili reformidabili seu odibili aversione declinare atque restectere, Mizaldus ait , Cucumerem , ac fi ef- Mizald, Hb. Is fet voce tonitruorum terrefactus fæpiùs ab ea mutari : Cepa recufatur ab! Ægyptijs in cibis , quoniam admodum ab alijs vegetabilibus differre observatur : Nam , ut omnes alize herbæ præter ipfam in lunæ augmento crefcunt; Ita è regione fola cepa vigescente luna foum recipit detrimentum atque diminutionem. Est etiam notabilis inter arborem ficum, nec non & vitulum marinum & fulgura Antipathia: Vnde oritur, quòd ista dua à fulmine mini-mé percutiantur. Porro inter arundinem & filicem haud exiguum animadvertitur esse odium; Ita, ut, si radix unius ponatur foper ramos alterius, com quodam quafi contemptu & odio deijcietur. Inter omnes etiam bestias Elephas odio habet parvulum murem: Vn- esp. 10. de evenit, ut, si quid frumenti, quod ijs pro nutrimento adhibetur , à muribus edatur vel tangatur, illud statim recusent atque abhorreant. Similis quæ- 1bid, t2dam Antipathia observatur esse inter naturas Catablepæ atque mustelas: Nam mustelæ sunt catablepis instar vene-ni. Gallus gallinacius vulpem more Antipathetico evitat. Omnes colubri & au- 00p.13. gues timent & evitant arborem fraxinum, atque ideò fummà curà umbram iplius tam matutinam, quam pomeridianam effugiunt. Iterum , Diolcori- Diofeot. desait, Taxum arborem víque adeò venenatam, ut, fi quis fubter eam fedeat, damnum exinde fit accepturus, & quandoque vitam fuam amiffurus, Coelius

Afkind, de

Rodiginus afferit, colubrum timore hominis nudi percuti. Bene notum est & à multis authoribus confirmatum, catablepam, quæ non eftnifi parvulum animal, folo fuo nihilominus afpectu per mille ab ea paffus interficere. Etiam homo lippitudine oculorum affectus, potens est alium hominem fatis longé distantem, secreta quadam radiorum contagioforum emissione inficere atque etiam lippum reddere. Videmus, cæpam Lachrymas ex persona ad distans, idque fola radiorum fuorum ejaculatione elicere. Prætered notum est factum, quòd, ut fimile existens falubre soleat suum simile more falutari recipere; ita etiam fimile exiftens corruptum, more Antipathetico, id que ad diftans inficit & intoxicat fuum fimile, quod erat fanum. Quemadmodum observamus, oculom unius hominis ophthalmiâ affectum; Inficere nullum alterius hominis membrum præter oculum. Atque etiam unus phthificus five pulmones ulceratos habens, pulmones alterius hominis fuo auhelitù etiam ad distantiam convenientem vulperat & lædit, idque applicatione seu concurrentia duarum irradiationum unius naturæ, quarum una est more Antipathetico affecta atque veneno, unde & aliam etiam, cui applicat, contaminare foler. Sed, ut ad Scopum nostrum Magneticum, qui est tam Spiritualis, quàm corporalis, redeam, Affirmo, effetantum refpectum Sympathiæ Spiritualem inter unam creaturam atque alteram, ut amatum more mirabili Spiritum amantis fibi attrahat atque alliciat. Hoc idem ego ipíe mirabiliter à cane meo aquatico effectum vidi : Nam in itinere meo Lugdunum Galliæ verfus penularium meum fuper arcum ephippiarium pendens (in quo præter alia mihi ne-ceffaria, literæ Camby erant incluíæ) malé perdidi , & cum ad ipfum perquirendum retrogreditentaflem, curforis equum nullo modo præter consuetudinem, ut retro iret compellere potui. Vnde necessitate coaclus eram, ut canem ad mea bona amissa perquirenda eaque mibi afferenda remitterem: Recessit canis, & poltquam per spatium ferédimidiæ horæ effet absens, penularium istud meum ore reportavit, quod quidem erat admirabile, confiderando me equestrem fuisse, atque adeò, ut nullius pedis mei aut tractum seu odorem perfentire potuerit & tamen nihilominus directé ad penularium à me fiti Tantalea in hiatum, properavit & percipiendo in eo mei odorem, rem protinus agnovit, eamque festino cursu ad me adduxit. Sed, ut propinquius & magis pertinenter ad huc accedam. Amicus quidam in focietate mea tunc temporis existens, canem suom aquaticum in civitate Londinensi nocturno tempore perdidit : Interea nos ambo Domum quandam privatam, in qua vix fuit anteà, lumus ingreffi : Cùmque in cubiculo ejuidem domus colloquium inter

nos privatum etiam claufo oftio habuiffemus, paulò post semi horam canis revertitur & ad portam accedit , ipfamque strenuè fuis un guibus, ut aperiretur, fcalpe-bat, quo dominum adiret fuum. Quibus evidens est radios affectionis ipsius , utcunque absenti corpore à suo Domino radiorum nihilominus fui Domini afpectum minime deservisse, unde factum est, ut ipfi eum ad locum incognitum tam directe conduxerint. Nonne est etiam admirabilis illa Sympathetica emanatio ex columba dicta tabellaria, qua & cujus lumine tam directé per tot milliaria ad domum, in qua erat orta & enutrita tendere folet? Quam propter illam rationem tam chare amat & afficit, ut, tametti per 500, milliaria in fuo corbe claufa portetur , ipía nihilominus directè retrò cum literis ejus collo Susphensis volabit. Quod quidem argumentum est evidens, ipsam dire-cte à radijs sue affectionis in via gubernari , qui modo quodam Spirituali continuantur & uniuntur, nec separantur à leco, in quo maxime delectatur. Quid dicemus in duabus personis, quarum una mafculum & altera forminam amat, & fine omni ratione afficit; Atque ideò radijs affectionis fuam amatam profequitur , tametsi é regione hac illam abhorret, negligit, & non reciproco affectionis gradu recipere potest, sed radios fui amoris in odium avertit. At verò, ubi duo mutua affectione & unione Sympathetica fe recipiunt, ibi qui-dem actionis virtos ad distantiam longiorem suos producet affectus : Haud aliter , ac , quando duae stellae cceli radios fuos femidiametraliter emittunt, & in uno eademque Harmonico affectionis puncto conveniunt. Imò verò, quemadmodum videmus experientia docti, effe magnam Antipathiam inter Spiritum contractum hominis interfecti & interfectorem; Aded, ut Spiritus vitalis mortui in fuo centro frigoris contactu post mortem contractus, per passionem quandam irascibilem Antipatheticam, ite-rum à centro ad circumferentiam movere animadvertatur, faciatque fanguinem congelatum iterum refluere & movere versus homicidam, ac si secundo fui hostis infultui refistere , vel si vindictam adversus eum capere vel petere voluisset : Ita quidem agnoscere &c confiteri debemus, qoòd, ubi Spiritus unus ratione Sympathetica cum also similis naturæ concurrat , ibi poteftas debet elle major; & confequenter actio ejus potest vim suam ad longiorem diftantiam exercere , utevidencer demonstratur in abstrusa operatione inter telam vulnerariam, unguentum armarium & personam vulneratam : De quibus verba tot feci in hestili illo concursu, qui inter Fosterum Presbyterum & me est factus; Ec2

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. II.

videlicet in libro illo meo adversus ejus librum dictum HOPLOCRISMA SPONGVS, five spongia ad unguentum armarium delendum, cui libro meo titulus est, spongiæ Fosterianæ Presbyteri compressio. De cujus libri medulla in hujus mei discursus fine, Deo concedente ve-

niam, dicam plura,

Argumentum Fosteri consistit in impoffibilitate operationis unquenti, feu potiùs vivi fanguinisemanatione feu influen-tiarum ad fanguinem mortuum & congelatum emissione, tam remotam ad distantiam à nonnullis propofitam. Quæ quidem impoffibilitas , si vera in regno ani-mali esset, quod est caeteris duobus regnis magis dilatatum & minus vinculis corporeis ligatum; ad miror ego, cur non fit magis impossibile, in corpore minerali ratione sua soliditatis firma atque constrictae & per confequens ad influentiales radios continendos atque retinendos minus apto, quam in corpore aliquo magis Laxo, molli & poroso. Præterea corpus animalis vivi eft calidum & igneum & confequenter ad dilatandum & radios fuos remotius emittendos promptius; ut illud minerale est frigidum, atque ideò in radiorum fuorum ejaculatione minus activum & potens. Et tamen nihilominus experientia docemur, Magnetem stellam polarem respicere, ei-que aspectum suum Spiritualem emittere, atque itidem, stellam illam radios suos in eadem distantia feré in commensurabili ad metamfuam mineralem ejaculare, quem-admodum in præcedentibus eft demonftratum: Quod cum ita fit, cur, oblecto, non potest Stella animalis à fonte Stellari seuccelesti derivata, radios seu influentiam etiam fuam in fanguine congelatam terræ fuæ unctuosæ, videlicet unguento infufam, aut in Spiritum fanguinis invifibilem in poros instrumenti vulnerantis, & præcipuè ferri ratione naturæ fuæ attractivæ fulphureæ absorptum effundere ? Nam experientia confirmat, quòd, quamvis fanguis nullus corporeus inveniatur super Gladium, vel pugionem & fimilia: Tamen, fi locus teli, qui vulneravit, unguento perlinatur , curat etiam ratione aspectus sui Sympathetici : Nam Chirurgi rurales seu ruftici funt experti, quòd, quando non funt aufi vulnus aliquod profundum proba ferrea examinare , tamen per impolitionem Gladij in ignem facillime discerunt, quam altè telum in carpem penetraverit. Nam portio illa teli feu Gladij, quæ vulneravit, celorem fuum mutavit, & magis fusca vel cœrulea, quam reliqua apparebit : Hac, in-quam, fua observatione intelliguor , quam profundum sit vulnus. Atque ideò hoc est argumentum egregium ingreffionis fpirituum fanguineorum in instrumenti vulnerantis subitantiam : & consequenter liquet, esse Spiritus essentiales, quæ emanant seu exeunt à fanguine é corpore exilienti.

Quibus arguitur ad versus M. Fosterum, quod , si groffiores in sanguine Spiritus valeant firmam chalybis fubitantiam penetrare, probabile eft, Spiritus eorum tenuiores posse sine ulla resistentia res omnes alias urcunque compactas ad inftar influentiæ permeare. Nec possunt ista à me jam nunc relata videri vel miracula vel saltem impoffibilia, cùm etiam experientia testetur in muto & furdo feu infenfibili minerali hoc idem esse effectum : Nam acus seu Chalybs solo Magnetis contactu solet spiritus ipfius imbibere, qui quidem Spiritus à ferro ita absorpti penetrant per ejus totum, & consequenter cuilibet ipsius portioni in funt : Nam Axioma hoc à præstantioribus Philosophis in mysterio Magnetis optimé versatissest tale.

Si obelus ferreus seu fili groffi ferrei Problemm portio, ex uno termino; Magneticè tangatur, vigor Magneticus totum permeabit ferrum , habebitque illud virtutem contrariam in utroque extremo feu polo axis illius , unam nimirum Borealem atque aliam Australem , & pars axis dimidia erit unius naturæ & altera ejus medietas alterius 6. CANTRED a. Vbi a. Habet natu- Rideus: ram Septentrionalem & b. australem. Hic Cap. 6.

est canon corum generalis.

Verùm enim verò huic meo propofito propiùs accedam & demonstrationem meam à minerali ad vegetabile, transferam, ut hac ratione fimile per foum fimile meliùs, & perspicujùs in subjecto nostro animali exprimere queam. In animo meo igitur eft, grano tritici infiftere, quod, cum in terra fit mortuum & putrefactum, radiola Solis influentia a morte refuscitatur: Nam fimile, magnetica quadam virtute, at-trahit ad fe fuum fimile, & fimile fuo fimili gaudere solet, ac simile resuscitatur & vivificatur, hoc est, à sua quiete centrali evocatur à suo simili illud evocante, alliciente & amplectente, atque hac ratione fub(tantia radiofa, feu atomi folaris influentiæ in grano tritici ociofa manens & nihil operans, in centro ejusclem jam grano corruptione disfoluto, excitatur à suo simili externo ad agendum & operandum pro fua ex cœno elementari feu vifcofis compositionis elementariæ ligametis redemptione. Atqueided, ut Spiritus vitæ in tritico contractus erat à frigore circumferentiali externo in centrum, its jampræfentia Solaris irradiationis recentis de defufuper descendentis, à morte quasi ad vitam refuscitatur, & hac ratione affistentia radiorum cœlestium surgit extra grani corrupti limites, ac terræ fuperficiem penetrat, pendetque extra & super eam in aere aperto, fummoque conamine tentat in patriam fuam folarem, à qua descendebat, afcendere; Sed in fuo motu ad furfum à fublunari fubstantia, tanquam catenis elementalibus, quae iptum undiquaque includune & ligant , ex omni parte fale aeris volatili

circumdatur & loco afcentionis fuæ ad patriam fuam defideratam, coactus est fixé fummitati stipulæ fuæ adhærere : Atque fuam fpeciem ibidem multiplicare ac ita alia grana ipfis fimilia producuntur in acre. Simili etiam ratione Sol vitæ microcofmo in fanguine regnans, radiorum fuorum Spiritualium emiffiones facit, qui funt ei continuitate inseparabili conjuncti & per confequensà Spiritu in fanguine congelato, qui telo vel ferro absorbetur mini-mè divisi: Nam tam purus, subtilis & dignus est viræ humanæ Spiritus, ut quælibet creatura natura, naturali quodam instinctu cupiat de coparticipare; Imò verò ipfi Dæmones, lucifugi dicti, obiftam rationem corpora humana possidere dicuntur, nimirum propter excellentem in eo temperiem, ut testatur Pfellus. Nec velim, ut quifquam meam affertionem respuat, cum fit certum, in ipfis lapidibus atque mineralibus furdis, effe paffionem concupifcibilem, quemadmodum in Magnete & ferro videre licet, & spiritus ferri, tametsi sit mineralis, est etiam ejustdem conditionis in Catholica fua natura, cuju fmodi funt omnes alij spiritus. Quare nolim, ut aliquis admiretur, eò quòd dixi, mineralem fpiritum effectare illam animalem & vegetabilem : Verum ego demonstrationem fatis probabilem ad iftud probandum producam. Eft comes quidam nobiliffimus Anglia, dictus The Carleof Bridgewater, cujus Hortalanus manum fuam falcef cenaria crudeliter in gramine metendo vulneravit, magna fanguinis copia est perfufa, nec fifti potuit hæmorragia, comiti annuntiatum est hoc, ejusque hac in re opem implorant: Quippe quem un guentum arma-rium habuisse & in usu ejus dem fuisse optime versatum noverunt, ipse protinus jus-sit, ut salx à ligneo suo sustentaculo seu manubrio percuteretur & ad fe adduceretur. Hoc à vulnerato audito ille marculo in manu vulnerata retentò ictufatis valido ferrum percuffit, quo facto in instanti, sine ullo alio remedio ceffavit fanguis, nec ab illo impuliu guttam aliquam perdidit, ac fi Spiritus mineralis, qui illam animalis comprehendebat effe, ichu illo terrefactus & payore quodă & Spiritus vulnerati în cuffus, ac proinde integram fuam attrahendi &fpiritus percutientis retinendi facultatem amifit, aut quod Spiritus vulnerati, in ferrum imbibiti, in harmonia cum Spiritu vulnerati confentientes in eo quafi vindi-Ata, quam vulneratus fumpfit in ferrum feu telum, guadere videretur: Nam sciendum eft, effe Sympatheticam & Antipateticam irradiationem æqué inter animalia & mineralia, ac inter animalia & animalia, & mineralia ac mineralia. Sed obferva obfeero fecundum hoc de unguento armario experimentum. Bevis Thelwell eques auratus, mihi fide fua data retulit, quendam rotarum lignearum fabrum graviter securi

fuisse vulneratum, hic à chirurgis prius erat tractatus, fed fine ulla dolorum mitigatione: Ita, ut per quatuor vel quinque noctes dormire haud potuerit : Tandem ejusamici auxilium ipfius inftanter exoraverunt, ut pote quem multum Boni unquento armario præstitisse intellexerunt : Ipse autem securim ungebat, & uti mos est, linteo involuebat, ac protinus dolores funt mitigati, ita ut jam dormire inceperit. Quo audito, ipfe tentandi gratia, nimirum, ut rem fibi à pluribus relatam experiretur, paurium lineum à securi removebat, & ex unico securis unctæ angulo unquentum scalpello abradebat; Quo facto, certior immediatè factus est, ipsum vulneratum admodom effe de dolore ex unico vulneris angulo fubitò exorto conquestum : Vnde ille confestim nudam & abrasam securis portionem iterum illinivit, & confestim sedatus est dolor. Hoc idem etiam experimentum à Capitaneo Stiles & Nicolao Gilbourne, Equite , viris fide dignifimis est probatum,uti in responso meo ad Fosterum inferius explicatum apparebit. Possum etiam affirmare ex mea cognitione, in Coemeterio super montem de Bredstreet, Anglicé Bredstreet hill, in civitate Londinensi, quandam viduam generofam , pyxidem hoc unquento plenam poffidentem multos dolore dentium afflictos, curafle, efficiendo inprimis, ut dentium dolentium gingivas Bacillo acuto vel ex roremarino vel fimili pungerent, quofque pauxillum fanguinis emanaret: Hoc peracto, Bacilli partem feu terminum fanguine perlitum in unguentum immerfit, & paulatim ceffarunt eorum dolores. Inter reliquos mulier ex vicinioribus quædam, conditione temeraria, contentiola, & probra dicaculé dicere fatis apta, dolore etiam dentium vexata est, ac tandem eodem modo cum cæteris curata. Hæc nihilominus paucis post diebus verba opprobriofa ancillæ illius generofæ dedit, nec quidem Dominæ benefactrici pepercit malevolâ fuâ linguâ: Quibus generofa allatis, ut erat more jocofo disposita, inquit ipsa ridendo, tune tentabo ego experimentum mihi ab unguenti iftius datore relatum : & protinus pyxidem unguenti adit,bacillumque ad hanc mulierem pertinentem extrahit , ac in pelvim aqua plenam injecit : Quo facto mulieris illius temerariæ dolores redierunt, ac reconciliatione tandem facta fecunda vice est curata. Quibus accidentibus à me cum diligentia observatis præcipuum Spiritus inclusi folacium in ipsius à frigore externo præservatione, consistera animadverti; & quòd fi unguentum ab co removeatur, aer gelidus, qui est spirituum fanguineorum activitati adversus, erirad ipios congelandos potens, atque ita per confenium influentiæ radiofæ vitæ à vulnere ad Spiritus inclusos emissa & ad eas inseparabiliter continuatæ (nam erat unus

Piellus de demonibu

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

i demque spiritus juxta Ezechielis testimonium in duabus proprietatibus qui flat à feptentrione & ab auttro)intemperies contingit Spiritui incluso & congelato in telo ab effectu remiffionis radiorum evocatorum, & quafi per cartificationem vulneri patientis. Iterum confiderare debemus, fanguinem separatum quemlibet in se habere Microcolmi respectum: Haud aliter, acuna Magnetis portio ab integro divifa, in se omnestotius Macrocosmi proportio-nes habet, nempe polorum, Æquinoctij &cc. Æqué ac totus, adeò, ut Id ea membri vulnerati existat in Spiritibus sanguinis emiffi, fuamque relationem ad quamlibet ejusdem partem faciat, haud aliter, quam poli portionis alicujus integri Magnetis, utcunque minima, respectum habent ad totum; Vt etiam est similis attractio occulta & emiffio radiorum inter parum fanguinis emillum & integram fanguinis maffam in venis retentam , ac est inter Magnetem paruum à Magno amputatum, & totum. Concludo igitur, quòd, ut Spiritus Sanguine amputato congelati, & ferrum jam poffidentes virtute caloris homogenei atque unctuolitatis unguenti, quali maturefeere & paulatim respiratione insensibili versus suum fontem exhalare observantur, non aliter, quam scintilla grani tritici in fua terrea à frigore externo præfervata, extra terræ Margines aspirare & sursum ad folem cœleftem tendere conatur : Ita quidem vulnus in vulnerato paulatim fanari vidimus. Atque huc ufque pro modo actionis inter vulnus & unquentum armarium five Magneticum: Iam verò de intervallo feu intercapedine, quæ fita est inter vul-nus & unguentum, discurram paucis-

Diltantia inter Stella Polarem & Magnetem estincognita, & tamen unam in alteram per radiorum fuorum reciprocorum furfum & deorfum emiffionem operatur: Vnde constat, nullam hisce corum actionibus posse sphæram activitatis ascribi:Sol atque Spiritus in grano tritici eodem plané more inter se agunt; Nimirum continuatione unius ejufdemque naturæ. Ecce ergo hic limitata & conterminata activitatis sphæra omnino aboletur, quoniam nemo potest justé determinare Solaris influentiae extensionem, de cujus essentia granum in tritico participat: Non aliter, quain Magnesparvulus à Magno exfeifus fuis fimiliter cum illo Magno fruitur polis & circulis, Homo influentiam fubtiliffimam Spiritumque vitæ vivaciffimum ei ab alto infufum, hoc eft, inspiratione divina infpiratum habet , in quo fita est quatuor ventorum proprietas, uti nos docet Propheta Ezekiel: & confequenter ideam cujuflibet naturæ in se habet. At istius spiritus essentia est indivisibilis, atque ideò Spiritus vivificans ab eo in hominem miffus, omnes Spiritus illius, qui eum misit eu infudit, proprietates, non aliter, quam

minor Magnes (ut iterum iterumque huic experimento infiftam) ex majori demptus proprietatem majoris in omni respectu acquirit, & consequenter Spiritus unius non Magis ab altero dividitar, quam radij Solares à Sole. At verò Spiritus Domini, qui implet omnia (uti ait Salomon) fuæ operationis virtutem magis minusve intendit in homine, prout eft ejus voluntas, atque ideò nullo modo phanta(ticam illam activitatis sphæræm admittit , quam humana illa sapientia, intellligo subjectum Philosophiæ Paganorum (quod eft stultitia coram Deo) invenit, ob istam igitur rationem Hermes have habet: Anima mente deoque Fimind H. plena intima mundi replet, complectitur extima, vitamque hac omnibus fuggerit; Dat vitam Magno illi animali mundo & Spiritum omnibus, quæ in eo vivunt. Atque ipfe alibi : Natură in corpore a nihil est capacius, nihil velocius, nihil validius aut potentius : Sic iterum à te ipfo incipiens meditari, atque anima tua pracipito, qua citiùs, quàm præcipies, evolabit, lubeto, inquam, ut transcat in Oceanum illa, priusquam jufferis, ibi erit, inde, ubi nunc eft, nequaquam discedens. Iubeto iterum, ut in cœlum volet, nullis pennis egebit; Nihil enim obstabit cursui, non Solis incendium, non ætherisamplitudo, non vertigo ccelorum, non Syderum antiquorum corpora, quin penetrans omnia ad fupernum usque corpus transcendat. Quinetiam, fi volueris globos omnes transire coelorum, quodque superius est investigare, id quoque tibi licebit. Ad verte, quanta sit animæ tuæ potestas, quanta celeritas. Hæc ille : Quibus duobus Hermetis testimonijs observare posiumos inprimis, animam in genere, atque ideò in specie seu particulari esse divinitate plenam, & per consequens, iftam Divinam effentiam, quæ operatur omnia in omnibus, in effe buic anima & cuilibet membro ejusdem, uti testatur Apostolus. Arque hincest, quòd Philosophus ifte verus in loco anteà citato dixerit, animam mente deoque plenam effe: Secundò, istam Divinitatem in Spirito Catholico creato omnia implere in Angelica quadam existentia, hoc est, quatenus spiritu vafto mundano quaff veste induitur-Et huic aftipulari videtur pagina facra, dicens : Spiritus Dei incorruptibilis inest sap.12.1. omni rei, atque ideò est actus vitæ mundanæ effentialis, quemadmodum libro primo iftius Sectionis probavi, unde & dictus Hermes alibi : Animæ univerfæ,per omnem mundum ab una mundi totius anima profluunt, tanquam distributæ circumferentes &c. Quod quidem cum illo Salo- Pimand, 104 monisanteà allegato convenit, nimirum, quod omnes in ifto mundo animæ fing quædam emanationes radiofæ ab irradia... tione Catholica procedentes, quæ à fonte æterno actus illuminantis procedit , quibuldam parcius, & nonnullis copietius;

Kecklel, 37.

Hincergo homo dicitur Angelis in dignitate effe paulo minor, ratione largæ lucis à Deo ei concesse portionis. Spiritus Dei (air Iob) fecit me, fed inspiratio omnipo-tentis fecit me intelligere. Tertiò, quòd in nictu quasi oculi potens sit anima penetrare per omnia, idque ad quamlibet distantia, & per consequens ab aliqua sphæra activitatis imaginaria non terminabitur. Sed M. Fosterus cum suis affociatis ait & replicat, fpiritum istum, qui debet in sanguinem & fanguine ad unguentum operari , esse naturalem & minimè divinum. Profectò non poffum ad hanc ipforum affertionem non subridere : Ac si quis diceret, quod actus ifte vivificans atque etiam omnium aliarum facultatum ad Spiritum humanum pertinens, fuam originem ab uno eodemque fonte divino non hauriat, cùm ab Apostolo doceamur, quòd in eo vivimus, movemur & fumus : Iterum dicitur, in fanguine effe vitæ feu Spiritus vita-lis fedem. Et D. Iohannes in Verbo erat vita. Dicam igitur, quid quidam verus Philofophus feribat de hoc puncto. Anima (inquit) ad fimilitudinem totius fapientiae facta, omnem in se gerit similitudinem, estque Spiritus intellectualis, semper vivens, femper in moru & fecundum fui operisofficium varijs nuncupatur nominibus: Dicitor vita, dum vegetat; Spiritus, dum contemplatur; Senfus, dum fentit; Animus,dom fapit; Mens,dum intelligit;ratio, dum discernit; Memoria, dum recordatur ; Dum vult, voluntas : At illa omnia non funt, nifi unica unius effentiæ anima, utcunque fint proprietate diverfa, Hæc ille. Vnde patet , eundem effeaclum effentialem, qui facit vitam & contemplationem fenfum ac intellectum, & qui producit memoriam & rationem : Denique est ille, qui volt & non vult. Quæ cum ita fint, nonne graviter peccant homines ignorantià obruti, qui volunt & perhibent, actio-nes occultas iltius Spiritus abstrufi, quo mediante ipfi vivunt, moventur, intelligunt, inter bonum & malum discernunt, recordantur, vident , audiunt , tangunt & gustant, esse effectus Diaboli ? Atque hinc inde splendidissima ipsius animae dignitas & honor (arcanas ejus operationes Diabo-lo ascribendo) irreligios é ac falso loco gratiarum ei debitarum actionis pro affiftentia fua violatur, & in oculis mundanis commaculatur. Et, cur, obfecto tam abfurdè faciunt illi ? Quoniam scilicet ad profundam ipfins activitatis medullam, qua mediante vivunt , moventur & exi-(tunt, se nesciunt immergere, Hinc ergo activitatis ejus extensionem limitibus juxta placitum iuum terminare haud erubefcunt, qui (utcunque hoc fit ipfis ignotum) ab ipfo fuam vitam & voluntatem accipiunt, ipli judicibus temerarios limites pro placito ascribendo, est in sua existentia intinitus, quatenus est Spiritus ab emanatione

divina haud divifus, quæ in fua extentione est infinita. Ergo evidens redditur, Spiritum iftum vivificantem actiones fuas ad quamlibet in mundo metam à quacunque natura specifica, sed pracipué à creatura microcofmica emittere, idque eò citiùs & volentiùs, fi meta fit unius ejusdemque conditionis cum vehiculo spiritus, nimirum fanguine effuso, commensurando inprimis diftantiam, quæ est inter vulnus & unguentum. Prætereà inveniemus hoc confirmatum, ab alijs ipfius operationibus in eadem minera microcofmica effectis, à quaradios fuos ad diftantiam haud determinatam ejaculat. Exempli gratia, experientià comprobatur, idque vijs meré na-turalibus, nulla delufione Diabolica feu artificio superstitioso concomitante, quod si urina icteritij ad medicum deferatur vel ad aliam personam, etiam ad multa milliaria ab ægroto diftantem (quemadmodum à nobiliffimo comite de Mulgrave, viro admodum justo & religioso est super centum personas probatum) & medicus vel alius cum urina illa & cineribus fraxini pastam componat, camque in 3 vel 5- portiones dividat, eafque in formam rotundam deducat, & in fingulorum globorum fummitate foramen parvulum faciat, illudque urina cum unico croci grano impleat , ac denique hos globulos in aliquo vafeloco convenienti seponat , Ipse Comes , dico, cum filiabus fuis testatur, hoc fuisse verum, & virtute istiusmodi sæpe se curare solitum esse, ubi experimenta medicinalia nimis ad hoc opus debilia atque invalida funt reperta. Et jam ego iftus rei teltimonium perbibebo: Anno 1630, Chirurgi uxor juxta turrim Londinenfem habitans, icteritia & ventris torminibus laborabat graviter: Post plures medicos opera sua in vanum adhibentes, me tandem vocarunt; Sed non obstante meo conamine morbus in vigore suo perstitit: Quare ipsa me de curationibus à comite isto peractis mentionem facientem audiens, oravit, ut literas meas pro ipfa ad nobilem illum mitterem. Puer cum literis urinam protinus ad comftis domum ferebat, ubi duos alienos gratias pro eorum de icteritia curatione agnof-centes invenit. Pro amore mei urina erar recepta, reditque servus. Sed observetis velim fequelam, ut primum puer cum urina fuæ dominæ discellit ab ea,ægrotæ animus erat admodum à fœminis quibufdam garrulis &c. Superftitiofis, perturbatus, quippe quæ ipfam fecerunt certam,ram ittam fine ope Diaboli seu cacomagie præstari haud potuisse, atque ideo hune actum fore tam pro ejus corpore quam animo periculofum. Quo audito, ut illa ipfa erat conditione fatis superstitiofa, suspiciosa & nimis incredula, clamare incepit contra Magiam & veneficium, & admodum facta ett inquie-ta. Quod cum intellexissem, eam ut pote ingtatam & incredulam, nolui amplius vi-Ec4 fitures.

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

fitare fed fubito ad nobilem mifi, ut opus illud, fi potuisset, globalos rumpendo deftrueret, nulliufque momenti efficeret, Re-nuntiavit, se hoc facturum, verum affirmavit, hoc fuiffe nimis tardum, dicendo opus illud, invito eo fore completum. Et profectò mulier hine inde fubitò incepit convalescere, & fortaffe ipsa curandi rationem alicui alij medicamento, nullius in hoc opere momenti ascripsit. Non possum etiam aliam hoc in loco de hac re Historiam celare. Quædam fæmina nobilis Baronis filia & Equitis aurati nobiliffimi uxor, morboicteritio laboravit vehemeter, curavi e a feré binis vicibus, sed iterum invaluit morbus. Quo vifo, confului marito, ut urinam ad comitem mitteret : Fecit quod monui. At comitiffa ipfa voluit cură hujus fœminæ nobilis fuscipere honoris gratia. Aliquid momenti effecit hæc iptius præparatio in morbi curatione, eam verò ad felicem exitum perducerenon potuit, unde urina iterum fecunda vice mittitur & à comite disponitur, ac statim nullo interca temporis medicamento adhibito, convaluit. Hujus rei plurimi præter me fuerunt reftes. Denique ego ipfe modum arque rationem hujusce curationis haudignoro: Nam comes ille nobiliffimus, ex fua gratia eum mihi communicavit, imò verò & virgines, filiæ ejus nobiliffimæ multostam pauperes, quam divites ex gratia curaverunt. Et comes mihi affirmavit, se nonnullosad diftantiam centum feré milliarium curaffe. Iam verò iftius curationis ratio non aliter efficitur, quam illa unquenti armarij. Nam spiritus Sanguinis in persona infecta habet continuatam relationem ad fuum falem; Imò verò & ejus habitatio inest aëreo Sanguinis Sali, qui quidem Sal, cùm sit subtilis terra, in cujus centro Spi-ritus contrahitur,& cùm sit ille Sal per urinam, quæ eft ferum Sanguinis, difperfus, allicit atque attrahit fibi fuum fimile à corpore infecto, à quo existens ipse quali refuscitatus & de novo vivificatus, radios novos emittit ad occurrendos, confolandos & corrigendos radios illos infectos, qui ex corpore ægroti ejaculabantur. Atque iterum spiritus humoris icteritij inficiens, ratione tum croci, tum falis in cineribus reprimitur; Ita, ut, quemadmodum ille moritur, ita humor icteritius infultans cum venenoso suo Spiritu paulatim marcescat ac finaliter extinguatur. Quibus pater, quòd mediante uno eødemque Spiritu in fale urinæ atque illo in fanguine ægroti five icterici funt ambo more Sympathetico recreati & emundati, atque humor corruptus, ideft Spiritus inficiens, tam in ægroti corpore, quam in urina more Antipathetico extinguitur arque annihilatur. Hoc igitur respectu comparamus illam compositionem ex cineribus, urina & croco in iftiufmodi curatione icterica cum unguento armario & confolidatione vulnerum, atque

urina ab ægroto tranflata, ad maffem fic compositam cum sanguine seu spiritu in telo feu gladio vel fimilibus : Ac exfufcitationem Spiritus congelati in fale urinæ,refero ad Spiritum revivificantem & exagitantem in sanguine mortuo seu Spiritu à porosa ferri seu teli substantia imbibito. Aded, ut videmus hic unum & eundem confenium: Nam, ut languis mortuus proceffit à vivo fonte l'anguinis, ita quidem urina: qua est sero seu sero sa sanguinis subftantia Spiritibus fanguineis haud quaqua destituitur in transplantatione Spirituum fanguineoru humanorum. Quid censemus de admirabilibus ad alia animalia vel vegetabilia effectibus? Certé haud illos latere potest, quiin Mysterijs Magiæ naturalis tā macro, quam microcofmicæ verfati funt, Mummia Spirituale, cujus sedes est in fanguine microcofmico ex corpore humano mediante quadam fubstantia Magnetica ex codem subjecto electà extrahi posse, atque in bestiam, arboremvel, plantam transplantari; Ità, ut hac etiam ratione morbus ægroti possit ab eo in dictas creaturas transferri, istiusmodi operationis seu Magnetis microcofmici virtute, atque hujus rei praxis libro fequenti lucufenter explicabitur. Similiter Iohannes Rumelius Pharamundus profitetur, fe plurimos podagra laborantes rali via curaffe, nimirum pedum ac tibiarum ægri pilos & ungues abscindendo, eos in foramen, terebra ad medullam quercus usque factum, intrudendo, ac tandem foramen illud obturamento ex eadem arbore formato firmiter occludendo; ac denique locum perforatum stercore vaccino undique oblinendo. Tunc, (inquit) fi podagra in trium mentium fpatio non reveniat, quercus erit sufficiens, ad morbum more Magnetico ad se attrahendum: At fi in eo spatio reveniat, tunc hoc est argumentum infufficientiæ magneticæ quercus virtutis. Quare tune procedit in hune modum: Aliud in alia quercu perforat foramen, ut anteà, & frustra, qua ex foramine in perforatione exierunt colligit, ea contundit, in facculum lineum confuit, hunc'facculum loco dolenti applicat, atque hoc facere solet per tres dies ante novilunium, tunc in hora novilunij aufert facculum à loco & extrahit fruftalignea, caque in foramen immittit, illudque obturamento forti occludit. At si tandem post tres menses non perfecté curetur, tunc ad tertiam fuam operationem pergit, quæ est hujulmodi 1. capit pilos & ungues patientis, eofque ligat ad dorfum locuftæ feu cancri fluviatilis, animalque ita in flumen proijcit , & patiens curabitur. Hoc profitetur iste in medicina Doctor in quodam suo li-bello idiomate Germanico impresso : Atque ibidem mundo publicare videtur, fe multos primo hoc fuo, experimento curaffe, atque haud paucos primo & fecundo, ae denique fe quam pluritnos podagricos de-

ploratos modo fuo ultimo ad priftinas fanitatis limites reduxiffe , teftatur. Concluditautem, iftum curandi modum communiter inveniri certum, in illis podagris, quæ à causa sulphurea contingunt : At (inquit) in ijs, quæ a falfa & Mercuriali natura procedant, frequenter errat. Atque proinde ipfe Magicam iftufmodi curandi rationem relinquendo, ad illam, ex topica adhibitione confiftentem, fe accingit,

In tractatuillo meo, dicto, Spongiæ Fosterianæ expressio, Historiam satis mirabi-lem recitavi, de admirabili illa Sympathia, quæ elt inter berbam dictam rofam Solis & matricem mulieris ; dixique , quomodò ipfa in aquam Plantaginis impolita fe ipfam claudat vel contrahat , & quod fi pars illius aquæ bibatur à muliere partu labo-rante, atque herba in aqua ad aliam remo. veatur domum, tamen nihilominus partu ipfius inftante flos vel berba illa paulatim fe aperier atque dilatabit, haud aliter, quam matrix parturientis affolet. Evidens profecto argumentum, quòd radij, qui emittuntur ab istis duobus, inter se mutud Sympathizent. Concludo igitur esse 'manifeitum, quòd, còm Spiritualis attractiva virtus in qualibet creatura inferiori defeendat à Stellis cœli, & fit unius continuatæ natura: cum ipfis, ut radij folares, qui non | vel declinatione ad invicem.

font, in terra à fuo fonte lucido divisi , se quitur, ipfas radiofas fuas inflentias fibi invicem nequaquam aliter emittere, quam duæ stella cœlestes à quibus stella creaturarum descendunt, suos aspectus in aere aperto facere animadvertuntur Ita, ut, si duæ in cœlo stellæ sint amicæ, mutuò soleant Sympathizare , & quafi feipfos in fui occurfu feu irradiacione amplecti : At fi fint fibi inimicæ, tunc in fuis applicationibus Antipathizabunt & volenter ab amplexu declinabunt. Ad diffantiam autem, quam in mutuis actionibus observant, quod attinet,illam imaginari debemus, tam longé se extendere, ac radij ipsorum, qui faciunt applicationem, adınvicem distant, Et velim, ut tales, qui tantummodò in rebus sensibilibus versantur, sciant, harum creaturarum actionem per applicationem ad invicem occulté operari, tametli affectus illius actionis non femper fenfui fubijciatur , nec non concipiant, fuadeo, quòd, quò propinquiùs in affinitate naturali Stellæ funt in cœlo, & per confequens creaturæ istæ inferiores, quæ Spiritibus superiorum fubijciuntur, cò efficaciores erunt effectus corum Sympathizantes, quoniam radij corum ejaculabunt & convenient magis directé, hoc est fine ulla deviatione

#### CAPVT. VI.

Quod Diabolus ad stratagemata sua adversus genus humanum perpetranda,usum rerum naturalium sive creaturarum Dei faciat, fine quibus nihil prastare potest: Ac utrum res illa naturales sint adeò Cacomagica & per consequens ab hominibus evitanda, quoniam esfectus earum occulti sefe quandoque voluntati Diaboli conformant.

Les multis facræ scripturæ lo-cis, Diabolum usum facere de creatu-catur & clarificatur, ut testatur Aristotelest ris Dei ad foa ftratagernata & machinationes pravas adverfus genus humanum perpetrandas- Exempli gratia, Satan ad fortunas Iobi auferendas, paupertatemque ei inferendam, usus est ventis Dei, & vocavit (ur testarur Textus) ignem Dei à cœload bestias five armenta ipsius consumenda, Deus tamen nobis Christianis melius, quam, ut ob istam rationem creaturæillæ Dei, pro Cacomagicis & Diabolicis ideò à nobis haberentur, quoniam Deus ipías ad voluntatem fuam per Diabolum exequendamialiquando, disponit: Ipse etiam fecit Diabolum aeris principem; Ita, ut in ejus poreltate fitæ fint tempeftates in mariatque cœlo Elementari incitare, & hac de caufa zer quandoque & à quibufdam dictitatur Synagoga Satanæ, Quid? Anne ideò acrem & ventos abhorrere & in abominatione habere debemus, quoniam Diabolus quandoque ijs mediantibus facinora fua pateare notatur, cum aer nonnunquam

Nam, si aër norrexcitaretur & moveretur à ventis, facilė, haud aliter ac stagna mortua, putresceret: Iterum, fi acrem evitaremus, aut in horrore haberemus, quibus vehiculis, aut quo (obfecro) Spiritu viveremus, cum in spiritu acreo consistat vitæ nostræ seminarium-Legimus etiam in scripturis, Deum fecisse solem indifferenter oriri super bonos & fuper malos , & Solem & Lunam, quandoque detrimenta terræ ac hominibus afferre, ut é regione alijs solatium & falutem conferunt : Atque ideò Rex Da. Fill 121.5. vid ait : Sol te non percutiet diurno tempore, nec Luna nocte, Deus te præservabit abomni malo. Luna , quaetiam Hecate à Poetis nuncupatur, traditur esse veneficarum & magorum Dea: Nam ipii Hecate, Medea famofa illa Maga, ad opera fua nefada propitiande, suas effudit preces, & tax men aer, aqua & terra lunærnadore virtuteque humida irrigantur, atque etiam plantæ, nec non & animalia iplam vege-FF

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. II.

tationis patronam five almam matrem agnoscunt. Ipfa est, quæ facit maria tumes. cere, atque iterum alia ipfius in cœlo pofitione seu aspectu, maria deprimuntur, humoresque in qualibet creatura vegetabili, inveniuntur magis parci & diminuti; Imo quidem observamus, omnes malignos spiritus aquaticos ipfius influentijs effe fubjectos, atque etiam Satana tempora diversarum politionum, seu conjunctionum & applicationum lunæ cum alijs Stellis tā fixis, quam erraticis, in fuis malignis actionibus observare: Est enim ipse à longo tempore aftrologiæ admodum peritus, novitque cujuique coelorum politionis effectus, ac per confequens nequaquà ignorat minuta fortiorum eorum influentiarum soper creaturas animales, vegetabiles vel minerales, quæ ijs fubijciuntur. Atque ideò intelligit tempora, in quibus deorium effunduntur, atque in ipfarū virtutibus valde est expertus, quæ tunc temporis funt in majori vigore & efficacià præditæ, quando influentia potens propriarum fuarum constellationum, ferit directé super eas, spiritusque earu centrales excitat ad extremü occultarü & arcanarü fuarum naturarum five conditionum, emittendum atque manifestandum : & tunc in eodem instanti colligit ille herbas seu lapides, aut ulum facere de membris animaliă, vel faltem veneficas feu incantatrices docet hoc idem præstare, fine mysterij constellationum feu radiorum applicationis cogni-tione in tempore collectionis illarum creaturarum: Ita,ut, quando ipíae ufum tentant facere per se sine suo magistro de ijsde simplicibus, neglecto exignorantia tempore electionis, ea inveniant, debilia & nullius quali virtutis, quoniam Spiritus cujuflibet tierbæ, animalis & mineralis funt debiliores, quando Stellæ quæ est cuilibet corum nutrix & quali Mater coeleftis,minima habet in cœlo potestate seu dominiu. Quod omne pro vero medicus astrologicus experientiaedoctus, haud ignorat: Na ipie colligens herbam hanc vel illam, in eo puncto, quando constellatio tā fixa, quam erratica, quæDominium effentiale habet super ipsä, est in majori sua dignitate sive potestate in cœlo, invenit admirabilem in ea facultate, atque efficaciam, nimiră tam in ejus occul-ta, qu'am manifesta proprietate : Cum é regione, si herba tali tempore colligatur, quo ejus patrona seu Mater & nutrix cœlestis fit debilis ac virtute vacua, apparebit in fua operatione quali mortua & vix ullius efficaciæ. Quibus sat liquidò costat, esse creaturas Dei, quæ naturis seu Spiritibus suis esfentialibus operantur, & effectus tā Sympatheticos, qua Antipatheticos producunt, quibus Diabolus ad sua malitiam exequendam utitur, non aliter, quam medicus, Philosophus seu magus naturalis, suas bonas intentiones herbis, animalibus & mineralibus perficere tentant. Quid igitur est dicendum ? Quòd, qui utuntur in suis nego-

tijs creaturis Dei, & mediantibus ipfarum virtutibus, five fint animales, vegetabiles, five minerales, operantur, fint prorfus pro-Cacomagis æftimandi, operaque eorupro Diabolicis habenda, quoniam Diabolus quandoque eoru fubtiles & abstrusas actiones ad fourn nomen & famam inter iftius mundi fapientes statuminandam atque exaltandam accommodat ? Nonne est Deus, qui tales creaturis fuis effectus foler operari & coram mundanis producere ? Nonne has creaturis virtutes seu facultates verbo suo primitus in creatione impertivit, eafque per fuccessionem generationis in hunc ufque diem continuavit ? Cur igitar non est ita poffibile homini, qui ad imaginem Dei formatur, vera tempora seu horas electionis ad creaturas illas colligendas, & ufus feu virtutes earum intelligendas atque ufurpandas æque ac Diabolo? Quid? Anne, homo iple post Adæ lapsum ignoran-tia adeò occacatus est , ut lucem quasi à tenebris vix possit distinguere? Adamum autem post suum lapsum noviste Stellarum virtutes & conditionem cujuflibet creaturæ terrestris particularis, quæ alicui earum subijcitur, partim colligimus ex facris scripturis. Nam aliter foret ei impossibile nomen genuină & naturæ conveniens cuilibet illarum affignare. Verum, fi Adæ fucceffio fit adeò cæca, ut de coloribus haud quaquam poffit diftinguere, arque ideò fecretorum talium Dei Thefaurorum est ignarus: Quemodo, quæso, habet Diabolus inspectionem in ijs ita profundam, cum sit certum, ipfum propter, illius adversus suum creatorem rebellionem longé imius, quam genus humanum fuisse præcipitatum, & per consequens obscuriori tenebrarum velo quàm homo obductum, unde & tenebrarum princeps haud injurià dictitatur? At mundani replicabunt, fat fcio, Diabolum effe Spiritum fine corpore & ob iftam rationem, effe magis ad fecreta Dei in creaturis discernenda potentem, quare & ea citius & melius comprehendere potest, quam homo, ut pote creatura groffa, compacta & corporea : Atque iterum homo omni mundi ærare moritur, fed Diabolus ratione ævitatis & vitæ perpetuiratis eft procul dubio experientià maxima præditus. Respondeo, quòd, tametsi homo moritur & non diu manere folet in hoc mundo, & licét in suo intellectu parumper obfuscetur ratione lapfus primi ipfius parentis; & quamvis (ut ait Salomon) ejus anima à 549.9. corpore malé digetto aggravetur; Ita, ut vix possit per se, ea quæ in oculis suis sunt distinguere, tamen ipsi conceditur in Principio post Adælapsum à Deoveritatis revelatio, & rerum in natura abstrusarum detectio, qua ei successione seu tra-ditione Cabalistica etiam à primo ejus Patre Adamo, atque etiam quibufdam immediaté revelatur arcanum Dei, per Spiritum ejus facro Sanctum, quem fuis

concessit electis : Nam, mediante sapientia (ut ipfe teftatur Salemon) ille novit dispositionem terræ, virtutes Elementorum , Principium, medium & finem temporum, morum mutationes, divisionem temporum, curfum anni, Stellarum dispofitionem, naturas animantium, conditiones ferarum, vires ventorum, differentias plantarum, virtures radicum, imò verò (inquit ) res emnes abditas seu occultas detexi, nam fapientia, quæ est omnium operatrix, me docuit. Atque iterum invenimus, ipfum in mysterijs omnium Plantarum, etiam ab humili Hyssopo ad proceram Cedrium Liban fuisse versatum : Fuit ne igitur actio aliqua in Salomone Diabolica, respicere, ir quirere & praxin adhibere in fecretis plantarum, animalium & lapidum, & scientia sua Astrologica Stellas illasin coelo animadvertere, &, quæ fint radicales illarum matres in cœlo & nutrices, addiscere, & tempora corum collectionum aptiora observare, cum ab ipsa sapientia Divina creantur & in ijs & per easeffentialiter operentur, ac tandem ipfum nomine fecit fuarum arcanarum operationum participem-quia Diabolus etiam fua observatione acuta particeps est factus illarum, illisque ad vics suas inserviendas utitur? Quid?Quoniam dico,ipfum habere scientiam hujus vel illius fimplicis creatura col-ligenda & eligenda , dum fit in maximo fuo vigore, idque per observationem relationis illius, quæ est inter Stellas earum & ipfas, ideò non debet etiam homo fieri illius & ejusdem cognitionis, nimirum naturalium eorum particeps, aut sciens & inrelligens reddi in arte collectionis seu electionis corum fine ope aut revelatione Diaboli: Cum verbis apertis à scripturis doceamur, Deum ipfas creaturas omnes pro ufu humano condidisse , debentne æstimari Diabolica in illis hominibus , qui ijs utuhtur: atque ideò hominibus interdici, quia Diabolus eas fuis malignis, inventionibus ufurpat? Ac fi quis diceret, Deŭ quicquam crealle prousu Diaboli, & non ad generi humano in sua necessitate pro suo libero arbitrio inferviendum, cum alibi dicatur, homini datam esse potestatem, ut cuilibet creaturæ prædominaretur. Quòd si simplex aliquot animal, vegetabile aut minerale,damnum quandoque & in nonnullis cafibus homini inferant, & veneni partes agant, tamen alio respectu salutaria esse probantur. Non reperitur adeò pravus & maliciofus ventus, qui alicui non flet bonum. Colocynthis, Scammonium, Euphorbium, Cucumer afininus, Tithymallus, brauca urfina, Flammula & fimilia in regno vegetabili, quandoque venenofa in effectu effe approbantur, & tamen à fagaci medico fa-lubriter corpori humano adhibentur t Etiam in regno Minerali Arfenicum , Auri pigmentum, Antimonium, Rofalgar, argetum vivum & fimilia in fphæra mineralis

nonnunquam & fine præparatione aut correctione applicata interficiunt, & tamen felici Magi naturalis manu adhibita, fanitatem deperditam restituunt : Denique in regno animali Bufo, vipera, Scorpio, Aranea, Cantharides, & fimilia venenosa admodum effe cognofcuntur, & nihilominus mo, refalutari, preparatione debita facta, ap-plicari five adhiberi poffunt, & loco eorum venenationis, à veneno præfervare dignof-cuntur, ut pote quæ frequenter pro alexi-pharmacis habentur. Prætereà ut nihil in mundo existit, quod magis efficaciter per viam fympathiæ & fecundum naturam operatur, quamuna falutaris & fana natura cum alia : Ita quidem nihil est, quod magis antipathetice, hocest, naturæ contrario ac destructive agit, quam corruptio unius spiritus intoxicati atque venenati cum Spiritu sano ejusdem speciei. Atque hujusce rei ratio est, quoniam communicatione radiorum avida, appetit & desiderat auxilium quafi, & fuppetias in tali fua calamitate tabescente, à Spiritibus sua natuta sa-nis, recipere, quibus Spirituum suorum infectorum radios affiftentiæ gratia applicat, quemadmodum tempore contagionis, Spiritus instar vaporis ascendens vel emanans à persona infecta, radios suos contaminatos ad Spiritum à fuo fimili fano e-manante ample ctandum emittir, atque ita continuatione unius ad alteram, igneum illud unius venenum, coinquinat & intoxicat falutarem alterius naturam , idque folummodò cum specifico sibi simili: Nam peltis, quæ communiter hominibus elt familiaris, non adhæret aut se jungit Spiritibus bestiarum, videlicet ovibus, vaccis &c fimilibus, ut etiam éregione, lues five contagio inter oves, non folet Spiritum humanum inficere, fed fimilis natura specifica femper invenitur aptior ad radios fuos fibi fimili applicandos. Propter istam igitur rationem evidens est, quod, ut ex homine fano Mummia Spiritualis fana extrahi potest, quæ est admodum generi humano falutaris, adeò ut pro universalibus ipsus respectibus, Panacea seu Medicameti Catholici loco ad fanitatem tuendam haberi queat:Ita etiam ex Mummia hominis Spirituali extrahi potest quædam stupenda corruptio, quæ eft spiritui sano admodem venenofa, perniciofa ac maligna. Ob istam ergo caufam quidam civitatis Tunetis Indaus (ut mercator fide dignus, qui noviter de Fessa Barbariæ in civitatem Ligonmain Italiæ appulit, mihi fidenter retulit) post qua per multos dies juxta portum ambulaffet & nautam capillis roffis indutum in navi Anglicana oculis fixis effer intuitus , & fe ipfum fingens, fe amore ipfius fuiffe vehementer captum, ita egit cum misero illo, ut ipfe tandem pro 300, libris fe ipfum Iudao vendiderit, exiftimando, fe aliqua optata postea occasione data, clanculum à suo Domino evasurum : Paulò Ffz

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. II.

quam discederent, suo socio captivo valedicere cupientes, ad Iudæi demum properant, qui , postquam ipsi , ut suum socium ante corum discessum viderent valedicendi causa perijssent, in locum quadratum, solem æstuantem directé aspicientem, cos ducebat, ubi illum ruffum dorfo iptius fra-Ao, & ligno inter dentes adaptato cu faucibus & gutture tumefactis, quippe (uti tum posteà ijs erat relatum) in ejus os intrufæ viperæ morfu vulnerantes, adverfus folem fulpenfum pelveque argentea ori ad liquoremabeo destillantem recipiendum fubterposita, non fine magno stupore intuebantur, ex quo postmodum liquore Iudæus illæ in humanus venenum adeò lethale conflavit, ut solo ipsius contactu homines interficeret : Dixitque Iudæum illud pretio ineffabili quibufdam mercatoribus vendidiffe. Veneni huic fimilis confectio mihi relata est à quodă Pharmacopœo Pa-pali Avenionensi, atque etiam illam ab eo tempore aliorum etiam Romæ degentium testimonijshabui confirmatam. Cardinalis (ait) quidam ex fua meretrice capillis Ruffis ornata & jam ab eo facta gravida, eam, post partum infantis, in terram usque ad mammas sepelivit & viperas duas (vel ut Germanus retulit) duos busones samelicos uberibus applicuit, quorum morfu venenoso sanguis graviter erat infectus. Quo facto, ipía more antedicto adversus folem fuspensa, liquorem reddidit admodum lethalem, ac prætereà lac, tum posteà in bufonum ventribus repertum, tam contagiofum erat, ut nihil fupra. Ratio autem, cur venenum perniciofius ex homine ruffo extrahatur, eft, queniam à nativitate sua influentijs Solaribus tales homines funt fubjecti & per confequens corruptioni ac putrefactioni magis obnoxij : Vnde fit , ut Mummia corum Spiritualis com fit veneno animali contaminata, post ejus fermentationem & putrefactionem valde reddatur fubtilis , penetrabilis & malitiofa. Et quamvis infit Mummiæ infectæ defiderium Sympatheticum , ut cum fuo Simili conjungatur; Tamen, quia inficitur & intoxicatur Spiritu bestiæ venenosæ Anthipathetico, qui jam ei prædominatur, non potest foum simile more Sympathetico amplecti, sed etiam Antipathetico suo additamento, Spiritem fanum fibi fimilem contaminat, atque ita adventitium & heterogeneum illud venenum hos ambos spiritus in fuam naturam destructivam convertit. Fuit quidam Eremita prope Aqui fextiam Provintiæ degens(cujus fama erat tunc temporis, cum ibi vixi tecens & in cujuflibet ore) qui fimili philtro venenofo totam illam civitatem pelte desperatissima infecit; ita, ut Magna populi illius civitatis portio, exinde vita effet deprivata; In cujus contagionis vigore si Eremita esset ad quempiam vocatus, in ejus folius potestate

post exornata nave& nautæ reliqui, ante- | erat eos sanare, atque ob istam causam Eremitæ Sancti nomen fibi acquifivit. Nam utipfe tudites five Marculos portarum domiarum civitatis, quodam veneno tetigit; Aded, ut quicunque pulsaverint portas interficerentur; Ita quidem ipse Antidotum fecum portavit, quo contaminatos in priftinum fanitatis statum redigere folebat. Hic vir Diabolicus erat tandem detectus, & conas pro meritis fuis luebat graviffimas: Nam post tormenta varia tandem igne in cineres est redactus. Pari etiam aftutia seu veneficio pestis non diu ab hincerat in civitatem Turingæ Pedimontanæ, a quibufdam personis pestiferis & quasi Diabolis incarnatis introducta, qui etiam feeleris fui pcenas lucrunt, quippe quorum carnes, redetecta, forcipibus igne candescentibus erant avulsa atque dilaceratae. Sic etiam pestis per quandam pulveris verenosi aspersionem erat in civitate Mediolanensi accenfa. Quibus liquet, iftiufmodi inventionibus pravis & impijs Spiritus internos hominum fuisse corruptos, aëremque ex-ternum veneno manere quodammodo in-quinatum. Neque deber hoc naturalista vero, seu Philosopho digno, apparere alie-num, cùm sit experientia probatum aërem falubrem, flatu Austri venenoso in dispositionem corruptam & contagiofam reduci, & quòd aer, qui erat purus & impollutus, jamanhelitupersonæpeste laborantis, aut pestiseri Carbunculi seu Anthracis halitu coinquinetur & verienosus reddatur: Ac ille aër ita corruptus, vicinum fuum aërem fanum fimul atque corrumpet. Obfervemus, obfecro, quomodò Spiritus infe-Aus personæ peste, aut variolis, aut morbillis, aut Phthifi, aut Ophthalmia aut lippitudine inquinatæ, spiritum hominis sani ad satis Magnam distantiam inficere : & qua ratione spiritus leprosi, Epileptici, morbi Gallici per contactum immediatum hoc idem præftare foleat. Inveniemus etiam illud, quod erat falubriter in homine creatum, jam devenisse & redditum esse mala ordinatione contaminatum & venenofum. Quid igitur dicam? Anne hinc inde concludendum, quò ideò naturam nostram relinquamus seu deseramus, quoniam quan-doque malo contaminatur & lethalis nobis norinunquam redditur ? Vel an igitur judicaremus,naturam humanam abominabilemeffe & ab ipfolumine abhorrendam, quoniam venefici & incantatores folent (eos docente Diabolo) ufum carnis, Capillorum , unguium excrementorum & fan guinis, atque etiam Mummiæ ipfius, tam corporalis, quam Spiritualis, ad incantamenta, philtra atque veneficia fua perpetranda, faceret ? Quòd hoc ita fe habeat, invenimus non modò Historiæ testimonijs, fed etiam quotidiana veneficarum praxi confirmatum. Nam Apulejus narrat, quomodo amica ejus Fotis, eflet à fua hera (quae erat in cantatrix & Philtrorum

atque veneficij perita) ad officinam Barbiconforis ad capillos hominum exínde clauculum furripiendos missa, ut eos in suis negotijs Magicis impenderet : Etiam ibi loci oftendit, rem fuiffe in illis diebus frequentem ratione multitudinis incantatricum, quæ in Theffalia abundabant, habere vigiles cum luminibus feu candelis fufficientibus ad custadienda cadavera mortuorum post mortem hominum, ne veneficæ,quarum mos erat, clanculum, idque nocturno tempore sub forma aut mustelæ aut animalium fimilium, portiunculam aliquam cadaveris illius furripere, eamque ad conamina fua Cacomagica ufurpare. Prætereà res est Necromanticis communis, sepulchra mertuorum visitare aut cadaveris portiunculæ auferendæ caufa, aut ut partem aliquam panni linei, in quo involuuntur cadavera surriperent; autratione cistae feu phéretri, in quo conduntur, cui mummia Spiritualis in hæret, ad negotia five o-pera fua improba perficienda. Erat in confessione cujusdam venefica, quæ filiam cujusdam Comitis Brittanniæ, nimirum Rutlandiæ veneficio interfecit, fe nullam potuiffe fuper ipfam habere vim five potestatem, quousque auxilio cujusdam suæ filiæ, illo tempore in domo Comitis manentis, chirothecam virginis illius recuperaffet, ac tum posteà, se, mediante ea Dominium fuper corpus ipfius habuiffe agnovit-Atque caufa erat ratione relationis illius, quam Spiritualis Mummia virginis , quæ fudoris vehiculo fubstantiam chirothecæ imbibebat, quam illa in corpore ejus vivo habebat , haud aliter ac Spiritus in telo vulnerante respectum habet ad Spiritum vulnerati, ut quemadmodum illa fe habet aut in calida aut in frigida intemperie, ita quidem se habet cum Spiritu vulnerati. Vbi etiam apparet, quòd, quando aut telum aut ferrum coopertum forté, aut accidente aliquo detegatur, vulnus deveniet magis dolorofum & frigore intemperatum: & quando experiendi gratia aliquid unguenti à telo abradatur, seu auferatur, illa vulneris portio, quæ parti abrasæ correspondet, dolore & perturbatione afficietur. Eodem plané modo veneficæ pravum & perniciofum fuum venenum Mummiæ, chirothecæ,calceo, fubiculæ, ficco lineo & similibus applicare folent, quibus é longé feu ad Magnum distans, malitiam suam ef-ficiunt. Legimus etiam in libris de Cacomagia tractantibus, in quanta apud Cacomagos & incantatores æstimatione habeantur membra infantum, & præcipué eorum cutis seu corium, ex quo post varias Diabolicas atque Necromanticas eorum confecutiones pergamina fua virginea creare tentanr; In quibus nomina Dei atque Angelorum , quos invocant, atque etiam Characteres Planetarum seu Stellarum, ad quas Angeli illi pertinent, folent inscribere. Debet ne igitur ob istam causam effe-

Aus naturae humanae Magneticus, aut Spiritualis ipfius Mummia cum fimilibus in homine, pro Diabolicis & damnabilibus haberi, quoniam corum mysterium in senfu malo veneficis à Diabolo revelatur, & fecreta eorum proprietas in ofum impium & minimé Christianum conversitur ? Anneideò à nobis recufandus atque repudiandus est aer, quoniam potest vijs & modis perniciofis corrumpi atque in venenum lethale converti ? Aut eftne ignis à focie. tate humana ideò excludendus & pro damnabili adhibendus, qua ipse malé applicatus destruere & consumere notatur ? Cùm é regione, si recté applicetur notrimentum & folatium aftantibus affert. Si contaminatione aut mutatione unius Mummiæ in dispositionem contagiosam seu venenofam, alia fana inficiatur, uti unum peste infectum alium ad diftans afficere cernimus, atque unam domum igne accensam aliam accendere,tametsi non sint contiguæ; Debetne, inquam, ob hanc caufam aut aeris aut ignis ufus in exilium ab humana focietate relegari ? Aut ideò abhorrendus est ignis Dei à cœlo descendens, quoniam Satan usum de ipso in sensu destructivo, nimirum ad possessiones Iobi consumendas fecit? Anne dicendum est, proprietatem Mummiæ Spiritualis occultam, atque admirabilem Spíritus humani efficaciam in falubribus & pijs ufibus effe ideò repudiandum, quoniam ipfa corrumpendo in difpo-firionem venenofam converti queat? Vel estne bonus gladius & ad tutelam corporis ordinatus ideò reijciendus aut rumpendus, quoniam impius ipio virum bonum inter-fecit? Res bona male applicata damnum afferre potest: Influentia & Lux Solis coeleftis, in quo fitum eft vitæ fpiraculum, fi malé à subjecto terrestri recipiatur, pravos ut plurimum effectus producere animadvertitur: Imò verò ipie Diabelus observat statuta anni & solaris cursus tempora, & tamen neque Solmeque ullæ virtutes five a-Aus ipfius debent pro Diabolicis haberi, Simili plane modo, li defcendamus à fphæra animali ad illam vegetabilem & mineralem, percipiemus, Magam five in cantatricem illam famigerabilem Medeam, ufum in fuis incantamentis specialem fecisse (uti etiam hoc idem traditur de alijs veneficis & necromanticis) de herbis, lapidibus & mineralibus, fine quorum naturalium ope, nec ipía, nec ejus Dæmon, qui fecretas eorum virtutes & effectus illi revelavit, quicquam in sua arte ad desideria sua iniqua perpetranda præstare potuerunt. Atque ob ittam ratione (uti ab Ovidio colligimus) alta montis Atæ cacumina peragravitipfa, ut herbas fuo propofito infervientes ibidem colligeret. Sunt magorum quam plurimi, qui, occulta proprietate & virtute lapidum, ijs à Diabolo revelatorum, Cacomagicos fuos producunt effectus, tametfi ipti Stellarum influentias, quæ

# SECTIONIS SECVNDE, LIB. II. Membr. 11.

tapidibus illis dant vires, atque tempora earum collectionis atque præparationis ad-tales effectus producendos prorfus ignorant, Exempli gratia fuit venefica que-dam feu faga in Scotia, que in fua examinatione falla est, se proprietate quadam lapidis occulta, qui ab ea tune temporis ablatus erat, potuisse quæstionem quamlibet refoivere: Dixitenim, good, firespetita eilet vera , lapis statim Sudorem emitteter; Acti effet falfa, tune fudorem nullum apparere : Etiam dixit , lapidem iftum, res multas fibi per ejus de colore in colore mutatione revelatie. Denique, quando aftantes aliquot de hac re experimentum ex optarent. responder, se velle id libenter facere, modò fi lapidem illum fuum fibi concederent : Sed ipfitimentes, ne auxilio illius è manibus eorum evaderet, hanc ei petitionem prorfus negarunt: Hoc factum foit à Queens Fery in Scotia, Alij à Diabolo instruuntur, ut metallum aliquod eligant, illudque fub constellatione quadam apta ræparent & in eo Characteres Stellæ, cui Tobett, infculpant, nomenque Angeli feulntelligentiae, quae est Domina illius Stellæ describant, hocque eo precipué tempore tentapt, dum Stella illa in coelo fit fortior & potentior & ab impedimentis aliorum planetarum magis libera; & tunc inveniunt, ejulmodilaminas metallicas effe in operatione Magica admodum efficaces, Quid? Quoniam Diabolus novit virtutes & proprietates harum rerum naturalium & potens est ministros suos in malo carum usu instruere, Anne ideò sequitur, Adamum , Salomonem & Sapientes ab Oriente venientes, ac quam plurimos alios bonos & pioshomines talibus fimplicium naturalium virtutibus, temporibus electionis & collectionis,& modisapplicationum ip-Brum in re Bona & licita; Imò verò & fi justa se offerar occasio in sensu contrario, idque fine limitum naturæ aut Magiælicitæ transgreffione, fuiffe ignaros, cum verum iftius operationis subjectum sit sapientiæ Spiritus, qui eft bafis five fundamen-tum naturalis Philosophiæ, quid facimus nos de modo, quo Moyfes est ufus in dispergendo illos cineres , qui ulcera Ægyptiaca non fine habitantium ftupore produxerunt. Sed alij replicabunt & di cent, hoc fuille more supernaturali effeclum: At inspiciant velim in occulta naturarum animalium, vegetabilium & mineralium fecreta & mylteria adeò mirabilia, ac funt ifta in iptis naturaliter comprehenfa, omni commercij Diabolici fulpicione fepofica, invenient. Anne habendus ett Pater ille reverendus Albertus Magnus pro Cacomago, quia abstrusas, occultas ac myfticas animalium, vegetabilium atque lapidum virtutes detexit? (Hoc idem etiam Hermes, Plato, atque alij profundisfimi Philosophi fecerunt) aut debent itti inter affeclas Diaboli numerari, quoniam nove-

runt tempora seu horas collectionis & modum præparationis earum? Minimè Herclé : Nam arcana ifta à Philosophorum seu fapientum profundorum traditione acceperunt, qualis erat Adam , Salomon , Flermes atque alij istiusmodi veri Magi,qui ta-lia mysteria traditione Cabalistica de seculo in feculum reliquerunt mundo, Nonne erat miranda in annulo Gygis proprietas, quæ ipfum quandoque invitibilem reddidit? Et tamen homines iftius mundi ignorantiâ occæcati volunt, bujufmodi in creaturis effectus à Diabolo, & non mirifica verbi Divini operatione procedere. Vnde videntur Omnipotentem Dei Spiritum fuo honore privare, utcunque Salomon verbis apertis fatetur, fe omnia fecreta, electionis tenapora & myfticas Stellarum naturas & occultas virtutes ac proprietates 539. 7. animalium, plantarum, radicum & rerum omnium aliarum, tam occultarum, quam manifestarum à Solo Spiritu sapientiæ accepisse, unde sermonemillum verbis istis concludit. Omnium enim, opifex (ait)me docuit sapientia. Quibus verbis inferre videtur; Primum, quòd Spiritus Sapientia detegat atque aperiat homini, abstrusa Phiłofophiæ veræ Mysteria, quæ consistit in cognitione & revelatione naturalium virtutum, tamin superioribus, quàmin in-feriòribus. Secundò, quòd sit hic idem spiritus,qui tales animalibus, vegetabilibus & mineralibus infernè, indidit virtutes &mediātibus illis per omnia operatur. Quod, cū ita fir, quid obfecro, in creando virtutes effentiales potest Diabolus ad Stratagemata feu facinora fua perpetranda, quam ipfe homo? Cum homo fit creatura rationalis æquè ac Diabolus ? Aut cur illi attribueremus nos illa, quæ in rei veritate, spectant ad spiritum omnia creantem & operantem in creatura interna? Si hominis sit iniquitatem alicujus actionis Diabolo arrogare, qui hominem ad malum inftigat, eumque oftendit modum, ad malas & iniquas fuas voluntates exequendas, hoc quidem rite ad ipsum Diabolum spectat, quippe qui creatus est ad destruendum (ut ait Propheta Efaias) atque ad hujufmodi fuum officium complendum, ei in ufum veniunt creaturæ à Deo creatæ. Nam ufom ignis Dei cœleftis adhibuit ad destruendas Bestias Iobi, ad eruendam domum, destruendos ejus filios, & ad corumpendum aërem, ut peste ea,lfraelitas ob peccatum Davidis interficeret. Nec quidem erat unquam observatum, quicquam per se adversus hominem, præterquam, quod Spiritum humanum tentando atque feducendo & phantafiam hominis portentis prestigiosis deludendo, patrare potuerit. Verum observatur semper, aut mediante malo creaturarum ufu. mortalium corpora destruere, aut ea reddere infalubria & morbida. Nam modis & vijs talibus Antipathizantibus naturalibus, hoc est, creaturis, quæ funt natura & con-

ditione rei, malo afficiendæ contrariæ, operatur , tametsi Deus creaturas tales Antipathizantes proufu hominis falubriori & magis directo creaverit. Concludo igitur, necesse essent Cacomagi ac venefici nihil mali alicui imponere possint, nisi operentur per fubstantiam creaturæ realem & manifestam, cujusmodi sunt pulveres, unguenta, herbæ & similia. Exempli gratia Claudea, sius. de Da. Fellea, Ioan, Banno & Nichola Piscatrix cum tota fua focietate confessa funt in Lotharingia o. May 1581. à Diabolo fibi traditos fuisse pulveres detriplici conditione, qui colore etiam erant di(tincti: Nam (inquiunt) ille pulvis niger interficit afpergendo eum fuper cibos , aut fricando corpus cum eo, aut aspergendo illum super veftimenta: At ille rubicundi coloris, morbos & infirmitates parit: Pulvis verò albus folet morbos illos curare, quos peperit ille rubens: Atque Odella Boncuriona examinata 18. Ianuarij 1586, Dixit, morem esse veneficis fui ordinis & conditionis, pulverem quendam in via dispergere, per quam ipfi progrederentur, quos odio perfequerentur. Et Francisca Perine fassa est die 4. Novembris 1588. Herbam quandam traditamesse sibi à Diabolo, ut in via poneretur, per quam Riberianus iret, (quia pyra ejus furto iustulerat) cujus virulentia is itatim ægrotavit : Franciscus Follers, Margarita Warny & Iacobit Equine confesse funt 15. Ianuarij 1584. se habuisse ungu-enta, quibus illiverint Virgas & slagella; Adeò, ur, si cum illis folam vestem alicujus tangeret, necessium fuerit, ut ipse paulo post moreretur. Etiam dixerunt, quòd fi manus fuas hoc unquento Magico perunxifient, fi vestimenta cujuspiam tangerent,intra paucos post dies morerentur. Atque ex his exemplis videre potestis, quomodò Diabolus realiter malum operari nesciet, nisi Solis venenis à creaturis desumptis: Nihil enim veritatis ab eo folo provenire potest, sed meræ delufiones atque apparitiones præstigiosa, nimirum ez, qua videntur & tamen in effectu rei veritate nihil magis funt, quàm imago depicta respectu veræ fubstantiz. Atque ideò, ne jactitent velim ministri, Diaboli, istiusmodi in natura admiranda provenire ex mera Diaboli inventione five actu ejus folo: Nam veri Alchymistæ testantur ex propria sua experientia & praxi, materiam fuam, quando manet in putrefactione & nigerrimum acquirat colorem, effe Tyreo Serpente venenofiorem , & per confequens subitò interficere, quare admonent operatores, ut à fumis ipfius pracaveant : At verò quando apparet in decoquendo inter rubedinem &c albedinem, patientem inter mortem & fanitatem, atque ideò in statum morbidum reducit; Verum in actu fuæ albedinis, quæ fignificat perfectionem in maturirate, infirmitates curat & malitiæ illi prævenit quam pulvis niger induxit; Ita ut

videreliceat, Diabolum non posse plus ex naturæ mysterijs elicere, quam generi hpmano datum est cognoscere. Iterum, àd pulveris istiusmodi exitialis per plateas Mediolanenses quod spectat, traditum est, illud factum effe anno 1629. Pro unquento vero lethali, quod folo contactu interficere folet, hoc composuerunt Iudæus atque Cardinales anteà allegati, ut creaturas Dei æqué ac Diabolos:violarent. Ac iterum hoc ab Eremita more impio erat effectum, qui marculos portarum cum ijs (ut dictum est) in fecit, atque ipse etiam suum secum habuit Alexipharmacum, aqué ac Diabolus & Cacomagici ejus discipuli. Ex ittis ergo videre potestis, hominem mente seu animo impio praditum , & , ad creaturis Dei bonis nocendum inclinatum effe,tam pronumac Diabolum ad herbas, animalia & mineralia à vero illo fenfu ob quem à Deo sunt creata, videlicet ad beneficium humanum vertenda: Quare & meritò inter Diabolos numerari potest, atque nomine Diaboli incarnati infigniri, eò quòd ipfe carne ac offibus indutus, fine ope Diaboli multas inveniat destruendi & veneno interficiendi vias : Haud aliter, quam Diabolus, spiritualis, hoc est carne & offibus desti-

Concludo igitut, magnam esse in mundanis incredulis abfurditatem & dementiam, abstrusa & arcana Dei in creaturis magnalia, tanta temeritate & audaciâ & pro inventionibus atque actionibus Diaboli habere atque mundo publicare, etiam fi eorum effectus, quo ad nos fint pernitiofi, & multò magis,cùm fint boni & falutiferi, ac est ille unguenti armarij, cum non modo ipíi Deo, fed etiam hominibus intellectuvero fruentibus, quod fit creatura animalis, vegetabilis, aut mineralis, quæ producat effectus infalubres & lugubres per abufum, atque illos bonos in debita & appropriata corum facultate, quæ ordinata erat originaliter à Deo pro beneficio & falute generis homani. Nam Deus creavit omnes creaturas bonas, & per confequens ad bonos ufus : Sed est malitia Diaboli, quæ eas divertit de proposito à Creatore ordinato, juxta illud Salomonis. Creavit Deus, ut essent omnia, & fanabiles fecit nationes orbis terrarum , & non est in illis medicamentum exterminij , nec inferorum regnum in terra, creavitque hominem inexterminabilem & ad imaginem fimilitudinis suæ fecit cum, invidià autem Diaboli mors introivit in orbem terrarum &c. Nam sciendum est, ante lapsum Adae omnia fuisse directe & juste sumpta, atque ideò minime à vero tramite fuiffe derorfa: Sed, postquam de arbore boni & mali gustaffet ipse, oculi ejus corporei fueruntaperti,& creaturæ tam pro malo, quam pro bono diftinguebantur & in utrumque ufu fuerunt conversæ: Nam ab illa hora mysterium tam iniquitatis, quam justitiæ in Ff4

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIE. II. Membr. II.

in mundum post lapsum ingressu, seu limine, incepit se bonitati, ac virtuti apponere, atque in illa praxi seu conflictuprimordiali, injustitia & vitium adversos justitism ac virtutem prævalebant. Hie ergo videre pessumus, in principio emnium, Diabolem feu serpentem, fundamentum rotius mali, mediante renaturali, nimirum pemo pofuille; Ac deinde fusteligneo, quo Cain injustus, occidit suum fratrem justum Abe-Im; Cum è regione & in fensu contratio, hoc lignom, in forma crucis (arguentis oppefitionem illam, que in hoc mundo facta eft inter bonum & malum) erat inftrumentom mortis iplibs, fine qua nulla erat falvationis aut redemptionis certitudo.

Ex his ergo animadvertimus, omnes operationes occultas, procedere à virtute in rebus naturalibus feu creaturis occulra, quae à Spiritu Divino erat à Deo tam generi humano detecta , quam ab acuta Satanze observatione concepta. Bonis, inquam, hominibus à bono Dei Spiritu erat detecta ad benefaciendum & malo refiftendu. Nam, nifi prava creaturæ dispositio cognoscatur, alexipharmacon seu Antidotus ad ejusdem cerationem vix haberi poteft : At malis etiam quandoque à Diabolo ad malefaciendum & iniquitatem exequendam revelantur. Enumerabo autem nonnullas virtutes abstrusas in tribus creaturarum compofitarum regnis , nimirum animali, vegetabili & minerali. Inprimis ergo in regno animali , bubo dictus est ab Alberto Magno plures in fe continere virtutes: Nam, inquit, fi cor ejus ac pes dexter ponantur fuper hominem dormientem, spfe protinus in fomno aperiet, quiequid ob iplo factum eft, aut quodeunque ab co petieritis; Dicitque hoc pro vero à quibufam fois fatribus fuiffe repertum : Atque iterum, si ipsi tob axilla disponantur, nellos canis adversus eum latrareausus erit. Etiam fanguis capri traditur vitrum reddere non modò malleabile, fed etiam inftar paitæ, molle, modo fi vitrum in co cum acete coquatur; Ita, ut si contra parietem proijciatur, non frangetur. Et, fi quis faciat unguentum de eadem compositione & faciem cum illo illinat, res ei terribiles apparebunt : Et si illius compositionis portio igni imponatur, & sit aliquis præsens, qui laborat Epilepfia, & magnes eum tangat, fubitò in paroxyfimum Epilepticum cadet, quafi mortuus : At fi aqua frigida ei ad bibendum adhibeatur, flatim refurget: Hacille. Fræterå ait, quòd, fi candela ianguine Cameli inungatur, emnes homines locis capitibus Camelorum imbuividebuntur. Atque ita procedit ipfe in Historia illa fua cum admirabilium illorum descriptionibus, quæ ab occultis Bestiarum, vegeta-

mundo regnare occupie, & malum primo | bilium & lapidum proprietatibus efficiuntur. Si M. Fosterus cum suis socijs replica-bit & dicet, hac omnia esse puta mendacia. Responden ego, suisse Philosophum doctishmum, atque Theologum famacelebratum, illorum authorem, qui iftafide fua tradidit : & haud dubio (fi ad huc inter vivos fuiffet fuperftes) affirmaret, ipfos oportere prius addifcere atque intelligere veras electionis horas, in quibus simplicia illa colligi debent, atque etiam feire fellas, quæ in ca. Dominium habent, cum temporibus majoris earum fortitudinis & exaltationis in ccelis. Ad me autem quod attinet, fatcor me fecreta in homine & brutis hand ignorare admirabilia, quorum omnium Peripatetici nullam plane rationem fufficientem reddere possunt : Exempli gratia, quòd locij pifcis inteffina deficcata,urinam potenter provocent, quòd Epileptia possit suctione seu attractione sanguinis, à naso Talpæ exciso curari, & quòd post de-glutitionem illius sanguinis patiens præter modum ægrotabit, quemadmodum experientia nonnullorum & interreliquos, cujuidem nobiliffime formina comitatus Cantize docemur. Etiam quod Talpa combulta & in pulverem redacta habeat occultam quandam virtutem paffionem Colicam expellendi : Quòd cot & hepar range fit medicamentum Epilepliae curationi appropriatum: Quod exuvia lerpentum partum muliebrem expellunt : Quòd menstrua in muliere epota lepram inducant: Quòd bufo comboltus fanguinem præter modum fluentem fiftat : Atque etiam aranea viva, si modò naribus adhibeatur. Hæc omnia ego cum multis alys fuum exper-

Pro alijs occultis lapidum, metallorum, herbarum atque animalium virtutibus veri Salomonis discipuli & imitatores, Hermes, Plato, Thebith, Albertus Magnus, Dioscorides & alij, eas nos decent abunde. Qui omnes procul dubio non ita stulti ac veritate inanes atque frivoli viderentur, ut mendacia tam ingentia, aut tantas impoffibilitates mundo publicarent, nec falfò affeverarent, resifts in corum cognitione fuiffe ad exitum perductas : Atque ita hac ratione, illam inter mundanos reputationem, quam fibi fapientia fua infigni comparave-tunt, more tam stolido amittere. Verum jam ad pleni negotij bujus nostri praxin, nimirum ad illum Sympatheticum & Antipatheticum respectum qui est inter varias Mummiarum corporis humani species & ocularem demonstrationem à Magnetis proprietate productam, me conferam; Atque in animo meo erit, plura in hoc ultimo libro vobis demonstrando probare, quana aliquis alius ad hunc ulque diem effecti un-

# LIBER TERTIVS.

In quo probationes practica & conclusiones experimentales, àd confirmano dam Sympatheticam microcosmi attractionem sive coitionem, atque Antipatheticam seu odibilem expulsionem per proprietates lapidis Magnetis Macrocosmici pertractantur.

Authorisad præfentem istum librum Proæmium, in quo ea, quæ anteà sunt dicta remetiuntur paucis.

Coloff,2.1. Teh,I. I.Tit.6. I. Cor.I2. A&t. 7. Sup. I. 5ap.12,I.

Obis in discursu hoc meo præcedente recitavi, atque demonstratione sufficienti probavi, Spiritualem, Christum, sivewerbum Divinum seu sapientiam æternam esse veram Philosophiæ essentialis Bafin seu fundamentum ; Vt pote, qui est securus & nunquam deficiens lapis Angularis, in quo & super quem tota creatura consistit atque æ, dificatur, quatenus in eo existit vita, & illa vita est Lux illa essentialis, quæ vivificat omnia, & per confequens operatur omnia in omnibus, uti scriptura verbis expressis testatur. Nam, si Spiritus Domini vitam & inspirationem & omnia vitæ creaturæ impertit: Atque iterum, li ille Spiritus orbem terrarum impleat, atque rei cuilibet hujus mundi infit, ut scribit Salomon, Tunc necesse est, ut agnoscamus, quod Spiritus cujuflibet rei specifica centralis sit illa Divinitas, in qua radix es-Sentialis omnis Magneticæ attractionis & Antipatheticæ expulsionis confistit : Nam, cum ipse sit Catholicus ille amor, qui cuilibet particulari existentiæ se impertit, eique actionem & motionem assignat, quo naturam fibi fimilem ad fe, nutritionis, affiftentiæ atque confolationis gratia alliciat, ita quidem organum, in quo operatur fatis forte & validum reddit, ad emanationes tales expellendas & propulfandas, quæ ei vel ordine, vel qualitate, vel essentia dissentiunt, aut se specifica sua existentiæ & conservationi opponunt, aut damnum aliquod inferre conantur. Obistam igitur rationem, Spiritus iste, creaturam affectione duplici, nimirum defiderio concupifcibili & odio trafcibili induebat, quorum hoc, cogaudet, & Sympathizare folet cum suo simili, atque ideo illud ad se ad suam affistentiam & consolationem allicit & attrahit, illud, per aspectum odiosum seu Antipatheticum, evitat atque expellir, quod ei fir natura oppositum aut nocuum. Atque iste est actus Sapientiæ illius omnia creantis & sustinentis, quæ creavit quamlibet creaturam successiva quadam præservatione, quam à suo simili, ut exiftat in hoc mundo, attrahit, & consequenter ei etiam facultatem irascibilem concessit, ut se à rebus ei in natura contrarijs muniret & defenderet: Quibus videre possumus, quomodo Spiritus iste vivisicans omnia manu minimé parca moderetur; Adeò, ut, tametsi omnia per oppositionem, nimirum lucem & tenebras creaverit, atque ideò in respectu humano bonum & malum, tamen ordinavit ac disposuit, ut quodlibet individuum indueretur facultate irafcibili, atque odio Antipathetico ad evitandum & effugiendum malum, hoc est, sibi vel ordine, vel natura, vel ambobus adversum, quousque tempus illud compleatur, in quo, post ejus exaltationem, omnem contrarietatem & difcordiam, per unionis firmæ stabilitionem, ex mundis attrisque evacuaverit: Quod etiam D. Paulus videtur fic confirmare; Cùm evacuerit omnem Principatum & potestatem & virtutem, oportet eum regnare, donec ponat omnes immicos sub pedibus suis: Novissima aute inimica t. cet, 15. destruetur mors,omnia enim subjecit pedibus ejus; Cum autem ei subjecta fuerint omnia, tune & ipse Filius subjectus erit illi, qui subjecit

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. III. Membr. I.

Iohan.12.

Apocal,

illi omnia, ut sit Deus, omnia in omnibus &c. Ista Catholica virtus Magnetica agnoscitur à Spiritu, in Christo, ex istis verbis: Si exaltatus fuero a terra,omnia traham ad me ipfum &c. Ac fi dixiffet: Ego, attractivà & Magnetica meavirtute & unione reducamomnia in unionem atque identitatem meam, hocest, in meam propriam naturam ea inferam. Ecce (inquit Textus alibi) omnia nova facio &c. Quibus liquet, quòd, ut initio omnia ab uno funt orta, utpote in eo implicitè comprehensa, & tum posteà in explicita eorum existentia, sub duobus Principijs contrarijs continentur: Ita quidem in fine omnia sub Principijs discordantibas comprehensa, in unum & idem radicale Principium reducentur. Sedadhuc Principijs contrarijs subijcimur: Nam totus mundus cum membris ejusdem ex lite & concordia ex inimicitia & amicitia, ex tenebris & luce, ex bono & malo componuntur, atque ideo sub unius istius sapientiæ Divinæprotectione existunt, quæ gubernat omnia, & conatur victoriam fuper confusionem atque discordiam habere. Vt tandem pax arque unio five confensus universalis fieri queat in isto mundo, & consequenter, ut res omnes revertantur in ipsam, in ipsa vivant, & cum ea uniantur, quæ est unica & sola Charitas; Ipía creatura habet potestatem efficere confensum Symphoniacum cum suo simili, atque è regione, ut irascibili seu Antipathetica quadam proprietate fuum contrarium aut evitet, aut fummo conamine repellat.

Iam verócum Spiritus iste insit omnibus, atque ideo in re qualibet specifica, sequitur consequenter, quod attrahatillud Sympathetice, quod est conservativu sue nature & conditioni in qualibet re specifica ex animali, vegetabili, & minerali regno : & expellit Antipatheticé, ab ea, quod est nocivum, odibile, & detestabile, seu dispositioni sua est contrarium: Atque huc ufque, quod ad abbreviationem præcedentis meæ Sympatheticæ ac Antipatheticæ Theoriæ spectat. Iam veró me in utriufque earum praxin parumper immergam, ut hac rationefaciliùs ad credendum inducaris, quod talià, quæ Theorice à nobis sunt anteà propalata, fint efficacia, praxin realem lemiter (contra vanam, infipientum nonnullorum hujufmundi opinionem) idque naturaliter, hoc est, fine ulla Cacemagica aut Diabolica operatione producendam, Procedam, igitur ad propofitum meum, atque ut Magis Methodicé incedam librum hunc in duo membra diversa distinguam, quorum prius Sympatheticos pertractabit effectus: Posterius eventus illos Antipatheticos, qui Magneticé in regno animali vegetabili & minerali pro-

feruntur, breviter explicabit.

LIBER

# LIBRITERTII Membrum. L.

In quo effectus in Sympathia mirabiles, qui Magnetica, attractione fimilis ad fimile perficiuntur, lucidé pertractantur.

### CAPVT. I.

In hoc exprimitur, quomodò per quandam comparationem Magnetis mineralis & virtutum ejusaum attractivarum, cum illis animalium & vegetabilium in lucem demonstrabilem proferre queamus, admirabiles illos effectus, qui in ipfis ambobus delitescunt.

Vm fit res observatione inter sapien- | lum incognitum, idque mediante transtes digna, nihil effe in regno cœlefti, quod fuum in illo terreftri non habeat fimile, ita quidem nihil eft in regno mine rali , quod fuo fimili in regnovegetabili non fruitur : Atque Iterum , fphæræ Vegetabilis imago tam in amore & odio, five in attractione & evitatione seu unione & divortio in animali est reperienda: Sed, quoniam in regno minerali nihil in virtute actioni & vitae animalium propinquiòs ipsolapide Magnete reperitur, quatenus fuum simile ferreum sensibiliter affectat, illudque amore concupifcibili profequitur, nec non illud avide attrahit, ac tandem se more mirabili cum eo instar maris ac fæminæ in regno animali conjungit & unit, Propter illam rationem omne fimile in animali vel vegetabili regno, quod fecudum hune modum, nimirum in fuo fimili attrahendo operatur, baud injuria Magneticum dictitatur. Hinc inde Paracelfus in iftiusmodi Mysterijs versatissimus, cum de mummijs Mysticis tam corporalibus, quam Spirituralibus facit mentionem, atque etiam de vijs & modis activis ad cas tam ex corpore vivo, quam mottuo extrahendas, ipie pro meliori fuorum discipulo-rum instructione, atque etiam talium, quos artis filios nuncupat, exempla à lapide Magnetis & ferro deprompta producit: Nam per ipíos talium Mummiarum ex-trahendarum modum fatis claré denotat; ante quo Mummia microcolmica è fuo corpore elicitur, explicat, videlicet, quòd fit tes seu substantia quædam corporea, quemadmodum ex istis ipsius verbis colligere, fas est: Mummia (inquir) Spiritualis non operatur; Nili per corporalia media: Quibus arguit modos corporeos, seu Mag-netica illa corpora, quae Mummiam hanc ex corpore animalis viventis extrahere folent, eamque operari faciont tam domi per contactum, immediatum, quam aliunde & ad diftans; Imò quidem ad interval-

plantatione debita. Ille ergo, qui fapit, &c in mysterijs naturæ profundus, & cui Sympathetica concordantia, abstrusa proprietas, natura, virtus & Magnetis atque ferri origo, funt bene notæ, agnofcet procul dubio , quod eorum Exempla hominipoffint quam aptissime conferri : Nam , per .. eas , Magnetem microcofmicum facilimè discernere, rationemque extractio-nis Mummiæ Spiritualis ex homine intelligere, ac fimul atque illius ufum & finem ad falitem humanam destina-tum concipere potest: Vt igitur res illæ, melius lectori dilatentur atque enucleentur, operæ pretium existimo, ut in primo loco chordam eandem concordantiæ Symphoniacæ percutiam, quæ naturam ac originem lapidis Magnetis, atque ferream concernit, quam aliquan-tulum plenius libro meo præcedenti tetigi , ut exinde majori cum facilitate , qui namfint Magnetes microcofmici, colliga-

Vt in capite 3. lib. 2. iftius tractatus vobis patefeci, quod effet evidens, lapidem ipsum Magnetem sive Calamitam, exorigine aliqua naturali minimé proceffiffe, fed potitis ex partu feu initio monftroso, quippe qui, ut ab effecto vide-tur, ad instar muli ex genitoribus seu parentibus diffimilibus, atque naturà inacqualibus procreator, cum ejus Ma-& per confequens suo more, quid sit ani-malis & microcosimicus Magnes, medi- evidenter, esse quædam Saturnina Mercurialis substantia, ejus verò Pater sive forma magis activa Spiritus metallicus, Sulphureus & Martialis. Iam verò modus, fecundum quem mixtio horum duorum fit est hujusmodi : Com Saturnimus Mercurialis liquor lapideze naturæ, eifer ad huc in foa prima materia popinquus Mercurio Martis (nam hi duo communiter inveniuntur fimul & in eadem miniera, videlicet natura Magnetica & ferrea miniera) ob iltam rationem, nimirum ratione propinquitatis

Gg2

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB.II. Memb. II.

existentia, non nisi levis ac facilis require. batur, ad ambosin unum corpus colligandos, transmutatio : Atque hinc est, quòd naturam inter metallum ac lapidem mediam, retineat : Vnde haud inepte Mercurius Saturninus femi transmuratus dici potest, in quem , quando Sulphur Martiale, quasi forma Metallica ingreditur, illum pro Matre fua, paffivé habet, ut pote, qui ipfum in se conservat & in corpus saxeum coagulatur, quod calamita, feu lapis Magnes nuncupatur. At , quoniam quilibet Spiritus ab co, quod propinquius & fimilius est sua natura, affectat & appetit nutriri , quæ natura & Spiritus præcipuè in ferro invenitur, imò verò ferrum & Chalybem perfectiffima ab cadem miniera feu matrice provenire, nimirum ex corpore Magnetico observatur; Necesse habemus credere ex ejufinodi confideratione, quòd Martialis ac Saturninus Spiritus Magnetis,ad fe,idque à centro suo corpus ferreum attrahat ac fugat formales fuos radi-os, quali Spirituale fuum nutrimentum ab eo extrahendo: Sed, quoniam ferreum corpus non tam citò relinquet Spiritum fuum internum, ideò fequitur, fimul cum fuo Spiritu attrahi ad Magnetem: (experientia enim docemur, quòd Magnes à ferri Spiritibus nutriatur & in Iuo vigore augeatur) atque iterum, ipfum ferrum Spiritus fibi fimiles in Magnete reperiens, appetit pariter æquali coitione, ut ipforum fieret particeps atque in conjunctio five unio haud aliter inter eos est facta, quam inter marem & foeminam. Sed, quoniam Magnes est Mercurio lapideo Saturnino plenior quam ferrum, quippe quod ab illa superilua materia virtute ignis emundatur atque purifica-tur magis & per consequens propinquiùs ad naturam mafculi ac e lit , ideò Magnetem ad se non tam avidé, quam Magnes assugit : Est enim vetus & bene confirmatum axioma, quod materia defiderat & appetit formam, eamque tam avide ad se allicit & amplectitur, ac foemina folet masculum. At verò, quòd ferrum sie loco masculi, in eo liquet, quoniam virtutem & vires addit Magneti : Nam fi polus Magnetis Chalybe feu ferro armetur, eum longe ultra propriam fuam naturam animat, nam in causa est, quod lapis pondus ferri longé gravius ad se attrahat, quam potuit fine luo ferreo additamento præstare. Hoc igitur reclé considerato, cum majore facilitate colligere possumus, quidnam rei & qualis conditionis Magnes ille Microcofinicus effe debeat , qui Spiritum feu mummiam Spiritualem microcofmi, omni fine damno aut corporis detrimento aut debilitate extrahere potelt. Si ergo opus hoc admiratione dignum aggredi velimus, necesse est hoc faciamus cum Magnete Corporali ex homine vivo ex-

eorum in confanguinitate(ut ita dicam) feu | tracto, cujus productio & generatio debet in omni respectu illo terreno & minerali microcofmi convenire, de quo anteà amplam fecimus mentionem: Quem quidem hoc in loco apertè nominare mihi ideò non propofui, fed folis circumftantijs infinuare, ut ifta ratione à virtute ac honeftate dignis & veræ Philosophiæ peritis perciplatur, atque ab indignorum, malignorum, stolidorum turba abscondatur: Nam, ut mediante hac re, Magna faluti hu-" manæ utilitas afferri poteft, ita etiam è regione vires ipfius adfenfum malevolum, mala multa proferri , & scelera haud in republica tolerabilia patrari possunt. Sufficiet igitur Sapientibus intelligere, quòd fit res quædam, ex corpore fine violentia extracta, quæ terream, mercurialem ac Saturninam existentiam habet, à Martiali, seu folphurea atque cholerica forma, ad inftar Magnetis mineralis, imbuta five animata, quae post debitam præparationem habebit virtutem (pecificam extrahendi Mummiam Spiritualem, tam fanam , quam infectam à corpore microcofinico, que tum posteà ad distantiam à patiente transferri

aut trans plantari potelt.

Velim autem , ut quilibet intelligens Philosophus, sciat, quod natura omnium rerum Magnetica , tam Antipathetica, quàm Sympathetica folummodò in Sulphurea virtute Spirituum vitalium confistat, qui ratione sure incarcerationis apti feu prompti funt, fuum fimile per contractionem sui ipsius à circumferentia ad centrum attrahere : Ita quidem animale, vegetabile & minerale subjectum, quod est immeditatum Spiritus Sulphurei receptaculum, quadratione fuæ puræ Saturninæ Merculialis terræ, fuum fimile ad circumferentiam virtute actus Spirituum incluforum attrahit, quo mediante, vegetant tam in aere, quam in volatili eorum fale ,quod Saturnina & Boreali quadam conditione ad inftar nivis condenfatur & pruinæ, inæthereo & cœlesti earum igne, quo vivunt. Atque irerum Spiritus Sulphureus retrovolat, vel radios fuos in fal fuum centrale reflectir, postgnam à centro ad circumferentiam emanaverit, ratione accidentium Borealium, videlicet frigore externo, uti in igneis seu coelestibus seminarijs aëri instrumenti nostri experimentalis inclusis apparet, quippe qui cum spirante Borea vel vento Boreali, ideò contrahitur, quia Spiritus Sulphuris five ignis coeleftis, qui ei inest,olina calore expansus, ja frigoris fuæ naturæ oppoliti infultus evitando, fe ipfu in aërisinclufi centrum recolligit, & qualinebula acrea involuit, ut melius à frigoris inclementia muniatur. Nà (ut in poitera Magnetica quadam demonstratione docebitur) Sulphureus æquator est polis frigidis Mercurialibus admodum adverfus. Etiam in corpore humano, dum Borealis five stopidus quidam pavor illud obfedit, Spiritus vitæ fulphureus observatur se à circumferentiaad centrum contrahere, atqué hac ratione exanguis pallor feu luror, aspectum faciei & universi corporis externum occupare notatur: At verò motus istiusmodi Spirituum retrogradus, est Antipatheticus, & à paffione contranaturali efficitur, Iterum, Sulphurei illi Spiritus libertate adepta se ipsas dilatant & expandunt in aerem apertum; Vr pote, qui nullum habent Magnetem evidentem ad eos vel centraliter attrahendos vel in locum arctiorem contrahen-

Concludimus igitur , quòd Magnes microcofmicus debet egredi, vel originem fuam habere à fulphureo microcolmico Spiritu in suo proprio sale, in quo consistit ejus forma, & à Mercurio magis extraneo atque alieno, qui ratione sua vicinitatis & propinquitatis, ad ejus minieram est magis familiaris cum eo, & quasi adeptione ci alligatus : Atque iste Mercurius, est materia hujus Magnetis passiva: Quare ex iftis duabus Microcofmi vivi portio-nibus,nimirum formali & materiali, Magnes iste noster elicitur, quo mediante Mummia Spiritualis ex homine vivo extrahitur, cujus ope & actu mirabiles curationes fimul atque damna perniciofa poffunt tam ad distans, quam per contactum immediatum effici. Etiam ille internus Magnes, five attractivum fal in homine, in cujus interno, Sulphureus Spiritus vivificans fedem fuam habet, & ex cujus conditione & radice Magnes nofter prædictus

oritur, eofdem effectus falutares, atque quam plures alias raras conclusiones experimentales præstare potest, si à viva perfona aut in Sanguine, aut unguibus, aut pilis hominis vivi transferator, ac debito modo transplantetur, idque per effluxionem quandam infenfibilem.

Eft etiam & alius Magnes microcofmicus, qui ab hominis mortui cadavere defumitur, cujus ope Mummia Spiritualis ex homine vivo elici, & humanæ faluti, tam immediata applicatione, quam transplantatione illius in vegetabile, nimirum in herbam vel arborem, conferre potest, ut infra dicetur clariùs, Sed, quoniam Methodus ac ordo harum rerum in ifta nostra demonstratione à posteriori, hoc est retrogrediendo ab effectu ad causam originalem harum rerum, erit admodum capacitati humanæ conveniens, operam in ifta mea explicatione dabo, ut à groffis Elementis ad magis fubtilia & abstrusa ascendam; Acfi gradibus proportionis à terra ad aftra me paulatim elevarem. In animo igitur meo est, ca loco priori vobis enucleare, atque Magnetico demonstrare, quae per folum duorum corporum, unius ejufdemque naturæ & conditionis contactum perficiantur. Sed , priufquam incipiam cum illa Mommia , qua extrahitur è corpore mortuo, maxime in loco priore, opinor, fore necessarium, utaliquid de Cada-veris humani mysterio hoc in loco tradam, quo melius & magis Methodice in fequentibus incedamus.

#### CAPVT. II.

Quod fint quatuor corporalis Mummia genera, quorum unum est salutare & in usum Medicinalem venit, in isto etiam capite experimentum quoddam cum quibusdam demonstrationibus ocularibus, ad Magneticam five attractivam Spirituum Bulfamicorum virtutem confirmandam, que mummie salutariin-est, satis luculenter exprimutur.

ternam hominis fatis profundé confiderarunt, hi certè perceperunt, Mummi-am microcofmicam esse conditionis duplicis, corporalis scilicet & Spiritualis: De illa autem corporali meum erit in primis hoc in capite loqui : Alterius aurem difpofitionem pertractabo inferios. Ad illam corpoream quod spectat, estilla aut naturaliter Sympathetica aut innaturaliter An-tipathetica: Invenimus ergo experientià docti, quòd Mummia corporalis naturalis, post debitam ejus præparationem, quæ propria sua proprietate Magnetica efficitur sit tantummodò medicinalis & falutifera; Alia verò, nimirum illa innaturalis

Vi naturam tam internam, quam ex- | aptior est morbos & infirmitates parere & homines fanos inficere, quam, ut ullum ipfis ægrotis aut remedium aut solamen afferre queat : Nam , ut juxta quatuor Elementorum naturas funt quatuor corporales seu substantiales Mummiæ: Ita etiam ipíæ fecundum Elementa illa, quorum naturis fant indutæ diftinguuntur, ex quibus illarum tres funt corruptibiles, & morborum ac mortis productores,nempe illa terrea, aqueà, atque ignea; & folummodò illa, qua citacrea citad vitam humanam praefervandam utilis, quippe naturæ humanæ amicabilis. Ad tres iftas species, qua corruptionem generant quod attinet, ratio cur ipfæ deveniant ita corruptæ, eft hujuf-Gg3.

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.III, Membr. I.

Pro axiomate in Philosophia generali habere debemus, quod corruptum corrumpentisnaturam induat : Exempli gratia , fi cadaver hominis in terra corrumpatur, tune mutatur &c transic in naturam terrae, & pro falute humana inutile devenit; Imò quidem magis destructivum, quam con-structivum aut salutare redditur. Iterum, fi correptio fiat in aqua, tune quidem caro corrupta aut corpus mortuum, aqua imbutum, acquiret & induet naturam muccilagineam; Arque ideò incommodum atque mutile pro confervatione vitalium fpiritud erit: Denique inmoderata ignis violentia Spiritus in corpore Mummiali confumentur, & expirabunt. Iam verò ratio, cur-Mummiæ dichæ corporales in tali statu fint pro fanitatis tuitione inconvenientes, est, quoniam illæ prædictæ tres ita destruunt & corrumpunt corpus earum, ut cogant ejus terram, aquam & ignem in fuam propriam materiam reverti: Adeò, ut cum terra & aqua ordinantur effe duorum Elementorum, videlicer ignis & aëris receptacula, quæ ambo, folummodò in corpore in corrupto conservari possunt, debet neceffariò fequi , quòd in tribus prædictis Mummijs, Spiritus illi vivificantes debeant evolare atque evanescere ob defectum corporis naturalisquod jam factum eft corruptum, putridum & confequenter inna-turale. Cum igitur nihil requiratur in vera Mummia,quam illud, quod aptum eft ad vitæ confervationem, imo verò pro fola vita seu Spiritu, qui est acr, qui in exilium relegatur & expellitur à tribus prædictis Mummijs, ideò nihil ex iptis extrahi potest, præter ægritudinem, mortem ac destructionem & consequenter effectus Antipatheticos: Ita, ut is corpus interfectum feu præfocatum fanum corrumpatur fub terra autin aqua , non crit idoneum aut proprium ad ulum corporis humani falutarem: Ille idem respectus est corporibus talibus habendus, quæ ex infirmitate aliqua moriuntur, & quamvis hac non fint vifibiliter corrupta à tribus dichis Elementis externis, tamen nihilominus evenit aliquando, ut quædam invisibilis, corruptibilis influentia five impressio, fiat aut causetur ab externo Elemento in interno. Hinc ergo | accedam breviter.

procedit bellum illud intestinum, in corpore humano, quo Elementa se invicem interficient & corrempunt, fed modoac ratione plane diversa, aliter videlicet in uno corpore, quam in alio, secundum quod unum Elementum vel Elementalis alteratio dicitur habere Dominium fuper aliam: Atque hæc est ratio, quòd tanta morborum varietas frequentet corpus humanum, Verbi gratie, Hydrops procedit à forti impressione aquarum, Febris Hectica & ardens ex igneis oriuntur in faltibus; Ac lepra à Dominio terræ & fixa ejus falfedine &c. Atque ideò, ubicunque talis corrupt io Elementaris corpori cuiquam accidit, ibi Salutaris Mummiae corporalis fpiritus, cum habitatione feu mansione ipsius funditus fubvertitur, unde & spiritus coactus est discedere; ac per consequens spiritus, Mummiales contrarij prædominantur: & ad operandum Antipatheticè & destructivé præparantur & apri funt: Quemadmodum in secundo libri hojus membro exprimetur laties. At verò fi corpus fanum & infirmitatis expers per, vel in Elemento aeris interficiatur, hoc est vel præfocatione, fuspensione & hujusimodi, tune nulla invenietur in co cadavere dictorum Elementorum cotrumpentium impreffio, & propter hanc caufam manehit in corruptum, nec aliquam refolutionem Elementarum tam diu permittet, quam in acre refervatur. Si ergo corpus feu Taber-naculum fpirituum & Balfami vitalis maneat integrum , tunc aëreus vitæ Balfamus, non compelletur à fua manfione recedere, tam diu, quòd corpus feu cadaver nec natura nec arte diffolvatur. At fi diffolvatur tune corpus illud mortuum, relinquet utani ma atque etiam Spiritus altralis, qui unum cũ alia reconciliavit: Sed vitalis vegetabilis & Balfamicus Spiritus manet in corpore incorrupto. Sequitur ergo, quòd ifta aërea species Mummia microcosmica sie maximé pro spirituum vitalium in homine vivo confervatione propria, fi debito modo extrahatur, & præparetur, ac tan-dem à medico perito ægrotis adhibeatur. Iam verò ad experimenta nottra Magnetica, ad fubjectum mummiale pertinentia

# PROPOSITIO.

Si ilta falutaris Mummiæ aëreæ species cum suo vehiculo aut organo Magnetico recté eligatur, induet ratione absentiæ vitæ activæ & Dominij frigoris, conditionem poli Borealis, & consequenter per rationem istam, illi Spiritus aërei inclusi, (qui dum corpus viveret, erant calidæseu æquinoctialis naturæ, atque ideò magis dilatativi à centro circumferentiam versus, quam contractivi, jam verò per mortem coacti sunt agere & movere à circumferentiam

rentia ad centrum) fi à centro fint excitati, atque evocati à Spiritibus, qui funt vivi & equinoctiales tum redduntur ac fiunt attractivi & attrahunt fibi mummiam æquinoctialem, nimirum contrahendo cam verfus fium centrum: Ac per confequens, ifta acrea Microcofinica Mummia debet induere Magneticam proprietatem poliborealis, atque ideò contactuali ejus applicatione, ad fuum fimile in homine vivente, fuget & attrabet avidé & valdè fenfibi-

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

liter natură fibi fimilem illamque per attrachionem introductam retinebit, ita, ut illa possiti debita præparatione reddi Sympathetica, ac in optimi pro falute humana medicameti statu reducit Vel e regione potest taliter ab impura & contagiola Mummia | fa coinquinando & efficiendo morbidam.

creaturæ alicujus infirmæ corrumpi aut cotaminari & Antipathetica fieri, ut mediante ea, morbus poffit transferri seu trasplantari ab una creatura, videlicet ab ea infecta, ipfam relinquendo fanam, ad alia fanam, ip-

# Experimentum Super hoc.

Ego îpfe accipiebam five eligebam portiunculam Mummiæ Borealis, videlicet Carnis hominis fuspensi, in qua Mummia centralis inhabitabat centraliter, atque eam corporis mei parti applicui, quæ erat pro-pinquior in fitu naturali ad Mummiam applicatam; Ligavi eam loco fatis firmiter pertotam noctem, & invenieam in pri-mo contactu, valdé frigidam & instar glaciei Borealis gelidam, post quam autem per aliquod tempus ibidem remanfiffet, percepi quidem in Spirituum ipfius congelatorum & Borealiter in centro contractorum, à calore corporis mei æquinoctiali, excitatione, aliquid ex meis Spiritibus Mummialibus & vivificis avidé attrahi & pattes adjacentes quandoque ac quafi per

vices & accessiones, in operatione Magnetica fensibiliter & modo quodam doloroso avelli ac contrahi. Denique post aliquod fpatium, nimitum tempore matutino, removebam corporale illam mortui Mummiam, eamque inveni valdè tam in odore, quam colore alteratam, ratione spirituum meorum quantitatis, quos ei attraxit, quos ambos spiritus, ita in unum more Magnetico congregatos, pro falubri corporis mei ufu præparavi atque refervavi : Verum, quoniam forfa affertio hæc mea,quibufda incredulis apparebit falfa, ego cujuflibet hujus rei particularis feu membri poffibilitatem , exemplis five demonstrationibus comprobabo.

#### Prima demonstratio, facta per relationem ad naturam microcofmicam habitam.

D probandum & demonstrandum, 1 quòd spiritus Microcosmicus, non aliter quam aer Macrocosmicus ad quamlibet impressionem polarem induendam fit aptus, & per confequens magis attractivus & Magneticus in Boreali seu frigida fua proprietate, quam in habitu fuo æquinoctiali feu Australi, Machinam feu specu-Inm nostrum experimentale intueri debemus, quod pro demonstratione, Catholica, ad Philosophiam meam sectione prima descriptam, inserviebat, quippe in quo percipiemus, quòd, quando venti æquinoctiales , nimirum aut Australis aut Orientalis spirent, tunc aer vitro inclusus; Atque ideò ille exclusus Catholicus aer, est minus Magneticus seu attractivus, quam cum venti Boreales spirant. Atque hoc in co evidenter probatur, eò, quòd, quando dictiventispirant , aer internus & confequenter ille externus aptior est ad se dilatandum, ratione emanaionis spirituum illorum fulphureorum feu cœlestium à centroad circumferentiam, qui in quolibet dictorum spirituum aereorum inseruntur: Nam tali emanatione facta est expulsio quædam, seu potiùs partium aërearum expansio, per rarefactionem corporis earum: Atque ideò observetur in instrumento, quòd aer, dum flant venti calidi, aqua non ascendet in collo vitri ultra signum seu figuram 1. fed magis deorfum depellitur: è contrario verò , quando venti Boreales spirant, aër tam in elemento Catholico dilatatus, & mobilior redditus contractione condenfatur, & in nives, glaciem &

pruinas immobiles redigitur, hoc est terream induit conditionem , itaut videmus, aerem in hoc ftam effe admirabiliter contractivum : Quemadmodum ad vivum in instrumenti illius descriptione lib. 1. fect. 1. hujus facta, depingitur: Nam spiritus vitro inclusus attrahit aquam ponderofam inclufam furfum fuper 1. & fe constringit & coarctat in minus feu Augustius spacium : Vti redditur evidens, quando nives & pruinæ diu habuerunt in Macrocosmo Dominium, in quo tempore aquam contra fuam naturam ufque ad 7. collimachinæ feu vitri fcandiffe obfervabimus, cujus quidem rei rationem in præcedentibus indicavi: Nimirum, quia occulta fulphurea natura spiritus, qui est Sol, lucis & in vita actor , in fuo aereo fpiritu vectus, frigoris eum perfequentis infultus evitat, feque aere circa centralem ejus fedem obducto & condensato adversos sui inimici actus maner.

Eodem plané more frigidi & congelati Mummiæ mortuæ spiritus, centraliter ob eandem rationem contracti & quafi mortificati & congelati, per Mummiæ illius applicationem ad corporis vivi spiritus, quafi frigidum, Borealem aërem ad Æquinoctialem seu Australem solem, atque ita hominis vivi contactu excitati, atque evocati, avidè eos in vivo corpore, quali eorum opem & suppetias adversus hostem fuum frigidum implorando, attrahunt & possessione eorum videntur gaudere ac fortificari, & quodammodò satisfieri. Quòd autem hoc fit ita exemplo itte

G 8 4 demon-

demonstrativo à Magnete desumpto, facil- I limè, eo quo sequitur modo, probabo-

# 2. DEMONSTRATIO.

Quod nec Spiritus in corpore mortui | lenté & moderate, attrahant, in hunc mo-Spiritus mortuos, nec Spiritus in corpore dum ex Magnetica dispositionis observa-

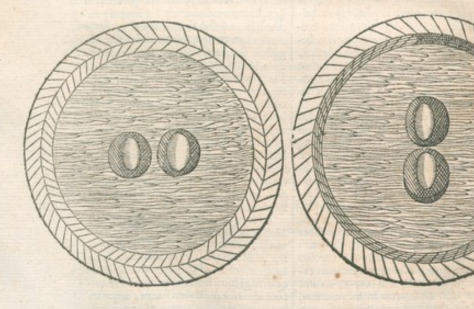
# PROBLEMA. 1.

Polus Australis unius Magnetis, naturali | alterius : At vero si polus Borealisunius, quodamodio evitat polum australem alte- applicatur polo Australi alterius, se invirius, & nullo pacto le finent mutui amo-ris vinculis conjungi: Sed unus naturali | & forti attractione fibi adhærebunt, quadam Antipathia effugiet contactum

# Exempli gratia.

Accipe Lapidem Magnetem, polis distinctis perspectum, tam meridionali, quam Boreali fignatum, pone illum in parvulam cimbam ex fubere confectam, vel in pelve vel dolio aqua repleto fluctuet, fintque poli ad planum Horizont recte difpofiti, aut faltem non multum elevati & obliqui : Tene alterum lapidem | in manu, cujus poli funt etiam cogniti : Ita, ut Polus Meridionalis ejus, sit versus polum Septentrionalem, natantis prope ipfum à latere: Sequitur namque illicò fluctuans lapis, lapidem, (modò intra vires ejus &dominatum fuerit) nec desistit nec deserit, donec adhæreat : Nisi manum fubducendo, conjunctionem cauté evitaveris : Perinde eti-jam, fi polum Septentrionalem illius;

Quem manu tenes, opponas meridionali polo lapidis natantis, concurrunt inter fe & mutuo fequuntur invicem : Contrarij enim poli contrarios allicient. Iam verò fi Gibertes de Septentrionalem Septentrionali & Meri-Magnete indionalem Meridionali eodem modo opponas, lapis lapidem fugat, & tanquam cla- Ridleus Tavam impellente navita divertit, & in con- & traria velificat qui æquora folcat, nec ufpi- De Mig. 48. am constat aut acquiescit, si alter insequitur : Disponit enim lapis lapidem, convertit alter alterum, in ordinem reducit & in fuas concordantias deducit. Hæc Gilbertus libro 1. cap. 5. de Magnete, cui convenit Ridlæus in tractatus in Bassa. cap. 22. & 24. disponendo duos lapides, in suis vasis vel Cymbis affabrè sic dispositos. venit Ridlæus in tractatus fui Magnetica



Applicas

# Applicatio ad rem nostram.

tua, seu naturæ ac dispositionis Borcalis, aut non omnino, aut non nifi debiliter in fuum simile operabitur : Nec quidem magis præstabit, caro æquinoctialis vel australis, hoc est, calida & viva in fibi fimile : Sed è contra poli invicem contrarij | ram concupifcit.

Pari fiquidem ratione Mummia mor- mutud agunt in fe invicem, & virtute Magnetica tentabunt, ut fimul uniantur, idque attractiva & contractiva. Boreæ mi-crocolmicæ, five frigidæ hominis mortu carnis, quæ fecretò quodam inftinctu calidam Æquinoctij; feu austri humani natu-

# 3. DEMONSTRATIO.

Ad Fortificationem autem & augmentationem Spirituum in Mummia quafi ftrationem problematicam, quæ nos domortua & impotenti, per contactum Mummiæ! Meridionalis feu carnis vivæ quod attinet, probatur modo Magnetico

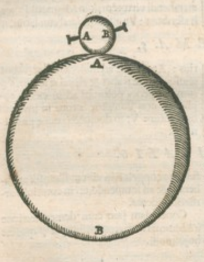
# PROBLEM A. 2.

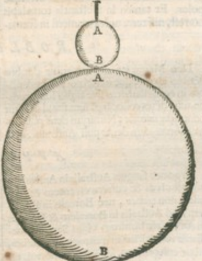
Magnes robustior majorque, vires auget Magnetis debilis minoris, atque etiam ferri supra polum Magnetis majoris, posito minori: Borealis polus robuttior evadet & obelus (tanquam fagitta adhæret polo A. Boreali, non polo B. omnino : Polus etiam A. cum in recta linea fuerit fuperné cum axe utriusque Magnetis juxta

Magnericas leges conjuncti; Obelum attollet ad perpendiculum, quod non potest, si Magnus Magnes remotus fuerit propter proprias vires imbecilliores. Hac Gilbertus. lib. 2. cap. 25. de Magnete, cui aftipulari videtur Ridleus. cap. 23. tra-chatus Magnetici.

Glibert, lib. 2: tap. 25, de Magnete.

Gilbert de Mag,lib, 2. dip. 25.





#### APPLICATIO.

bus exaltatur : Nam fugit & allicit hac ra- tiùs declaratur. tione Spiritus novos & vigorem amplio-

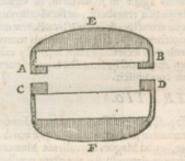
Simili plané modo Mummia Borealis in rem ad fe à Magnete fortiori, illum re-carne mortua, fua conjunctione cum natu-ra australi seu carne viva excitatur & viri-Sed hoc sequenti isto problemate luculen-

# PROBLEM A. 3.

reis seu Chalybeatis armati vobis exponantur , quorum unus eft fortior , alter debilior multim, quorum axis sive Dia-meter inter dentes sunt aquales seu ejus-dem longitudinis, & tune adaptabitis den-ri, elevabit fortiorem & majorem à terra;

Si duo Magnetes duobus dentibus fer-s seu Chalybeatis armati vobis expo-ad invicem, invenietis, quod lapis fortior apprehendet & elevabit debiliorem,& de-

& firmiter retinebit eum, tametsi sit gravior multum, quam est pondus, quod iste lapis minor folet communiter elevare,



In qua demonstratione superioris & minoris Magnetis A.B.E. polifeu dentes funt A. B. Quorum A. est Borealis. B. Australis, inter quos est eadem in longitudine distantia seu axis, quæ est inter dentes seu polos majoris Magnetis C. D. F. nimirum inter C. & D. cujus C. est polus: Meridionalis est. C. Borealis verò D, ut possint more Magnetico ad se invicem adhærere.

#### APPLICATIO.

Ita etiam debilior fou Borealis Muma mia, utcunque in quantitate minor, vires attrahet & multiplicabit Spiritus facultate fua Magnetica à massa majori & fortiori Mummiæ auftralis sive vivæ.

Denique, quòd in applicatione istius Mummiæ Borealis feu gelidæ mortuæ, ad illam auftralem vivam feu æquinoctialem, maximè evidens & fortior attractio procedit à Mummia Boreali, ex isto lapidis Magnetici exemplo apparet.

# PROBLEMA. 4.

Magnetis æquatore, fed admodum differens ab illa ipfius poli Borealis, tam in violentia, quàm modo attrahendi: Nam attractio aquinoctialis est magis naturalis & fuavis ac fieffet medium inter utrofque polos. Et tamen in substantia totus lapis

Est quadam Magnetica attractio à l'li exsecutione sit diversus. Exempli gratia, erectio obelli ferrei erit minus perpendicularis, & attractio erit ed debilior, quò propinquiùs accedit à polo verius æquato-rem : Arque iterum , omnes qui feriplerunt Historiam Magneticam , maximans attrahendi virtutem polo Magnetis Borcanon est, nisi terra unica , tametsi in forma- li ascribunt : Vt infin declarabitur latiùs,

# PROBLEMA. S.

Duo Magnetes qui armantur duobus detibus ab utroque extremo descendentibus in eode diametro five fimili longitudine, tune detes collocandi funt fimul qui funt contrariæ naturæ: Nimirum dens poli Borealisenius, cum dente poli Australis Alte- matis,

rius: Atque hoc ad invicem adhærebunt, unusque ad se traher & elevabit alium, Verum. Si pedes polorum ad in vicem applicant non uniuntur neque in invicem operantur: Vt in demonstratione proble-

# APPLICATIO.

Ergo nec fanguis Australis in Australem | fusi, ac congelati in vivum illum sili attrahocelt vivus & currens viventem & mobilem non trahet , nec Borealis in Borea-lem , fed Australis in Borealem & Borealis in Australem nimirum vivus Sanguis mediante suo Spiritu, in mortuum, effusum, atque congelatum, feu Spiritus mortui, ef-

hendo & ad se uniendo, uti in curatione armario videtur.

Concludam jam cum demonstratione à Mummia bestiarum desumpta, qua est hujufmodi.

# 4. Demonstratio , qua est Animalis.

Commune est & vulgariter in uso, carnis bovina crudae porcionem accipere, eamque ad nuclium capitis, seu superiorem colli parrem applicare, ad divertendos ca-tarrhos five defluxiones aboculis. A quodam fide & Doctrina digno eram certior factus, quòd, cùm homo quidam rationis non multùm capax, qui oculis rebenti-bus & lachrymantibus laboraret, à quo-dam confuleretur, ut carnem bubulam omnino crudam,in collo ad retro diftrabendum humorem adhiberet, ipfe male capiendo fermones fui medici, carnes frigidas super utranque oculum imposuit,

unde mala erat ejus fortuna, medicamen hoc tam fortiter attraxisse, quod loco extractionis humoris peccantis oculos ejus ex eorum fede & loco evulferit. Similiter generofa quædam mihi quoadam patiens affirmavit, quod applicatione carnis hujufmodi crudæ collo fuo ad oculorum fuorum defluxiones curandas, ipfa fentim, idque ab eo tempore, diupercepiffe propter fortem copici attractionem, oculos fuos quodammodo ad interiora reclinantes :- Nec ad Bune ufque diem perfuaderi queat, quin ut oculi fint profundios in capite , quan par est immersi, tametsi fateor, me illud

vix & ne vix quidem illud potuisse perci-

Ex illis igitur ratione longé fortiori arguitur, quod experimentum superius à me allegatum fir in omni (ni fallor) respectu | componatur,

pro vero demonstratum, quatenus ipsius Magnes ex subtilibus aereis Spiritibus Mummialibus interna & centrali quadam virtute, in malla Magnetica congelatis,

# 5. Demonstratio relativa animalis Magnetica.

Vir quidam nobilis, Bohemiæ Burgravius dictus, hujufmodi medicina pro fuze podagræ curatione est usus: Accepit carnis bubulæ crudæ portionem & cum vini pauxillo eam humectavit, locoque affecto applicuit, istud medicamentum per singu-las sex horas renovando, & magnam copiam materiæ fœtidæ ac fordidæ extraxit, & fi tum posteà canis aliquis carnem illam comederit , ille etiam eodem inficietur morbo & claudicabit , atque erat fuper duos illius Magnatis canes probatum : Vti Hans Tanker minister sive presbyter, ad Barone Lord Hoffman affeveravit : Atque ipfe agnoscit, se oculis suis proprijs vidisse effectum super alium canem: Si ergo masfa ista grossa substantiæ Magneticæ po- tum posteà homine.

tuisset in suo simplici natura tam fortiter ad se attrabere, multum magis debet sides nostra super Mummiam magis Spiritualem & aeream five Magnetem Mummialem fundari five collacari, qualis est illa ex homine vivo more anteà citato extracta, quam non adeò aperté , fed folummodò per relationem ad monstrofam Magnetis generationem descripsi, ut à sapientibus &c. pijs, & minime à stultis & malevolis impijs & Diabolis incarnatis intelligeretur, quippe mediante quo tam malum patrari, quam bonum effici queat , scio etiam pro re experta, Epilepfiam à servo sororis Roberti Cotton Militis, in canem modo haud diffimili fuisse translatam, libero manente

# 6. Demonstratio etiam animalis.

Habetur pro maximo in peste remedio, I quando Carbonculus apparet: Si bufonem deficcatum aceto maceratum ad tumorem feu locum affectum applicemus : Nam istud medicamentum topicum traditur venenum morbi vivaciter ad se attrahere: Hoc fæpius erat probatum, & à quolibet procul dubio infecto prospero cum successu probari potest. Ratio autem est, quia bufo est Magnetice attractivus & stipticus, partim respectu sui veneni frigidi atque etiam Borealis, stupidæ, gravis, atque melancholicæ dispositionis, & partim, quoniam observatur sanguinem sistere:Ita, ut ifte groffus & terrestris Magnes venenofus, fuum præftet officium in attrahendo venenum à Carbunculo fibi fimile , ta- latiùs.

metsi non ita subtiliter & Spiritualiter,, ac Mummia illa Elementaris, aut aerea Borealis facit à vivo seu australis natura homi-

Vobis recitare possum naturas plurimorum vegetabilium, quæ habent proprieta-tem ad le alliciendi ac attrahendi, modo fi in febrilibus intemperiebus, vel plantis pedum aut pulfibus brachiorum adhibean-tur: Sed quoniam opustale vobis tædium fortaffe videbitur, relicto eo ad fecundum in virtute Mummiarum Magnetica gradum , procedam , qui spectat etiam ad distans , imò verò ad longitudinem incognitam, idque mediante Spirituali in aere attractione , uti capite isto sequenti

# CAPVT. III.

Quomodo relatione rerum naturalium adinvicem, ipsa (factoprius inter se contactu corporali) mirificé operentur, bocque Magnetico consensu & Spirituali continuitate , postquam contactus est factus tam in curatione morborum, quam consumptione sui fimilis per mutuam operationem ad distantiam five spatium in cognitam.

Procedam in hoc meo discursa, utoc. tum posteà facta esse possibilia, varija relationibus demonstrativia comprobate ad diversitates experimentorum, qua l'bo.

# PROPOSITIO.

tione oppositæ, hoc est una existente in nam distantiam, mediante, Spirituali qua-ftaru mortuo & Boreali; Alia verò in dis-positione viva & australi seu æquinoctiali, quam Sympatheticè con inuatur inter positione viva & australi seu æquinoctiali, quar possint post contactum corporalem inter

Poffibile eft, ut duæ Mummiæ condi- | eas factum, operari ab una in aliam ad mag-

H 1 2

# 1. Experimentum dictam propositionem confirmans.

Nobilis quidam Italus habuit mala fortuna nafum fuum exciffum atque amputatum: Hic confilio fui medici vulnus fieri justit in Brachio cujusdam sui servi seu captivi, cui vulneri ipfe nafum fuum mutilatum mediate applicoit, firmiterque ad illud ligavit, & in hoc statu continuavit, quousque unio completa inter carnem servi & sui Domini erat facta. Post hæc portio seu frustum carnis servi naso adhærens erat excision, & in formam nasi redaclam, vulnus autem fervi à chirurgis est fanatum, & Ipse pro dolore & patientia & merito suo, non modò manu mittitur, sed & præmium, nimirum bonam pecuniarum portionem accepit, viamque Napolin versus secit, qua civitas à domo seu residentia fui Domini crat ad minus centum milliaria : Caro igitur nafi adaptata, profperèvigebat, & à venis tam diu quam fervus vivebat, nutrimentum fuum accepit- Accidebat autem, quòd manumiffus ille Neapoli moreretur, unde eveniebat, ut caro nalo adaptata immediatè marcefeere & gangrænå paulatim affici inceperit, ita, pt ficam fubitò & fine mora non exfcindiffet, in periculo mortis fuiffet procul dubio. Hac mea relatio à multis literatis ac alijsfide dignis pro vera confirmatur, & apud Italos communiter est publicata, & à docto quodam Germano scriptis suis publice fustentara.

Hac igitur Historia videre possumus, quòd tam diu, quam duo corpora, quæ sontactum secerunt, essentunius ejus dem-

que conditionis, videlicet Australis five æ, quinoctialis, ipfa, utcunque abinvicem remota, admodum Spirituali Sympathia in-ter fe operabuntur, hoc eft, non obstante Magno illo intervallo, erant nibilominus præfentia in Spiritu, vel mutud convenicbant radiorum Sympatheticorum afpectu, & hac ratione caro unius Spiritualiter vivificabatur à vivo alterius fonte , haud aliter, ac granum tritici nutrimentum fuum habet, & vivificatur applicatione radiorum folarium ad illud : Sed quando Australia feu Æquinoctialis proprietas unius, nempe fervi,in Borealem , mortuam & frigidam naturam erat mutata, tunc vivificans in eo Spiritusab actione fua ceffabat, hoc eft, à pristina sua ad carnem adaptatam applicatione quiescebat, & loco vivifici illius aspectus, Spiritus ejus jam in Borealem conditionem redactus, allectat & fugit adfe totam illam naturam, quam dispositio ejus australis ei impertivit. Eodem videlicet plané modo, quo Borealis pruina in mundo,interficit quali & Boreali & contractiva fua facultate extrahit vitam grani, feminis, aut plantæ, aut herbæ. Atque ob iftam rationem Gangræna, (quæ eft morbus Borealis) portionem carnis nafo adaptaram occupavit. Hic ergo videmus, quomodo idem Spiritus alteratus ab Auftrali five æquinoctiali in Borealem dispositionem, per modem contrarium, innaturalem & privativum, idque secreto & è longinquo operetur.

# 1. Demonstratio Corollaria à macrocosmo desumpta.

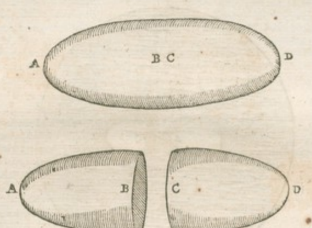
con the control will be a supported by the support by

Videmus in inftromento Calendario feu experimentali nostro ante descripto, quòd inter caput vitri & locum aquæ, videlicet per integrom matricij tubum, sit Spiritus acreus invisibilis, qui tametsi ex se non videatur, nihilominus in effectu visibiliter operatur. Nam, si externus acr sit admodum calidus, tunc acr vitro inclusus dilatatur, quod exinde liquidò declaratur, quoniam aqua elevata tunc temporis deorsum depelletur, tametsi nullum aliud agens oculare inveniatur: Verum intuitu intellectuali discernere possumus, illud virtute vivæ lucis in acre Sulphureæ emanationis fieri, cujus secreta radiorum emissione, acr inclusus raresit, & raresa-ctione aquam in tubo sublimatam præcipi-

tat: è regione verò, frigore Boreali, aqua elevatur in altum, ratione Spirituum emifforum contractionis; Ita, ut percipere queamus, quomodo emanationes vivæ, & confequenter agentes & vivificantes Spiritus, è vivo & calido fonte microcofmico creaturis ad animandum & vivificandum aptis emittantur. Sed fi fons ille deveniat frigidus & glacialis, loco additionis actionis auftralis vitæ, mortiferam & privativam diftractionem pariet, quod etiam facillimé in inftrumento meo experimentali ex Spirituali concurrentia, feu potitus invifibili atque infenfibili continuitate, quæ facta eft interutraque in inftrumento extrema, et observandum.

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol.131.

2. Demonstratio à lapidis Magnetici proprieta. te derivata.



Gilbert, lib,I. de Magnete

A Ccipiemus lapidem Magnetis ob-longum fitque A. D. in quo A. fit polus Septentrionalis; D. verò Meridio-nalis, hunc in duas partes acquales feca per acquinoctialem circa B. C. Poftmodum exponatur portio A. B. in fuo vafculo ex fubere velligno confiftente, ut in dolio feu alio vase aqua pleno fluctuer : Etiam difponatur altera medietas C. D. in alia cimba feu vasculo, æquali primæ, & fimiliter fluctuet, & invenienus, quòd istæ duæ medietates B. C. existentes unius ejusdemque natura aquinoctialis in qua erant prius. Hac Gilberus.

summo cum appetitu contendent, ut ad fe invicem iterum uniantur, ac ad eandem continuitatem, in qua erat prius, reducantur: Arque ob istam rationem Spiritus, qui inter eas continuatur, utcunque ipfæ corpore ab invicem dividantur, cum fit invisibiliter utrique portioni conjun-Aus & unitus, ambas illas portiones dirigit,& per emanationem actualem ex utraque parte effluentem , fugit , attrahit &c quali agglutinat utramque earum in propriam & connaturalem illam positionem,

### APPLICATIO.

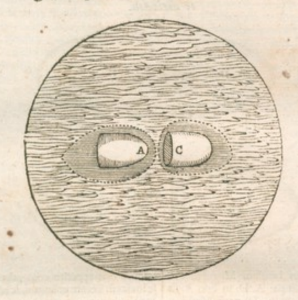
ANTO THE TAX A THE PARTY OF THE

Hifce ergo ratio continuationis Spirituum inter carnem captivi Neapoli de-gentis, & illam, quam ejus Dominus pro nasi formatione accepit, evidenter de-monstratur, atque possibilitas ejusdem ad amussim (ut mihi videtur) consismatur. Et, quamvis obijci queat, lapidem Magnetis non astrahere ultra fuum or- præcedenti luculenter demonstravi.

bem sensibilem , tamen buic objectioni respondeo ego, quòd, tametsi homines hujusce rei conjecturam faciant, ex sensfibili ponderum attractione, tamen impoffibile erit, penetrantes actionis illius radios, qui funt inter corpora Magne-tica terminare , quemadmodòm in libro

H 6 3

Progressio in pracedenti Magnetica demonstratione.



Gilbertin, Mag.cap.S.

E Contrario verò si proportionis prædi-dæ æquinc dialem C. cum polo A. in fuis Cimbis feu vasculis conjungere five

applicare tentaverimus hoc modo.

Vna portio fratim', quafi talem unionem abhorrens evolabit ab altera ac fummo quafi odio talem evitabit amplexum, quonism conjunctione tali, et pote cujus | inter ambas illas portiones excitantur.

natura irregulari pervertetur, unde & formalapidis mirum in modum perturbabitur: Atque ideò ifta ab invicem fuga, five odium inter se à mala naturarum discordantium in ordine suo genuino positione atque applicatione oritur, quippe qua bel-lum intestinum & odium ac Sympathiam

# APPLICATIO.

Qua demonstratione apparet , quòd | Spiritus æquinoctialis seu australis prædicti captivi five servi viventit, jam in Borealem naturam mutatus, nullo modo conveniet, ut anteà com natura Australi carnis naso Demini adhue viventis adaptatæ, sed mutatus est jam in naturam Antipatheticam & destructivam , hoc est , bellum contraria proprietate adversus illam videtur ge-

rere, quoniam radios ipfius Spirituum tam rapaciter à circumferentiaed centrum, videlicet à carne, Domino accommodatà five mutuò datà, attrahit, quam more aquinoctiali five Boreali, dum vivebat, à centro ad circemferentiam , nimirum à fonte vivo in captivo, ad fuum fimile in Domino.

# 3. Demonstratio à lapide Magnete deprompta.

Blalens tra-Chen Mag.

Apparens eft etiam, quodacus Chaly- | nes eft quafi mortuus, hoc eft, cum virtutem fuam vi ignis amiferit, proprietas eti-tem ad omnem politionem, dum Magnes fortis & vivax existat: Sed, quando Mag.

tem suam vi ignis amiserit, proprietas eti-am ejus morietur: Ridleus in tractatu Magnetico.

# 2. Experimentum propositionem predictam confirmans.

vice mea publicam, in collegio Londinensi Legerem mihi erat 'concreditum , præ manibus meis (ut mos crat) cadaver cujuf-dam fuspensi, illud privatim seu indomo mea Anatomizandi gratia habui; Quo tempore à D. Kellet pharmacopæo eram folicitatus, ut erum cujufdam foeminæ fatis ne bilis, quæ tumore quodam feirrhofoibi k ci laborabat manu mortui tangi &

Antè tempus, in quo, ut Anatomiam | fricari permitterem, quoniam ipli (uti dixerunt) ab aliorum experientia erant docti, illud opus ad iftiu medi mali horridi extirpationem atque abolitionem, admodem effe efficax. Generola cum luo marito & fratre se domum meam contulerunt, & quodaffecit, est protinus pro voto peractum. Paulo post, nimirum non pluribus ab eo tempore diebus Pharmacopæus cum didæ fcirrhofæ marito domum

# PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 112.

meamrevertendo agebat mihi gratias pro | magis magisque radios soæ vitæ à centro favore illo meo, affirmando, illud negotij hand parum uxori fuæ emolumenti ac folatij attulisse, dixerunt enim, tumorem ab eo tempore gradatim fuille mitigatum-Iam verò ab itto experimento elicere fas eft, quòd contactus il tius Mummiæ Borealis in manu viri mortui faceret nt australiter accrescens & vegetans ille tumor , qui

ad circumferentiam extendebat, decrefceret,& diminueretur, ac quafitabefeeret ratione centralis continuationis & unionis Spiritus Borealis in mortuo, cumeo qui præter naturæleges vegetabat in vivente, idque ad spatium sive distantiam satis remotam.

# 3. Experimentum ad illum eundem effectum.

Evidens est atque sæpius inter vulgares | etiam homines probatum, quòd, fi verrucae carne bubula recente fricentur: Atque illa caro in campum aliquem translata sub terra sepeliatur, ut caro sepulta corrumpendo confumetur, ita etiam verrucæ paulatim plané ratione experientia observatum est, | quod si verrucæ cum portione lardi fri-

centur, ac poste à lardom illud clave ferreo ad pottem Solem respientem affigatur; ut lardum illud pedetentim languescet ac diminuetur in Sole, ita etiam & verruca: paulatim decrescent ac diminuentur.

Porro etiam ipfæ verrucæ contactu camarcelcent & contabefcent : Simili etiam | daveris gradatim evanefcent & morien-

# APPLICATIO.

Hisce evidenter probatur, quòd, ut res in suo esse sive existentia & incremento r more Sympathetico præfervantur, ita etis am ipiæ alpectu quodam Antipathetico five Spirituali continuitate inter duas naturas remotas, quarum una erit Borealis, altera Australis seu æquinoctialis mutubm earum contactum .corporalem , una quæ tetigit, efficiet, ut altera contacta paulatim evanescat, & juxta naturam tangentis diminuatur. Nam, ut Borealis proprietas est calori Australi inimica , ita quidem contactus ipsius facit, ut res naturales virtute caloris illius crel- | ctamfecit & construxit.

centes, qualitatefrigida tabefcant & paulatim diminuantur, mutando naturam vivificam & vegetantem contactam in naturam ejus decrefeentem, contractam & mortificantem, Vitrum nostrum experimentale nos docer, frigoris actionem, effe omnimodé illi caloris in uno codemque Spiritu contrariam, & à scripturis docemur, fi sufficientem experientiæ fidem adhibere nolimus , quod verbum Dei in australi sua proprietare dissolvit ac destruie nivesac glaciem, quasidem Boreali fua conditione in existentiam adeò compa-

### CAPVT.IV.

Quomodo quadam partes excrementitia à membro infirmo hominis vel alterius animalis sumpta, E in arborem seu plantam aliam vegetabilem transplantate, habere soleant relationem sive continustatem Spiritualem cum membri impotentis & infirmi Spiritu,à quo exscinduntur : & per consequens ipsius agroti.

Go melioris Methodi gratia hujus ca-pitis frontispicio propositionem quan-talis:

# PROPOSITIO.

Magnetica Mummiae Spiritualis virtus, radios membri à quo fuerunt decerptæ, habitat & agit etiam in excrementitijs & fuperfluis membri cujuslibet excrescentijs, & ibidem manent, post quam ab eo excisione separentur, & in convenienti Magnetico, vegetabili feu planta transplantentur; Ita, ut fecreta quadam emanatione feu applicatione radiorum ab co ad | natam operari.

facta: & per consequens relatione illa continua, quæ est inter eos & corpus seu membrum, a que derivantur, posfunt ambo mediante affiltentia Magnetica plantæ feu arboris, cujus naturam idem membrum marcidum habit, ad diftantiam haud determi-

# 1. Experimentum hoc idem confirmans.

Præceptor mens Mathematicus nomi- | ne Rutherus & natione Helvericus erat tunc temporis, com Romæ degerem Cardinalis Sancti Georgij ingeniator, five machinator expertiffimus, mihi fide fua af-

severavit, quòd si quispiam membrum aliquod, ut manum, aut Brachium aut tibiam aut pedem , & fimilia confumptum, aut A# trophia confectum habeat, ab illo membro five fit pes vel Brachium, ungues & capil-

Hh 4

los & cuticulam abradat , cofque falicis trunco (foramen ufque ad ejus medullam terebra faciendo) imponat, ac foramen illud clavo ex eodem ligno confecto ob turet, observando tamen in ista actione, ut Luna fit in augmento, atque boni planetæ in fignis multiplicativis, cujulmodi funt Gemini , & Saturnus (qui deficcat valdè) fit in fua deprefione, membrum adeò confumptum paulatim regenerabitur, atque iterum crefcet & vegetabit , hand aliter, I dispositionem observarem , nam sine ea, quam arbor, in qua partes excrementitiae | ifta curandi ratio minus efficax invenieincluduntur, quotidie vigebit & florescet. | tur.

Etiam ipfe mihi affeveravit, me eundem inventurum effectum, fi excrementa illa in Coryli radicem (foramine prius facto) inposuissem, foramen illud tum posteà cortice ejufdem arboris occludendo, locumque finaliter terra tegendo : Dixit sua fide, sapiùs fuifle expertum, quòd, ut arborilla cresceret, ita & membrum deficiens & languescensse prosperè gerebat : Sed super omnia me monuit, ut exactam colorum

# 2, Experimentum alind Magneticum ad propofitionem prædictam confirmandam.

Ex libello ejus lingua impreflo.

Iohannes Rhumelius Pharamondus faffus est, se sapiùs podagram prædictis medijs, nimirum eadem transplantationis via curafie : Nam abfeiffis capillis & abrafis unguibus pedum, tibiarum & crurum (foramine priùs ut anteà in quercus centrum usque facto) eos in cavitatem illam intrudit, tunc foramen clavo ex eodem ligno facto obturat, ac denique locum fimo vaceino oblinit. Ifte author dicit, fe hac inventione curaffe quam plurimos. Veròm enim verò, si forte accidat, ut non obstante tali actione intra trium menfium spatium revertatur, tunc ait, istud est argumen-

tum; Quercum istam esse nimis, ad fortiter fibi Magneticé attrahendum, in sufficientem : Et tunc in hunc modum progreditur : Foramen aliud in fecundam quercum terebrat & frusta ex foramine in te-. rebrando exeuntia refervat, eaque in faccum parvulum lineum confuit, quem tum polteà loco dolorofo five membro infecto applicat: Atque hoc opus per tres dies ante novilunium aggreditur, tunc in ipsa hora novilunij removet facculum à loco affecto & illum in dictae arboris foramen includit & clavo, ut anteà, obturat &c.

# 3. Experimentum ab eodem Authore expertum.

hac eadem transplantationis ratione Herniam curaffe, atque modus ipfiuseft hujulmodi. Herniolum accipit ovum recenter jactum & cum co adhuc calido fricat locum podagricum, sed clementer, idque fæpiùs ; Tunc auferre solet corticem Magnæ arboris & cum Magna terebra facit foramen, adeò Magnum, ut valeat ovum in fe recipere : Tunc iterum arbori fuem corticem ablatum, ut anteà imponit, foramen optimé cum eo obturando, locum tum po(teà cemento feu luto Arborali oblinendo. Quod totum negotium debet ordine & tempore debito præstari. Nobis narrat, quòd quando cortices arboris fimul con-crefcant & invicem adhærent, tunc temporis, etiam hernia seu ruptura se confirmabit & labia agglutinabuntur, sed, si eve-niat, ut hernia illa non sit in spatio unius mensis curata, tonc aliam quercum perforat, colligitque frusta, quæ cadunt in perforando, caque contundit & in parvulum facculum concluditac confuit, locoque afefeto applicat per tres dies ante novilunitm, & tunc circa horam novilunij in fora-

Ille iple Author videtur affeverare, fe | men quercus intrudit, in omnibus faciendo,ut anteà.

> Plures alias ibi loci observationes tam respectu comporis, videlicet si primum Herniæ incrementum effet in incremento vel decremento lunze, quas omnes brevitatis causa hic relinquo.

Denique ait, quod fi Hernia non prototo hoc deveniat confolidata, tunc perforat foramen in quercu & imponitin illud ungues & pilos manuum ac pedum patientis, arque etiam pilos pudendorum, obturando tum posteà illud, ut dictum est: Affirmat enim, quòd, quando foramen illud contrabetor in unum, tunc etiam Hernia agglotinabitur: Ibi etiam rationem oftendit, quare nonnunquam pluribus vel paucioribus istiusmodi operationibus in ista curandi via, uti fit coactus fecundum naturam Herniæ, quam aggredi conatur: Videlicet in Hernia incipiente unica prævalebit cperatio, ad inveteratas verò plures requirentur: Dicitque, quòd in ilta curatione tempos & menfura arboris cum foraminis profunditate fit præcipué confideranda. .

# 4. Aliudexperimentum ab ipfo prolatum.

Etiam dicit, fi ungues pedum & manum hydropici ad cancrum fluviatilem transplantentur & dorfo illius alligentur, ipfeque tum posteà in flumen proijciatur, ipfum hac ratione ab hydrope liberari. Quibus videre potestis, experientia aliorum probata instructi, quòd medulla seu vigor prædictæ propolitionis fit in omni respechu confirmatus.

Atque iterum fi ungues, pilos & cuticulæ rafuras comburamus, & corum fumum per Alembicum five fundo recipiemus percipiemus quidem, quod oleum quod-dam Balfamicum flavum ab ijs exfurget, quòd erit valde attractivum & deficcans, vulneraque agglutinans: Atque ideo apparet, quòd hifce excrementis infit quædani virtus Balfamica, tametfi ignorantibus, ipfa non nifi virtutis seu valoris exigui esse compareat. Sed iftiufmodi Magnetica partium excrementitiarum virtus, potest etiam quodammodò per lapidis mineralis proprietatem demonstrari Exempli gra-

# Magnetica hujus rei Domonstratio.

harum fuperfluarum maffam, Magneti minori, chalybe vel ferro armato comparare: Vt pote, quae, quando transplantatur in plantam: În facultate sua attractiva devenit fortior atque efficacior : Nam ferrum polo Magneris urcunque debili additum, ipfum fortificat in fuo vigore, ipfum habilem reddit, ut pondus gravius ad se attrahat : Nam ferrum ei dat vires & vigo-

Pari fiquidem ratione fi excrescentiae Magnetica corpori arboris Magnetica inferantur; Tuncarbor illa fuget & attra- Iram Magnetis spectantia in lucem produhet ad se soum simile, nimirum Spiritus I cam-

Possimus haud inepté excrescentiarum | membri tabescentis seu deficientis , cos reddendo vegetabiles, adeò, ut poffint crefcere & augeri, quod quidem munus fine hoc obire haud potuerunt, fed è regione decrescebant, & marcescebant : Nam Spiritus attractos & per dilatationem à membro ad naturam arboris vegetativam continuatus, fimilem videtur cum arbore induere conditionem & per continuita-tem, animat Spiritus in membro languidos ad crescendum & vegetandum : lam verò ad iftam relationem Magneticam demonstrandam, problemata quædam ad natu-

# I. PROBLEMA.

Gilbert.lib.2.

ferro armato, & pondera graviora medi- tior; Quòd autem ferrum debili Magneti ante ista unione attolli possunt, quam sila-pis nudus maneret & finearmatura: Gilbertus lib. 2. de Mag. cap. 19. Hujus au.

Est fortisunio in Magnete, chalybe vel tem reiratio est, quoniam visunica est foraddit vigoremsex isto sequenti problemate confirmatur.

# 2. PROBLEMA.

Ridle.cap.24.

tenfa vel fixata polo Magnetis inferiori, inter Magnetem & pondus, tune Magnes duplum elevabit, & quandoque decup-

> Vbi duo funt exempla, in quorum priori A.B. funt poli denti-bus ferreis armati: A. B. C.D. Magnes undiquaque circa polos C. A.D. B. Armatus E.F.G.pondus ferreum, quod fustentat lapis A. B. C. D. Per

polos armatus A. B. In posteriori K.H. L.& M.N.I.duo poli Magnetis H. I. K. L. M.N. Quorum unus attollis pondus O. I.

Si fuerit lamina ferrea tenuis manu ex- | lum : Atque ab ifta praxi five experientia adamantis cum chalybe vel ferro, armatura erat prius inventa,

# APPLICATIO.

Simili correlatione, si Magnesanimalis potestate vegetabili armetur, tunc magis efficaciter, & vigore multiplicato attrabet ad se Spiritus à majori animali Magnete, feu porius animali ferro: Etiam problema hoc fequens est notatu dignissimum.

# 3.PROBLEMA.

Quodlibet corpus , cui Mummia viva Patacelf, in alio homine propinatur, illico fit Magnes, Paracelfus, Tractat, 3. Philof,

#### APPLICATIO.

Arqueideò viva Mummia mebri Languescentis & aridi , partim unguibus & pilis ejuldem inclufa: Ac tum polted in corpus





illud vegetabile translata, illud corpus ve- | funt debiles, validiores & efficaciores in getabile, quod eos recipit immediaté, post actum unius in aliud efficitur Magneticum, fibi membra deficientis, Spiritus ad fe trahit , ijfque vegetativa fua facultatis portionem impertit : Atque ita vis Magnetica in pilis , in unguibus (utcunque in fe

virtute funt, per ipscrum in fortius Magneticum vegetabile plantationem; Ita, ut unum alterum fortificet, & potentiorem reddat in fina actione: A tque adhuc Lucidius sequenti isto problemate demonstra-

# 4. PROBLEMA.

us ipfius poli contactus feu perfrictus, virtute & vigore meliorabitur.

Etiam fi ponatur Magnes minimi & Ridle cap. 16. vix perceptibilis vigoris fuper Magnetem

Debilis Magnes, à fortiori ex parte uni- | majoris virtutis, idque præcipué superpolos, atque oftendet ille vigorem tantum, ac fi effet lapide fortiori, cui conjungitur, fortior.

# APPLICATIO.

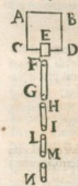
Simili plané ratione transplantare pof- | cum æqualem illí plantæ. Quod quidem fumus superfluam excrescentiam, in qua non nisi Mummia apparet virtutis Magneticæ fignum, fuper Magnetem vegetabilem, five plantam vegetabilem fortiorem, atque pracipue in ejus nuca five axi: Atque | continuitatem efi iple emittet vigorem quendam Magneti | mate explanatur.

in eo arguitur, videlicet, quia potestatem vegetabilem ad membrum marcidum fuis radijs dirigit: Iam verò, quòd relatio inter arborem & membrum per Spiritualem continuitatem efficitur, iftiufmodi proble-

# 5. PROBLEMA.

Si ferrum oblongum conjungatur ad | hæc omnia ferro concatenabit & ad instar Gilbert.lib.2, polum Magnetis, & termino illius aliud esp. 17. & 22. di tertium & fic cum pluribus; Magnes virtute Spiritus radiofæ fuæ emanationis

catenæ ad invicem adhærere faciet ; Idque applicetur ferrum; & ad terminum fecun- vel plura vel pauciora, fecundum lapidis vigorem : Vid. Ridl, cap. 22,



A.B.C.D. Magnes: E. polus ferro armatus. F. G. Ferrum longum: H. I. Aliud : L. M. aliud, N. aliud.

### APPLICATIO.

Quibus sat liquidò declaratur, quòd, ut Spiritus Magnetis est continuatus & ratione sua continuitaris est aptus ad corpora distincta in unionem conjungere atque retinere ; Ita etiam emanatione Magnetis duplicis in unum, à centro ad membrum In firmicis uniti continua vegetativa fuccessio in ipsopaulatim generatur: Iam verò, quòd, duo Magnetes vires suas in unum unientes seu congregantes emanationem vigorosam emittant, & per consequens majori virtute Magnetica imbuantur; Probatur per secundum problema, 3. demonstrationis Capitis fecundi allegatum.

#### CAPVT. V.

Hic probatur, quod vegetabilia in fe Spiritus Magneticos contineant. quibus mediantibus sensibiliter tam à regno Animali & minerali, quam à vegetabili attrabunt : Et in primo loco exprimitur per 2. propositiones & tum posteà illa varis demonstrationibus experimentalibus Sustinentur.

# 1. PROPOSITIO.

Est quædam vis sive virtus Magnetica tam in suum simile in regno vegetabili, at-tam in vegetabili, quam in animali ac minerali, quæ operatur more attractivo

# 1. Demonstratio experimentalis.

Effectus iftius propositionis experientia | capite præcedenti sunt allegata, indicatur, est multiplex, atque etiam ex ijs , quæ in quòd relatio seu unio Magnetica , quæ sit

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA, Foliza,

inter vegetabile & animale fit fufficienter | nota, atque etiam in posterum clarius adhuc enucleabitur.

Etiam si aliquis febre laboraus accipiat herbam, quæ dicitur Iberis,nimirum illius manipulum & illam calceis fuis imponat, & ita ambulet , quousque calescat percipier quidem, quòd herba ista attrahet ad | sæpius fuisse illud expertum,

fe bonam quantitatem materia aquosa, & hac ratione fertur curare febres. Sed (ait Author) berbaifta tum posteà in via; qua aut homo aut beltia tendit, sterni non debet: Nam illud animal, quod illam calcat inficietur ac febricitabit statim. Christophorus Schufzen Germanus affirmavit, se

# 2. Experimentum.

dir , verrucas manuum atque aliarum partinm auferri poffe, capiendo stramina & fecando nodos in ijs,atque præparat pro qua-libet verruca duo , & stramina debent este in longitudine pollicis, deinde disponendæ funt illæ duæ fectiones in hunc modum fuper vertucam; Ita, ut modi directe tangant verrucas: Atque opus | cent.

Iohannes Karfmanneus pro vero tradi- 1 est , ut fortiter premantur super verrucam, ac hoc denique est cuilibet verrucae faciendum cum duplici stramine : Quo facto, effodiatur foramen fub canali, à qua pluvia caditab ædibus , Imponantur & lapide tangantur : Ac invenietis(ait) ut stramina putrescunt, ita etiam & verrucæ paulatim decrefcent & evapef-

# 3. Experimentalis demonstratio.

Mira traduntur de herba Chamæleon- [ te: Atque relatum est mihi à quodam nobili Germano pro re certa, & communiter à quam plerimis nota, quod aurigæ in fini-bus Bohemiæ, foleant quandoque mediante herba Chamæleonte attrahere vigores aliorum equorum, eofque imponere in fuum: Vnde fit, ut equi eorum in oneribus portandis efficiantur longe robultiores & validiores, quam fuerunt antea: Eregione verò alij fiunt ad labores fustinendos, debiliores multum: Hoc (inquit) fit vel per fe, fiherba vel potius radix hora propria atque ipliconvenienti colligatur, vel post qua | credere fas sit.

Mümmiæ fuccum per trans plantationem imbiberit. Radix detur in cibo vel appendatur & attrahit à proximo, qui non habet herbam appensam: At si herba illa ei ap-pendatur, tunc ea Magnetica vis ei non nocebit: Quia simile non agit attractiva virtute adversos soum simile; Quare impedit ac obtundit attractivam virtutem fui fimilis. Ifte meus Author afferuit fide sua , se virtutem equi alterius medi-ante hac herbâ attraxisse, & inter dentes sui equi in frano: Sed dixit se portionem ejusdent fecum refervalle, Hæc ille fide data, fi

# 4. Experimentum.

cepit radice malvæ communis, quando Sol | attraxiile. est in medietate Virginis, & ad capitis seu

M. Balthafar Wagner ait, fe fæpe effe | colli nucam five fummitatem applicat, firexpertum curationem istam Magnetciă in | miter eam ad locum ligando, aitque hoc inflammatione ac rubedine oculorum: Ac- I rubedinis ac inflammationis caufam ad fe

#### 5. Experimentum.

citur Evax, quem Plinius Magneticam haalia Magnetis species Sarda dicta, quæ lig-ni tam fortiter attrahendi ad se habet pro-bæ ab illo alliciatur.

Est quædam Magnetis species, quædi- y prietatem, ut ab invicem separari nequeant, nifilignum ab eo incifione dividatur. bere facultatem cames ad se attrabendi re-fert: Atque etiam alibi nos docet, quod sit liaritatem, quam succinus habet cum palea,

# 6. Experimentum.

vexatus, à quadam vetula erat instructus, ut pro sua curatione inquireret rubum Magnam, cujus capot post ejus in acrem afcenfum, ad terram more circulari; defcendebat & ferræ demum quafi fecunda vice inferebatur : Inventa autem tali rubo

Quidam ulceribus in corpore varijs | (nam & ipse multas in vita vidi) justit ipfum vestibus punimè exutis, ut trans foramen seu orbem istius rubi retro ter recederet: Fecit, ut monuit, & curatus eff: Hoc quidem erat mea cognitione hic in Anglia effectum.

# 7. Experimentum.

quod est inter minieras aureas atque argenteas, ac virgam Corylinam bifurcatam commercio, qua Germani atque alij aliara detegenda, utantur, de qua anteà ftylo I niamus.

Quid dicendum est de admirabili illo, I pleniori sumus locuti. Certè opertis oculis, exinde colligere fas eft, quanta fit inter ifta Sympathia, & quam avide vegetabile naturam mineralem affectat. Sed rerum regionum, ad foffibilia pretiofa in ter- lictis istis ad propositionem secundam ve-

# 2. PROPOSITIO.

Ordo fingularis, & tam in Sympathia, | tabile & minerale & per confequens aniquam Antipathia partium vegetabilium inter se typicé per relationem seu respe-cum, qui habetur inter eas & Magnetem exprimitur: Quo arguitur, quod vege- laritate observant.

male, unam & eandem proportionem Symphoniacam five Harmonicam, tam in eorum ordine Symphoniaco, quam irregu-

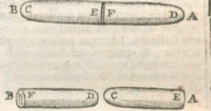
# Problema ad confirmandam hanc propositionem.

Gilb, lib. 3. cip. 6, de Meg.

In rebus omnibus Magneticis, five fint vegetabilia, five mineralia & confequenter dinem ad conjunctionem non inclinantur, venientem tendit : E contra verò, ubi par- l five feparatio partium-

animalia, semper natura ad unitatem con- ibi oritur perturbatio & quasi repudiatio

# Demonstratio a Magnete minerali.



C. tendit in Boream telluris B. & D. in meridiem A. divide hunc lapidem oblongum in medio inter duos polos ubi æqua-tor transit, nimirum inter. E. & F. & erit E, tendens in A.&F. tendens in B. ficut enim in integro, Ita in diviso natura petit hæc corpora nimiră E. finis convenierer,& desideratè cu F. rursus coit ac coheret: E verò non jungit unquam cũ D.nec F.cũ C. tunc enim oportebat C, converti contra natură in A. Austrum, aut D. in B. Boream, quod | procreata,

Cape Magnetem ablongum, sitque C. D. 1 est alienum & incongruens. Separato lapidem in loco secto & convente D. ad C. & optimé conveniunt ac combinantur; Nam D. tendit in Austrum, ut prius & C. in Aquilonem: E. & F. connatæ partes in minera jam funt disfitæ maximè: Non e-nim confluunt propter affinitatem materiæ, fed à forma motum & inclinationem fuscipiunt : Ita termini, five conjuncti five divisi codem modo tendunt Magneticé ad telluris polos, in prima integio figura & divifa, perinde, ut in secunda figura, perfe-ctumque est Magneticum. F. E. in secunda figura in unum corpus confluxum, atque C. D. primitus in fua vena genitum & F. E. in fuos fuper aquam fluctantes; Ita, ut iftius lapidis termini, utrum fint uniti aut difiuncti ad polos terræ, fecundum unum modum Magnetice tendunt, tam in lapidis integri , quam divisi figura, uti in secundo exemplo apparet : Et concurfus Magneticus F. E. in secunda figura in corpus unum erit adeò completus, fi taliter infua vena

# Applicatio ad vegetabile.

Eadem plané formæ Magneticæ convo- I faci lè crescentis : Sitque A.B. & A. erit nientia vel inconvenientia, qua notatur foperior virga portio & B. inferior & ra-esse in Magnete minerali, obseriabitur etiam in vegetabili : Nam fi accipiciamus virgam arboris falicis, five plant a alterius

de Magni cap. 6.



Clibert, lib.

Divide hanc virgam in ejus medio D. C, Dicergo quod si terminus D, inferatur in termino C. crescet naturaliter & augebitur: Etiam siB, inseratur super A. partes ad invicem confolidabuntur, & efflorescent. Sed fi D. inseratur super A. vel C. super B. litigabunt & bellum intestinum unquam ctescent, sed necesse est, ut planta calium, cum intereat ratione ordinis præposteri, & inonus, accedam.

convenientis politionis partium ipfius: Quoniam vis five virtus vegetabilis, quæ uno modo ac viâ incedit, jam à cursu suo proprio divertitur & compellitur, atque coactione exagitatur in partes contra-

Plura de hac re non dicam, fed ad coninter se gerent , & consequenter minime | clusionum istarum Magneticarum practicalium, cum demonitrationibus earum

#### CAPVT. VI.

Quomodò Magnetica curandi ratio probetur & demonstretur esse naturalis , & per consequens baud quaquam Cacomagica, utinonnulli baud fibi constantes existimant falso.

capitis frontispicio, propositionem maxi-mé materia lem ad istiusmodi curandi spe-lenter demonstrabo.

Hoc ut possimus meliori methodo præ-stare, exprimemus more priori & quasi probationibus evidentibus a virtute præci-

# PROPOSITIO.

Si, factà continui folutione five vulne- | nem, feu continuitatem , radij vivaces aure, externi five effuti fanguinis portio cum suis Spiritibus, cum telo, vel portio Spirituum ejusdem sanguinis, sine ulla ejusdem apparitione, quæ in telum, vel in alicujus rei alterius vulneris fundum perscrutantis, penetraverit ad aliquod diftans incognitum ac indeterminatum, transferatur ad unguentum aliquod conveniens, hoc est, cujus compositio est Balfamica & naturæ creaturæ vulneratæ congrua, modò si ordine decenti adaptetur , & in eo quasi inseratur atque transplantetur, tunc unguentum ita hisce Spiritibus animatum, eveniet protinus Magneticum & ad Spiritus radiofos, qui infenfibiliter ac invifibiliter è vulnere irradiabunt, directione Spirituum Sanguineorum in telo aut re alia, quæ eos recipientes atque imbibentes applicabit, & vivaces ac australes radij, à vulnere scaturientes sive effulgentes, volunt mediante Boreali unguento, seu potius Spirituum ibidem inclusorum attractione , more Magnetico animare & fe ipsos unire, cum Borealibus & congelatis, seu fixis Spiritibus sanguineis in unquento tentis, eofque incitare, ut australizer five æquinoctializer, hoc est, à centro ad circumferentiam agant : Ita; Vt per reciprocam iftiulmodi actionem,unio-

ftrales agent, radios fopidos five fomnolen-tos, gelidos, fixos, Boreales revivifcent, qui unguentum virtuteMagnetica animabunt, & unquenti Spițitus animatos, Spiritibus utrifque reddent agiles, atque hi, Spiritibus, qui erunt priùs transplantati in unguento, eadem unione seu continuitate suam, virtutem Balfamicam Spiritibus in vulnere, priùs Magneticé attractis impertiunt. Atque isti tumposteà, harmonia quadam inseparabili, eam ad vulnus ufque transmit-tunt hæc ergo est illa Sympatheticæ atque Antipathetica relationis seu respectus ratio, qua experientia observatum, esse inter unguentum & vulnus : Ita, ut fitotum fpatium teli, qui fecit vulnus, ungatur & cooperiatur & à frigore defendatur, unus inveniet consolationem, ac dolor ejusdem mitigabitur: Sed, si parsunguenti vel cultello velre quapiam alia abradatur, aut abstergatur ab ense, securi vel telo alio vulnerante, sequetur & sentietur immediaté tum posteà dolor atque intemperies in vulnere: Etiam, locus teli unctus temperate teneatur calidus, vulnus fe taliterquo habebit, at fi iple detegator & in aere frigido detineatur, tunc quidem eveniet, quòd vulnus vexabitur, & frigore etiam afficiet-

Quædam demonstrationes Problematicæ, ad cujuslibet propositionis prædictæ particulæ veritatem confirmandam; & confequenter ad Demonstrandum, quod Magicus istiusmodi curationis modus possit naturaliter, atque ideò haud Cacomagice, præstari.

PRædictæ propositionis particulæ facil-limé ab illis ocularibus Demonstratio-rali habent, atque ideò unguentum istud nibus probari atque fuftineriposfunt, quæ à virtuosa Magnetis mineralis operatione produci possunt; Quippe cui omnia cacomparare queamus : Quatenus ipfa fuas I dum.

armarium, dictitatur etiam Magneticum-

Procedo igitur ad propositum meum; Hanc meam propositionem in varia mempora Magnetica cum actionibus fuis rite | bra five portiones dividendo, in hune mo-

Frimmt,

Primum membrum five portio præcedentis propositionis, cum nonnullis conclusionibus experimentalibus à Magnete electis, ad illam confirmandam atque Demonstrandam.

dentem propolitionem, quòd duo corpora Magnetica fimilis naturae, poffine Spiritualiter, mediante repositione & naturali incitatione fimilis naturacon, currere

N primis ergo colligimus per præce- | & ad invicem uniri , & quòd hac ratione telum vulnerans, five aliud materiale penetrans imbibere foleat Spiritus fanguineos, fiat Magneticum.

# Demonstratio à Magnete decerpta.

Apidem polis diffinctis perspectum ! habeas, hoc est tam Meridionali, quam Boreali fignatum, pone in suo vase ligneo, ut fluctuet, fintque poli ad planom Horizontis recté dispositi , aut saltem non multum elevati & obliqui : Tene alterum Gibert, lib.t. Magnetem in manu, cujus poli etiam cogniti funt; Ita, ut polus Meridionalis ejus fit versus polum Septentrionalem natantis prope ipfum à latere : Sequitur natuque illico fluctuans lapis, lapidem, (modo intra vires & dominatum fuerit) nec defiftet nec deferet, donec adhæreat: Nifi manum fub-

ducendo, conjunctionem cauté evitaveris: Perinde etiam, fi Septentrionalem polum illius, quem manu tenes, opponas Meridionali polo lapidis natantis, concurrunt inter se & se mutuo sequuntur invicem : Contrarij enim contrarios alliciunt: E contra verò Septentrionalis Septentrionalem, & Meridionalis Meridionalem pellit, fi eodem modo apponatur : Atque ita lapis lapidem fugat , & tanquam clavum navita impellente divertit & in contraria velificat: Gilb. lib. I. cap. 5. de Mag.

#### 2. Demonstratio ab codem.

Simili plane ratione, si ferri portionem in parvula cymba lignea collocemus, & Magnetem in alia , percipiemus quidem, ferrum simili celeritate & festivitate ad Magnetem in sua propria mavicula situm properare: Nam observabimus, quòd eo- cet.

rum quilibet ad se invicem vehetur, & unus alteri in media via ad hærebit; &, quòd, postquam desiderium cujuslibereorum sit completum, hoc post factam coltionem, ex propria fua inclinatione quief-

#### 3. Demonstratio à Ferro.

Ferrum ipfum folum per fe, nullis exci- I fili medium, in aqua tranquilla cum natatum lapidibus, alienis viribus nullis imbutum, aliud ferrum allicere deprehenditur: Quamvis non ita avidè rapere & fubito convellere , quemadmodum robustior | Magnes , quod sie cognoscito. Suberis cortex exiguus, nucis avellanæ magnitudine rotundus, traijcitur filo ferreo usque ad | ter.

verint, appone fini illivs alteri, prope (ita tamen, ut non tangat) finem alterius ferrei fili, & filum filum trahit, & alterum lente fubductum fequitur, atque hoc tantum convenientibus terminis perficitur: A.cortex seu suber, cum ferreo filo: B. finis al-

Gift, lib.1.

Paruna



Arum fupra aquæ fuperficiem elevatur. | turà C. C. finis alterius fili, quomodò B. trahi-

4. Demonstratio à ferro.

mith, thid.

Alio modo probatur hoc in majori cor- | gam , convenienti termino in diffantia fepore : Pendeat longa virga ferrea nitida (qualis pro velis & feneftrarum cortinis paratur) in æquilibrio, tenui filo ferico: maffa fubducito, viaad pendentisæquilis Hujus extremitati alteri in aere quiefcen-ti, admove ferri maffulam politam, oblon-nis & in orbem vertitur.

# APPLICATIO.

Hisce ergo exemplis redditur liquidum, quomodò duo Spiritus similis dispositionis, seu Potius unius in natura identitatis fint apti & naturaliter dispositi ad concupiscendum & amplectendum suum simile: Idque non modò per contactum fed etiam ad diftans, hoc eft, ubi fpatium aliquod vel loci intervallum duobus illis corporibus Magneticis interponitur, & per confequens, quòd non fint corpora, qua agunt (nam illa funt à se invicem divisa) sed Spiritus formales in illis corporibus, quæ aftrali quadam emanatione, inprimis se invicem Sympatheticé & amicabiliter aspiciunt, ac tum posteà per unam æqualem attractionem sese amplectuntur & quasi osculantur. Atque ideò alienum aut impossibile fapientibus non potest videri, quòd Spiritus Sanguinei in unquento, ac illi in vulne-rato foleant in tam magna diftantia, quæ inter unguentum & vulnus eft, concurrere

& convenire, hoc est, per aspectum Sympatheticum ad invicem applicare: Cum ambo hi Spiritus non fint, nifi radius unus quintessentialis indivisibilis, utcunque sint proprietate Elementali alterati: Haud aliter ac aër, à vento Boreali factus est differre abillo Australi, tamersi uterque iste aer sit in sua existentia, non nisi unus aer essentialis & individuus.

Ad ramum prædicti membri ultimum quod attinet, arguit quidem, quòd Spiritus fanguinei poffint à telo vulneranti imbibi unde & juxta hojufmodi axioma Paracelfi, locus feu portio teli vulnerans, facta est in

Magnetem : Ejus enimassertio est talis.

Quodlibet corpus, cui Mummia viva in alio homine propinatur, illicò fit 3. Phil.

Magnes. Sed & hoc Magneticé per problema iftud probatur.

# 5. Problema seu demonstratio à Magnete.

Ferrum à Magnete ex parte poli Mag- | se simile Magnetis, qui illud tetigit. netis incitatum feu animatum, attrahit ad

#### APPLICATIO.

males in momento ictus, in telum vulnerans penetrare foleant, & quod telum percutiens illos avidé imbibat & fibi affugat, probatur ex sequenti ista observatione.

Chirurgi nonnulli ruri degentes, & ob fui imperitiam vulneris periculofi profun-ditatem probà tentare aut ferutari minime aufi; Telom, five fit enfis, five pugio, five cultellus & fimilia accipere offolent, illudque carbonibus ignitis imponunt : & quamvis nullam caloris differentiam dif-

Quod Spiritus animalis vulnerati, ani- | cernant in telo ante ipiius in ignem emiffionem; Tamen postquam ab igne extrahitur, locum in telo vulneranti in colore ab ejuídem refiduo mutatum observant, idque ratione Spirituum illorum, quas portio illa feriens imbibebat: Atque hoc communiter verum, altorum experientia repe-

> Verum etiam est alia probatio, quæ exacté etiam hoc idem approbare videtur: Nam fi vipera feu Caluber enfe vel cultello feriatur; Spiritus venenolus irascibilisser-

pentis in substantiam Chalybis penetrabit: | recte adhibeatur : Hoc à quodam Gallo Atque hoc quidem ex ifto experimento confirmatur : Nam , fi quis tum posteà ab istatelo ita infecto vulneretur, locus iste, quiSpiritus animales venenosos imbiberet, taliter venenabit vulnus, ut vix tum posteà curabile fit futurum, nifiantidotus quæ-

nobili accepi, qui affirmavit, fe expertum vidiffe. Simili plané ratione, si Scorpio contundatur & vulneri à Scorpione facto applicetur , illud citò curabit , quòd ali-ter mortale esse deprehenditur : Vti etiam omnibus in Italia & Gallia est notum, dam cum vipera vel colubro conflata, ei I hoc idem oleo ex feorpionibus facto fieri.

# Secundum propositionis pradicta membrum sive portio cum probationibus eju (dem.

Secundò quòd, si corpus aliquod Mag- | ad bonum distans removeantur , quod est Membrum, I. Secundo quoti, ineticum; five fit animale, vegetabile aut minerale in partes dividatur, natura harum partium Spiritualis, semper tendit inclinatione naturali, ad unitatem & conformationem à Deo primitus ordinatam, ta-metsi hae partes dividantur ab invicem & invicem sunt divise & distantes.

Argumentum, eas effe non nifi unam continuam rem in Spiritu, atque ideò pars unica diversé cooperatur, radiosque actuales sue identitatis Sympatheticæ ad aliam emittit, utcunque earum corpulentiæab

#### 1. Demonstratio iftius membricum confirmationibus ejusdem.

Hoc quidem fatis superque (ut mihi videtur) per demonstrationem ad primi membri confirmationem allegatam, atque adhuc clarius per 2. Demonstrationem capite 3. hujus, quippe in qua declaravi, quòd fi Magnes longus in medietate inter duos polos dividatur, nimirum in æquatore lapidis,& quælibet harum medietatum, in fuis cimbis ad fluctuandum fuper aquam quietam imponantur, Spiritus utrinfque dimidij influentialis, qui est in essentia unicus & cum utrifque est continuus, desiderabit & omnimodè tentabit corpora fua sic vulnere vel continui folutione distincta, iterum unire & in pristinum suæ sanitatis statum reducere, & ob istam rationem B. & C. (quorum illud est Meridionale vide) licet B. hoc verò, nempe C. Septentrionale) quæ prius erant partes continuatæ, fed jam per Spiritum illum inseparabilem, qui dat vitam utriusque, ambæin unum alliciuntur & contrahuntur & in priltinum fuæ continuitatis statum rediguntur : Hoc est, ex duobus lapidibus fit unus: Ita, ut por-

tio Spiritusin C. attrahit atque allicit ad fe corpus B. portio Spiritus B. affugit atque allicit corpus C. ad fe: Nam norandum est, quòd unitas Spiritus semper appetit & affectat unitatem corporisillius, cui inhabitat; Nam Spiritus formalis feu quintesfentialis in varietate dispositionis Spiritus aërei minimé delectatur : Atque ideò cupit specificam illam domam sive palatium inhabitare, quod pribs immediaté post ejus à patria cœlesti seu parentibus Stellaribus descensim, possidebat. Atque hac est ratio, quòd unus Spiritus est aptus, imò verò & lætatur cum fuo fimili communicare, sed præcipué unus & idem Spiritus debet necessariò agere & nunquam abesse abalio : Atque ideò, quando Borealis & gelida quafi natura à proprietate auftrali seu acquinoctiali incitatur & exagitatur, si rite adaptetur & Australis serri proprietas à polo Magnetico Boreali alterios tangatur, & attractionem fuam fortius preitabunt-

# Problema bocidem confirmans.

Si corpora Magnetica dividantur & pars | tum, quòd Spiritus cujuslibet individui ha- GIB. 116, 21 aliqua à quolibet corum integro abfeindatur vel rumpatur: Pars illa ita feparata habebit fuos polos Borealem & Australem acque ac integrum : Atque ideò quælibet ferri seu Magnetis particula à suo integro seu toto divita, habebir Borealem proprietatem atque etiam Australem: Quo manifesté confirmatur capacitatibus sapien-

beat Borealem & Australem conditio- cap. 32. nem, & per consequens attractivam, contractivam atque etiam dilatativam naturam, non (inquam) Spiritus folummodò totius, sed etiam cujuslibet particulæ ejusdem, cum Spiritos formalis fit in ejus toto & qualibet ejuidem parte.

#### APPLICATIO.

Potestis igitur ex istis colligere, quam sit | & è longe in unguentum ad vulneris cura-possibile, quòd Spiritus in sanguine mor-tuo seu telo imbibitus, translatus ad distans

# DEPHILOSOPHIA MOISAICA. Fol. 137.

Spiritus delitescunt, qui quidem Spiritus applicatione Spirituum Australium seu vivorum in homine vulnerato, directione fanguinis transplantati conductorum, revi-

ferens potenter operatur, idque præcipué | viscit & cum i sidem Spiritibus coopera-respectusalis vegetabilis ac usneæ, in qua | tur, non modò in sanguinis emanantis fiftentia, fed etiam in curatione & confolidatione vulnerum; uti infra oftendetur la-

# Tertium propositionis prædictæ membrum confirmatur hifce testimonijs.

Membrum,3.

Tertiò, quod non sit externus animalis neticé à loco, ubi plantatur ad fontem, sanguis, sed internus, qui à suo sonte à quo priùs sluebat : & hoc sustinetur & feparatus, & in alia quali terra feu loco unctuolo transplantatus, operatur Mag-

confirmatur in hunc modum.

# Demonstratio ad membrum istud confirmandum.

# I. PROBLEMA.

à ferro expergefacto refunditur, fed Mag-nes Magnetem forma primaria disponit, promoventibus) Hæc Gilbertus lib. 2, cap. 4- de Magnete.

Non est corporeum quod defluit à Mag-nete, aut quod ferrum ingreditur, aut quod propter quem ad Magnetem ruit, & avidé

#### APPLICATIO.

Est ergo Spiritus planè formalis, seu subtilis & cœleftis influentia, quæ mutuò operatur à vulnere ad sanguinem transplantatum, & consequenter neque corpus, neque sanguis aut aer , aut unguentum , in quod sanguis effusus, & per effusionem quali mortuus, seu spiritus Sanguinei transplantati continentur : Ita, ut Spiritus excitati,in unguendo, aspectum suum ad radios fui excitatoris applicent: Boreale (in-quam) Spiraculum Meridionalem, atque ita unio facta est inter Spiritus unguenti cum fanguine ci adaptato ac illis corporis vulnerati. Et ut videmus, quòd concurfu venti Borealis & Auftralis in aëre macro- riùs adhuc fic confirmamus.

cofmico, ambo Spiritus fimul & in eandem formam uniantur, & Magneticé cum acreo fuo vehículo in nubem contrahuntur, quæ in se ignem formalem, nempe fulgura ac corpus aqueum continet : Ita quidem duæ emanationes efficient ac producunt contractum aereum Spiritum, in loco applicationis, vel concursu corum, qui in actu fuæ contractionis spiritum Balsamicum in unguento refidentem& ab eo ema-nantem attrahit:Haud aliter, ac videmus in instrumento nostro experimentale, quòd aër eo frigore contactus, non fit pro illa contractione ad huc vifibilis: Sed hoc ulte-

# 2. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib. 2.

Ferrum allicitur five attrahitur folum- 1 modò per immaterialem actum formæ, hocest, per progressum incorporeum, qui operatur & decemitur in subjecto ferreo, tanquam continuato homogeneo corpore : Atque ista est ratio, quod ferrum movetur & attrahitur ad Magnetem, fine ullo

interpolitionis alicujus corporis densi ac bene compacti impedimento, arqueite. rum ferrum attrahit ad fe Magnetem, & concursus ad unitatem, fit per mutuum consensum & vigorem, qui quidem con-cursus proprié dicitur attractio.

#### APPLICATIO.

inter Magnetem & minieram, ex qua Spiritus ille, qui animat Magnetem, extrahitur. Exempli gratia, capite antedicto, Spititus Mummiæ microcofinicæ in excrefcentia fua excrementitia, in plantam tranfplantatur, atque ita planta illa ab eo Spiri-

Hic videmus illam relationem, quæ est I tu animata, in Magnetem facta est, qui Spiritum fuum vegetativum dirigit, ut Spiritui aut radijs membri tabescentis applicet.

Iam verò ad membri prædictæ propolitionis quarti probationem venio.

Kk

Mem-

Membrumat.

### Membrum iftius propositionis quatrum probatur in hunc modum.

Quartò , quod sit Spiritualis penetra-tio facta ab uno corpore ad aliud , prius-ri queat.

Demonstratio.

Hoc membrum est sufficienter ab ijs, confirmatum, & tamen adhuc clariùs isto quæ in prædictis membris sunt anté dicta, sequenti problemate exprimitur.

# PROBLEMA.

viribus vigorem avide concipiunt, non in alteram extremitatem vis illa, non per fuextremitatibus tantum, fed in intimis & in medullis ipsis: Nam bacillum ferri, ut apprehenditur, Magneticé excitur in fine,

Magnes ducit Magnetica, quæ ab ejus | quo apprehenditur, permeatque etiam ad perficiem tantum, sed per interiora & univerfum meditullium.

### APPLICATIO.

Hisce evidenter apparet, quod radij for | qui in eo occultantur & per consequens males unius Magnetis, penetrant ufque ad centrum alterios, atque itidem alter more reciproco penetrat ad centrum ufque illius: Ita etiam Spiritus vulnerati penetrat atque permeat partim per fui ipfius emiffionem, & partim fui fimilis, in unquento attractionem, etiam in viscera seu meditullium unguenti ad Spiritus fui generis,

unguentum more reciproco in Magnetem per Spirituum fanguinis animalium imbibitionem factum, radios suos attractivos applicat ad illos, qui à vulnere emittuntur, & in ilta fua actione à Spiritibus Sanguinis mortui in unguento dirigitur : Quemadmodòm infra declarabitur luculen-

Membrum.c.

### Membrum propositionis prædictæ quintum cum fuis probationibus.

Vinto , quòd percipiemus actum | Magneticum, feu operationem Spirituum cœlestium seu astralitiorum deorfum influentium non effe mente humana determinandam, aut in motu suo ullo impediendam, fi modo in iftius negotij profundum oculo intellectuali velimus intro-

Ad meliorem iftius membri anatomiam & expressionem, necesse habemus pro certiori lectoris instructione, ut illud in duos ramos feu particulas feparatas diftinguamus, quarum prior explicabit exten fionem emanationis à Spiritibus duobos aftralibus factæ non effe humano in genio limitibus certis determinandam, utcunque ipfa per externum aliquem effectum videatur quodammodò conjecturari : Secunda particula probabit, quòd rales radiofæ stel- | blematicis sequentibus arguitur.

lares influentiae feu emissiones quintes-fentiales, quæ à Magnete in ferrum, aut ab uno Magnete ad fuum in natura fimile ejaculantur, & consequenter ab omni alio corpore Magnetico conditionis in essentia fimilis , non poffint impediri per corporum folidorum & bene compactorum interpositionem, uti Philosophi nonnulli inconfulti temere & audacter nimis in fuis scriptis affeverarunt.

Ad primum autem ramum quod attinet, qui radiorum seu formalium extensionem seu emanationem à corporibus Magneticis terminationem imaginariam intra sphæræ activitatis cognitæ limites, ejusdem rei impossibilitas (utcunque Philosophi nostri Peripatetici contrarium finxerunt) istiusmodi demonstrationibus pro-

Quædam Propositiones Theorematicæ & Problematicæ, contenta iftius articuli five particulæ primæ confirmantes.

#### I. THEOREMA.

Vigor in corporibus ccelestibus, medi- mantur, cujus virtute moventur : Quod ante quo moventur, animam iplis in esse, testatur, atque ob istam rationem à Philosophis sapientioribus actu seu Spiritu quo- quens limitibus constantibus destituta,

com ita sit, extensio applicationis radio-rum debet etiam esse incerta, & per consedam divino imbui atque animari exist- quoniam Spiritus ipsorum emanatione

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 138.

quam in aqua; Atque haud rarò, imò vero omni momento, idque fine ulla relistentia etiam ad terræ centrum penetrant, ut ibidem in regno minerali operentur, ipfius fubjectis diversis, diversimodé pro more influentiarum quibus fubfunt, deformali | funt stellæ applicandos.

semel sacta, quandoque in aere, nonnun- eorum actu & virtute impertiendo, per quam in acuta eorum penetratione agunt: Atque ideò creatura ilta inferiores fimilis naturæ, funt potentes ad virtutes fuas radiofas tam longé extendendas, & radios fues ad diftantiam tam indeterminatam ac

# 2. THEOREMA.

Magnetem, & quòd corum unus disponat haud abfurditas ulla erat in sapiente Tha. | vetur.

Recté tune dicitur Magnes movere | lete Milesio nec erat dementia aliqua in Scaligero , animam Magneti affignare; Cum centraliter & ab interno Principio alium per primariam corum formam, Cum centraliter & ab interno Principio quam a fonte Stellari recipit : Atque ideò incitatur , dirigitur & circulariter mo-

# 1. Problema istud Theorema confirmans.

Si duo Magnetes insuperficie aquarum fibi invicem expoliti fuerint in fuis navigijs , non statim occurrent , sed primum convertunt se mutud, aut minor majori obtemperat commovendo se circulari quodam modo, tandemque cum fecundum na-

turam dispositi fuerint, concurrent: Hate Gilbertus lib. 2. cap. 4.

Ille idem etiam effectus apparebit inter Magnetem & ferrum, ut infra declarabi-

# ADDITIO.

Et quamvis quis replicare queat, quòd | iste actus in Magnete cum Magnete five in Magnete cum ferro videatur ab effectu externo certa quadam dimensione determinari & confequenter verba à me anteà prolata hand multum adhuc ad indeterminatam emanationis corporum Magneticorum dimensionem probandam conferre: Respondeo ego, sensibilem inter Magnetem & Magnete actum, arguere haud videri; Quòd quoniam duo illa corpora ponderofa fuum motu evidentem habeant non

nifiad talem distantiam, ideò Spiritus eorum ulterius fese extendere aut radios suos ulterius applicare haud quaquă possint: Nă est unum operari sensibiliter per violentiam massæ ponderosæ attractionem atque aliud, ut una folummodò forma amplectatur , & in Harmonia quam naturali concurrat cum alia, atque ista alteratio illis, qui optime in proprietatibus Magnetis verfantur , per problema hoc fequens ad amussim verificatur,

# 2. PROBLEMA.

orbis motionis cujuívis Magnetica, effici-tur enim Magneticum in extremo, etiam ta corporea maffa movebit ad eum.

Orbis virtutis latins extenditur, quam | finon moveatur locali motu, qui propius

# 3. PROBLEMA.

Acus Magneticé contacta aspiciet Bo-ream etiam à puncto æquinoctialis; Quod netics. quidem est apparens argumentum exten-

# Aliud problema hoc idem præstans:

# 4. PROBLEMA.

Separatæ partes à Magnete integro Giber lib.2. utrosque polos induunt, si divisio non fuerit paralleletice : In parallelo fi divifio fuerit, unum polum in eadem, qua prius sede retinere possunt : Hæc Gilbertus, lib. 2,

Ac Ridleus, cap. 21. fui tractatus Mag-Ridlens, cap. netici, ait : Siminor Magnetis pars à ma-Tra Miga. jori auferatur, ea portio minuta eadem vità & vigore imbuetur, quem integer lapis possidebat : Hand aliter , quam infans vitam fuam à patre hauriens , patri fuo in

vita & partibus correspondet, eritque frustom istud majoris lapidis, quasi nova creatura: Nam habebit suos polos & æquinochialem aqué & completé ac integer lapis

Etiam, fivirga ferrea, ut est illa cortinæ, fuspendatur, fuamque positionem ha-beat Borealem & Australem sipe ullo Magnetis contactu (nam, fi cudatur Borealiter & Australiter , induet proprietates ealdem , nimirum virtutes polares & movebit in aere, fi filo ferico fuspendatur, que K k 2

cymbae committator, ut super aquam | bebit suos polos, Borealem nimirum & offuctuet, ad Boream & Austrum juxta suos polos)fi(inquam)parvulum virgæ fruftum | virga longa, à qua erat ablatum. rumpatur ab ejus Borea, illud frustum ha-

Australem æqué ac ejus totum; Videlicet

# APPLICATIO.

Quibus liquet, quòd si quælibet portio | portionem, haud aliter, quàm in mundo feu fragmentum Magnetis seu ferri habe- majori, operatur, impossibile foret, ut at suos polos æqué ac totum tunc Spiritus, qui ineit ijs , habet suam relationem vel applicationem ad stellam polarem majoris mundi, atque etiam respicit virtutem Australem atque etiam polum ejusdem: Nam, nisi ei inesset animæ mundanæ scintilla, quæ in ea secundum exiguam ipsius pro- sive irradiationes,

majori, operatur, impossibile foret, ut utrumque polum tanta exactione respiceret, uti experientia testatur : Ac ob id, ut actiones animæ mundi funt adeò Catholicæ, ut non poffint limitibus certis terminari, etiam se habent Spirituales & Astralitiæ creaturarum inferiorum emanationes

### S. PROBLEMA.

Gifbert lib, I,

Ferrum rectum fex pedes longum, digi. | tali crassitie (ut anteà) in justo æquilibrio cum filo ferico tenuiori & firmo; Filum verò varié debet effe contextum, ex varijs fericis filis non una fimplici via contortum, fitque in camera parva claufis oftijs fenestrifque omnibus, ne ventus ingrediatur, aerque cubiculi moveatur quovis modo, tarde movetur, donec tandem acquief- versus polum Borealem-

cens, finibus fuis oftendit Boream & Meridiem , quemadmodum Magnete tactum ferrum in Horologijs fciotericis & compaffis & nautica pyxide foler.

Prætereà inveniemus, quòd Magnes aut res aliqua alia, quæ excitatur à Magnete in fuis cymbis disposita , suum aspectum diriget super acum in suo verticali,

# CONCLUSIO.

Est ideò manifestum, quòd extensio | tentiam) terminare nesciunt. At si actus Spiritualis seu formalis Magnetis emanationis, atque etiam illius ornnium aliorum corporum Magneticorum, non fint limitibus certis concludenda : Quaterus ipía agit & applicat fuos radios ad fedem & Itationem ufque stellæ polaris : & stella Pola-ris similiter influentijs suis emissis more reciproco operatur; Applicat ad, vel aspicit Magnetem, atque ita inter istos radios afcendentes atque illos descendentes facta est continuata Spiritualis unio, quoniam oculariter discernimus, quòd tam Magnes, quam ferrum, Magna cum diligentia & cum manifelta Sympathia afpiciant & moveantur ad stellam illam, Hisergorité ponderatis, confideret quis velim, quanta fit illa intercapedo five spatium, quod est inter terram & octavam sphæram, ac procul dubio percipiet, illud esse quasi infinitum seu potitis incommensurabile, & confequenter irradiationes à corpore Magne-tico factæ, aliqua Phantaltica & femibili activitatis (juxta imaginariam Philofo-phorum nounullorum phantafticorum fen-cabimus,

talis & ad tantam distantiam, vel stellae Polaris vel Magnetis denegetur à nonnul-lis, & illa Fracæftorij, cum illa etiam multorum aliorum doctorum opinio recipiatur & pro Authentica habeatur, quæ dicit ipfum Magnetem & ferrum, atque acum à Magnete tactam, se tendere ad Septentrionem ratione attractionis variorum Scopulorum ex Magnete confistentium, qui in montibus hyperboreis siti sant: Si ista inquam)opinio pro vera flatuatur, tamen ex ea elicere possumus actum Magnetis ip. fum & respectom actualem, quem corpo-ra Magnetica faciunt, ad illum non posse limitibus ullis certis terminari, cum in ifta etiam confideratione, talium corporum irradiationes, observabuntur cooperari à loco Æquinoctialis ulque ad scopulos Hyperboreos: Sed iftam corum opionem alibi falfam atque vanam probavimus. Iam verò istud totum, quod dictum est ad præfens hoc noffrum propositum, nimirum primum hujusce membri articulum appli-

# APPLICATIO,

Primum & secundum problema nos docet, quòd fittalis cœlestis & Astralicus fubrilis Spiritus in omnibus Magneticisterræ corporibus, qualis eft illis cœleftibus: & per consequens, quod radij cujuslibet corum, tam longe penetrare queant (tametil ista penetratio fensu discerni ne. queat) quam radij cujuflibet stellæ. Hisce |

Spiritum, qui est expuriori & subtiliori fobstantia, quam ille Magnetis; Emittere valere radios fue virtutis, non modò ad metamillam, ad quam collimat Magnes, fed etiam ad fummum Divinitatis Thronum : Iterum hinc inde arguitur , quòd Spiritus in fanguine transplantato, potens sit in vulnus ad quamliber distantiam opepercipere possumus, coelestem in homine rari, atque itidem, quòd radiosus vulneris

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

Spiritus valeat cooperari & continuatum | cum illo respectum habere. Tertium denotat, quòd tametfi unquentum & fanguis in eo comprehenfus non appareant ad ion-ginquum mobiles, nihilominus cooperari, & cum Spiritu vulnerati ad diffan-tiam & proportionem loci incognitam conjungipoffunt. Per quartum & quintum elicere poffumus, aspectus sanguinis Borealis ad austrum extensionem, eile ab æquinoctiali ad polum, nimirum per 90. gradus. Verum enim verò affirmo ego, quòd, ut Borealis & Australisanime mun-di emanatio vastam mundi cavitatem implet : Ita etiam Mediante eâ & in ea potest actus ifte animæ humanæ fe ipfum longé ultra capacitatem carnis & Sanguinis ex-tendere : Atque ideò ipfe, non nifi intellectualiter est concipiendus : Per quintum intelligimus, quamlibet Sanguinis humani feu Mummiæ Spiritualis particulam a toto divifam, habere & idealiter continere in fe omnes partes seu proportiones, quas totum five integrum possidet : Atque ideò tam

Boreali, quam Australi aspecto soleat operari & per confequens deorfum à cœlo proprietatem fimilem pro occasione data allicit five attrahit. Nam obliftam rationem hie Spiritus dicitur à Propheta venire à quatuor ventis, & tamen non est , niss gackiel. 36. Spiritus in effentia unicus, utcunque est in proprietate quadruplex : Nam erat virtute hujus, quòd mortui à Propheta specificati refurgerent : Atque ideò tam longé, quàm venti Borealis aut Australis extensio potest esse, tam longé potens est Spiritus iste in homine radios suos Spirituales emittere.

Iam verò veniam ad probationem arti-culi fecundi, qui penetrationem Spiritus iftius acutam demonstrat ostenditque, quòd fine ullo impedimento perficiatur contra opinionem nonnullorum ignoran-Fofiero se tum, qui credunt, Castella, scopulos, sylvas, montes & hujufmodi alia posse Spiritus famiz, iftius fobtilis & omnia permeantis motum atque actum impedire : Ejus probatio fit

Arrienlus, 2. hujus mem-bri.

Demonstrationes secundum bujus membri articulum comprobantes.

# I. PROBLEMA.

N Eque ignis, nec aqua, nec terra in-gressum actionis aut penetrativae acre aperto, ita ut non impediunt stammae virtutis in Magnete super ferrum impedire valet, quatenus experientia comprobatur, quòd Magnes allicit seu attrabit ferrum ad fe, non obstantibus autigne aut corporibus folidis : Exempli gratia fit flamma aur candela juxta lapidem, appone filum breve ferreum, & cum appropinquaverit per medias flammas ad lapidem penetrabit, versoriomque seu acus in versoriò, nec lentiùs nec minus avidé applicat

acre apertò, ita ut non impediunt flammæ Gillo lia. z. interpolitæ coitionem. Hæc Gilbertus lib. 47.4-2. cap. 4.

Ita, ut videre possimus istiusmodi experimento, coitionem horum corporum Magneticorum esse nullo modo interpositione ignis aut perturbandam aut impediendam; Etiamfi aqua vel terra ipfis interponatur, tamen hoe idem præftabit Magnes officium.

# 2. PROBLEMA.

Gilbert. Eb. 2.

Ferrum allicitor actu immateriali feu i processu incorporeo, qui operator & concipitur in ferreo subjecto, tanquam in corpore continuato homogeneo: Ac ob iftud ferrum movetur & attrabitur à Magnete, atque iterum ferrum attrabit ad fe Magnetem & concurlus five convenientia in unitate erit per eorum radios facta, tametsi corpora denfa ad eorum coitum impediendum fint interpolita : Gilbert, lib. 2. cap. 4.

Ita, ut elicere fas sit ex isto problemate, quòd fubstantiarum diversarum interpofitio nil poffit in impediendo illam Spirituum coitionem, quæ factaest inter illa duo corpora; Quod est argumentum, quòd influentiales seu formales Spiritus nequeant fuo motu impelli; Atque ideò fubtilis ifte Spiritus, qui ortum fuum ducir ab anima mundi, a Philosophis fagacioribus dicitur omnia permeare' entia verum hoc fequenti problemate planios.

# 3. PROBLEMA.

Qilb.lib. 2. Magn.

Magnes five frictione aut calore, ficcus | cap. 2. aut humore perfusus, tam in aere, quam in aqua Magnetica provocat; Tum etiam folidiffimis interfitis corporibus, vel ligno-rum tabulis, aut lapidum aut metallorum: uti auri, argenti, aut ferri craffioribus laminis : Hæc funt verba Gilberti, lib. 2.

Et Ridleùs, quòd, etiam fi illæ fubstantiæ, quæ non funt Magneticæ collocentur inter acum versorij & Magnetem, tamen haud poffunt impedire orbem & progreffum vigoris Magnetici : Exempli gratia , fi Magnes claudatur in pyxidem

aut ligneam aut lapideam aut stanneam, | Magnes orbem suum Magneticum exten-aut argenteam &c. Tamen nihilominus | det.

# APPLICATIO.

lium in homine emissiones sint tam subtiles ac penetrantes, ut nulla corpora interpofita valeant eos in motu fuo determinato impedire : Nec non eft fanguis ille Mag- los alterius,

Concludimus igitur per typicam iftiuf-modi expreffionem, quod Spirituum vita-in concurfu & unione cum codem Spiritu Australi seu vivisicante, impediendus, hocque præcipué, quoniam formales unius Spiritus funt continui & homogenei ad il-

# Procedo jam ad sextum pradicta propositionis membrum.

SExtum membrum est, quòd postqu'am re, quæ pertinent ad se ipsum: Ita, ut, que quemadmod'um amator participare soleat quemadmod'um amator participare soleat tabile aut Minerale) fit per transplantationemalterius factum Magneticum, aut Magnes, ad aliud corpus, facit per attractionem fuorum Spirituum, amatorem ad in gener fe, ijs virtutem & proprietatem imperti-ciproci.

cum natura amati, ita etiam amatum folet cum natura & conditione amatoris communicare, hocque præcipué, fi modò fine in genere homogenei atque affectione re-

Quadam demonstrationes problematica ad istud mem-brum confirmandum.

# 1. PROBLEMA.

Quodlibet corpus, cui Mummia viva | nesin alio homine propinatur, illicò fit Mag-

# APPLICATIO.

Problema hoc est animalis & non mineralis naturæ, sed inferre videtur, quòd per transplantationem sanguineorum spirituum hemanorum, unguentum protinus Magneticum reddatur & attractivum, tractivum & Magneticam reddere.

# 2. PROBLEMA.

Magnes nihil potest præstare, quod fer-rum Magneticé excitatum efficere neque-ad rationabile distans.

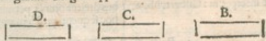
# APPLICATIO.

Nec pariter quicquam potest Spiritus co coeant; Imò verò Spiritus in une inhomine vivus agere, quòd Sanguis mortuus in unguentum transplantatus, prattuus in unguentum transplantatus, prattuus in unguentum transplantatus, prattuus influentiam in vulneratum inspifiare non potest: Si modò more recipro-

# 3. PROBLEMA.

Gilb, lib, 2, E12.4.

Ferrum Magnete contactum aliud ferrum recreat, illudque ad motus Magneticos instruit; Ita, ut tertium etiam ferrum motis verò clavis B. & C. ad fe trahat, verbi gratia: Magnes appli-



In eadem distantia Magnes A. non at- | bertus. tollit in aerom D. clavum &c, Hæc Gil-

to the ourse of heart in the relief of the state of the colors of the co

#### APPLICATIO.

priès animantur à Spiritibus vivis in homine, & qui animant Spiritus unquenti, qui funt de natura Microcofmica, ratione falis in uínea volatilis, quod est talium Spirituum vegetantium atque vivificantium receptaculum, qui dant vitam homini , præterquam, quòd jam Borealem proprietatem induerint & quali pro mortuis habeantur. Spiritus autem ifti in unguen-

Ferrum B. comparatur ad Spiritus, qui | to referuntur ad C. qui agunt & operantur. postquam ita excitantur in D. quod Spiritus ex vulnerato emissos importat: Adeò, ut elicere poffimus, quòd non sit, nisi unus & idem spiritus continuatus, qui in actionem reducit tria diversa subjecta cum spiritibus corum, nimirum fanguis effusa & transplantatus, unquentum & corpus vulneratum.

# 4. PROBLEMA.

Gilbert,lib.2.

Magnes & vena ferrea funt idem & | feparationem, fed magis debiles & impoeandem habent naturam, atque etiam in una Miniera, quali Gemini, inveniuntur. Imd & robuftus Magnes ferrum in fe continet, atque ideò ferrum, quod ab utrifque eorum extrahitur, habet omnes Magneticas virtutes, tam in vena, quam post factam

tentes, nisiexcitatur à Magnete, aut ipsi addatur, hoc est, nisi Magnes cum eo armetur: Nam hac ratione reddetur in fua facultate Magnetica fortior 5 quain iple

#### APPLICATIO.

Simili plané ratione sanguis in vulne- I rato, atque ille, qui transplantatur, ut in unquento purificetur & confortetur, ab tina eademque derivantur vena, atque unam eandemque matricem habent, atque ideò idem extractus fanguis retiner in fe omnes virtutes Magneticas fed Magis debiliter, & in potentia magis, quam actu, nifi ab Auftrali fanguinis virtute excitetur, aut Balfamica unquenti natura armetur: Nam, si ita præparetur ac muniatur, videli-

cet si ità incitettor & dirigator, possidebit & suam potestatem Borealem: Atque illa Balfamica & attractiva virtus ufneæ eit adeò potens in fua Boreali & Saturnina conditione, ut subitò quasi sigillo confirmet & fiftat per congelationem Australem illum fanguinem , qui fluit , haud aliter, quam videmus, ventum Borealem convertere in ignem & immobilem nivem atque grandinem.

# S. PROBLEMA.

in fe retinent fubstantiam admodum ge- unt.

Magnes & ferrum inter omnia alia cor- | inninam & homogeneam & ad terram pora nobis cognita, funt in natura & con- appropinquantem : Atque ideò hæ tres ditione, propinquiores ad terram: Nam | fubftantiæ natura ad invicem conveni-

# APPLICATIO.

Hisce liquet, quam sit propinqua rela- 1 tio inter corpus humanum, quod compatamus cum terra, & fanguinem, qui exit è venis, quem referrimus ad Magnetem, atque un guentum Spiritibus fanguineis relatu, quod ex sanguine erat extractum: Nam pinguedo & uínea atque Mummia erant de fanguine : Scripturæ enim nos docent, animam carnis, & per confequens pingue-dinis & offium effe in fanguine fitam: Quo fas est considerare, quod, quamvis hæ tres substantiæ corporeæ differant, tamen in homogeneitate Spiritus conveniunt: Ac ob hanc caufam non eft mirum, fi fit continuitas quadam inter Spiritum Sanguinis corporei , atque illum in unguentum transplantatum. Nec profectò adeò debemus admirari in commercio, illo naturali , quod est inter Spiritus Sanguineos & unguentum, aut, quòd unio tam fubitanea fieri foleat inter cos, aut quòd il-

lud debeat tam fubitò fieri Magneticum, five Magnes, fola adaptatione corum in Balfamica & fanativa ejus in vulnus operatione : Idque præcipue, quoniam per Spiritus in eo transplantatione adaptatos, dirigitur, & post animationem radios suanaturæ in fuum fimile convertit, cum fir tam propinquum in Spiritu & proprietate ad fanguinem vulnerati & frustum ferri, ut portio Magnetis ab integro abrupta fit suo toti: Qua quidem portio in omnibus convenit cum Spiritu fui patris feu fontis, à quo est derivata: Ita etiam videmus, quòd, quamvis aër macrocolmicus videatur naturâ fecundum fuam politionem variare (nam aer Borealis est frigidus; Australis verò seu Æquinoctialis calidus) est tamen non nifi unus & idem Spiritus con-tinuus, utcunque in hane vel illam nubem, diftingui videatur: Atque iterum Spiritus internus sett formalis, qui quatuor ventos

Ezekich 36.

diversimodéanimat, est non nisiums & | hi tres non fuerunt nisi unus sanguis, et idem Spiritus indivisibilis (uti ab ore Prophetæ accipimus) fimiliter est unica & eato, atque unguento : Quatenus omnes | mate confirmo.

D. Paulus docebat Athenienses: Nimi- Ad. 17. rum, quòd omnes homines veniant sab dem Spiritus identitas, quæ agit in vulne-re & in fanguine effulo feu transplanta-ritu in fanguine. Hoc etiam isto proble-

# 6. PROBLEMA.

matijs, atque illa funt ad invicem propin-quiora, & unius mutui inter le concentus, ratione eorom identitatis in conditione. Atque ob iftam rationem Magnes attrahit

Attractio facta est in corporibus pri- ad se ferrum, atque itidem ferrum allicit

# APPLICATIO.

Hincergo colligitur ratio, cur sanguis fibi fanguinem attrahat arque unum corpus fuum fimile, & unquentum animatum ab una cademque natura fuum fimile affectet; Arque ideo Paracelfus haud inconfulté dixit (ut anteà) quodlibet corpus, cui Mummia viva in alio homine propinatur, illicò fit Magnes: Atque ideò haud inju-rià possamus pronuntiare, cum ab ipsa experientia hoc manifestatur: Quòd quodlibet unguentum, & præcipue illud Mi-crocofinicum, quod imbibit aut comprehendit Mummiam Spiritualem Sanguinis alterius hominis, confestim fit Magnes, & per incitationem Mummiæ Spiritualis,

quam continet, avidé affect at & appetit fuum fimile: Atque propter hanc caufam illud attrahit & allicit ad fe, atque exinde ei tam impertit fanitatem , quam illud cum fuo attractore de proprietate fua vivifica communicat. Plura ad fortem iftius unguenti attractionem, post ejus à Spiritibus hominis vivi animationem probandam, proferre potui : Sed in hoc faciendo fortalle rædium potins , quam delecta-tionem lectori inducam ; Atque iterum in præcedentibus mentionem fatis amplam de ea feci; Atque ideò relinquam ego membrum hoc, ut ad septimum procedam.

# Membrum Septimum propositionis cum problematibus.

SEptimò, agentem, qui alienom seu pe-regrinum corpus; Multò magis illud, quod est de consanguinitate ipsius, Magneticum facit, & concupifcibile feu affectionabile; Idque specie propinquitatis in natura, effe Spiritum cruentum transplantatum in unguentum animale, seu plantam vegetabilem, (de qua anteà verba feci) qui

etiam Spiritus, est Magneti unchooso di-tector, ut in subjectum & Spiritum ejus, unde fic erat derivatus, Magneticé opere-tur, qui Spiritus fi fortis & validus fit, potenter operatur; Sin debilis aut languidus, debilem duntaxat producit operationem.

# Nonnulla demonstrationes problematica ad confirmandum membrum anté dica propositionis.

Oc membrom in meliorem intenti Hnostri explicationem in tres articulos feu partes dividamus necesse cít, qua-rum prior probabit, Spiritum transplantatum reddere unguentum, cui commifius est, Magnetem ad vulneratum: Secunda, niculo fanioris ac robustioris quòd ipse sit folus dux & director poten-

tiæ unguenti,& conductor facultatis ipfius Balfamicæad Spiritum vulnerati : Acultima demonstrabit , quomodo debilis ac impotens Spiritus non nisi debiliter operetur per se , & tamen affistentia & adminiculo fanioris ac robustioris naturæ recre-

# Demonstrationes confirmantes contenta primi articuli bujus Membri.

Gilbide Mag. lib, 2,64p.25.

Experientià nos docuit, & huic rei afti-pulatur Baptista Porta, quòd si Mag-nes debilis, pulveribus chalybis ad tempus

Magnetis candentis in oleo Croci Martis, qui conficitur ex selectissimo Chalybe Coobruatur, evadet validior & potentior in attractione fua: Similiter chalybsnaturâ fua efficietur præftantior & validior: Sed Paracelfus magis adhuc in relatione fua ve-

qui conficitur ex selectissimo Chalybe Co-rynthiaco, eò usque, dum amplius nihil imbibat, ita corroborabitur hic Magnes, un decuplo plus virium in attractione fua poffideat, quam habebat antea.

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol, 141.

# APPLICATIO.

Simili relatione Spiritus Languidus in ! Sanguine transplantato imbibitus sanguento animali, (quod eandem relationem in fe habet ad Mummiam Spiritualem , quam oleum Croci Martis ad Spiritum debilem in Magnete) revivificabitur ac recreabitur in vigore suo Magnetico, ac mixtus cum unctuoso suo simili, constituet Magnetem compositum, qui similem sibi Spiritum potentiùs longé attrahet, quam poterat anteà : Vicissim, ut parvulus seu debilis Magnes obrutus pulveribus terræ ferruginosæ, quæ est de natura ipsius, vires fuas deperditas recuperat : Sicetiam Spiri-tus fanguineus inhumatus terræ unctuofæ, de natura fua propria, attractione fui fimilis à fonte sanguinis & salutaris spiritus ab unquento, fic unitur unquento, ut per animationem creet Magnetem aptiffimum,

qui naturam hanc Balfamicam utrique communicando, attractione membri fauciati reddit se ipsum medicinabilem; Ita, ut continuitate & integritate spiritus per contactum immediatum spiritualem, deserat spiritum usneæ Balsamicum, aliorumque ingredientium unctuoforum ad vulnus. Nonne observamus, quòd aqua, quæ per acervum leu cumulum falis transit;virturem falis omnimodé induat, licét effluxus ejus fit perlongus, & quòd ea natura falfa ab uno e justem extremo ad aliud communicet,& multò magis aër naturam loci,per quem transit procul vel longinquum transferet, & tamen omnis ille aër fic animatus erit continuatus, & per confequens multò magis fubtilis ille spiritus cœlestis, qui aerem in habitat.

# 2. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib, 2,

Ferrum contractatum recreat aliud | ad motiones Magneticas. ferrum per contactum, illudque instruit

### APPLICATIO.

Simili proportione in regno animali in vulnerati fpiritum emanantem, & attra-fanguis transplantatus per Australem seu cham ad se naturam vulneratam, emissione Magneticé unquentum; Ita, ut operetur | conditionem restituendo.

vivum fuum fontem, animat ac recreat | fua Balfamica meliorando & in pristinam

# 3. PROBLEMA.

Ridle, traft.

Ridle, trift.

de Magnetem nullius fenfibilis roboris
26.

Si Magnetem nullius fenfibilis roboris
aut virium, quafi, Magneti roboris ac vigoris validi & potiffimum polis imponamus, vigorem illa robultioris ac majoris, cui uniebatur, aqualem oftendet: Sed poftquam removebitur, minor ille erit adeò

debilis, ut anteà, nifi fapius repetatur: Idem effectus plané fequetur, fi frustum ferri Magneti robustiori applicetur, sed si tollatur à lapide, tune omnis virtus feré evanescet & deperdetur.

#### APPLICATIO.

Simili ratione fanguis debilis Borealis | in unquentum transplantatus; & applicans fe ipfum viventis spiritus emanationi, præfervatione & corroboratione unquenti fortificatur, & attrahit feu operatur efficaciter, reddetque totum unquentum Magneticum : Sed , fi accidat , ut unguentum vel separetur seu abradatur à loco teli , in quod spiritus penetrarunt (ut Bevis Tell Well, eques auratus, fecit periculum in fecuri, quæ sauciarat plaustrarium) vel de-cutiatur aut abstergatur, (ut accidit in securi; Quæ sauciarat naupegum, per im-provisam deijectionem capuli gladij Ni-colai Gilbourni, equitis aurati) dimittet virtutem suam, quam recipit à Spiritibus fanguineis in homine vivo & litura Balfamica unguenti; Ac proinde vulnus ea di-visione æqué aut magis dolorosum erit, ac anteà: Sed fi unguentum loco iterum appli-

cetur, telumque obvolvatur calidé, concurfusMagneticus renovabitur, dolorque confestim sedabitur ,ut probatů est in multis: Arque hæc disturbatio seu intemperies non fit aëre frigido folum efficiente dolorë ri-gidom ac torpidom in vulnere, fed etiam vulnus calore ignis fit tam inflammatum ac adultivé dolorofum : Nam, Iacobus Virat, quondam mihi famulus, fed jam reginæ Pharmacopola, habitans in Blake Friers, anno proximé elapso, conficiebat hoc unquentum, & tentandi gratia, quen-dam phlebotomo fue in Brachio vulnerabat, & postmodim in unctum Phlebotomum igni admovebat, ut liquefieret unguentum & Phlebotomum incalesceret, atque ita evenit, ut in illo inftanti vulneratus ardorem adeò Magnum in vulnere fuo persentiret, ut vix esset ferendus: & turn è vestigio iterum perungebat Phleboto.

mum, & vulneris confestim dolor seda- | paratus erit : Idem meliùs confirmatur per batur, & mox confanescebat : Pharmaco- hoc problema. pola in vivis est, atque ad id confirmandum

# 4. PROBLEMA.

Ridl, Ibid.

Si Magnes debilis in loco alterius polo-rum ejus Magnete validiori perfricetur, finon in potentia augetur.

#### APPLICATIO.

Mummiam in unguibus & capillis , & Magnetem vegetabilem , ut etiam inter illum in fanguine transplantato & in un-

Eadem proportio actionis est inter | actum, reserando naturæ abdita ; Haud aliter,ac in terra folet granum triticisputrefaciendo: Atque ita etiam est potentialis-feu Borealis natura Mummiae Spiritualis guento : Nam Magnes vegetabilis seu sanguineae, cum sit extracta & in actum quercus reducebat secretam illam ac oc-cultam in ipsis Mummiam à potentia in redacta.

# 5. PROBLEMA.

Si acus Magnetica contrectata prius ta-de la Magnetis candefeat igne, amittit om-tangatur iterum, recuperabit virtutem & nem potentiam polarem fuam,& virtutem | actum.

#### APPLICATIO.

Itaque per conversionem propositio- 1 num (nam contrariorum eadem est ratio) fifanguis transplantatus, qui trangebatur Magnetice spiritu vitæ, frigore congeletur, omne robur fuum ae operativam direclivamque virtutem amittit : Sed, fi ro- fectum.

boretur unquento ac reanimetur , per spiritum Auftralem seu vitalem, ut ante, non revivifcet modò & aget iterum; Verùm etiam reddet unguentum Magneticum, ac diriget illud in curfu fuo ad Membrum af-

# 6. PROBLEMA.

Bidle, de Mag. corpor,

Magnetem & viam ejus, Magnesita attollet, duplo; Imò quandoque decuplo

Si tenuissima lamina Chalybis affigatur neutri polorum Magnetis, nimirum inter choabat armatura Magnetis, cum Chalybe seu ferro, juxta diversos modos.

#### APPLICATIO.

Pari modo translatus sanguis Borealis, multo major est , & potis est fortiter su-Magneti haud immerito comparatus, gere & attrahere sibi Spiritum Austraest Magneti haud immeritò comparatus, & unguentum ad armaturam ferro: Nam lem, sanguinis viventis, in vulnerato: Iduniendo fanguinem congelatum cum un-guento, virtus attractiva & vis Magnetica ma.

que dulicidius probo per sequens proble-

# 7. PROBLEMA.

Ridle,esp.24.

bus, separatim nobis ante oculos statuantur; Altero existente valido, alio verò debili seu multo minori, cujus axis seu diameter inter dentes est æqualis & fimilis procedebant à polis & partibus contrarijs | quod lapis parvulus ordinarié elevat.

Si duo Magnetes, armati duobus denti-invicem, tunc fortior apprehendet & at-tollet debiliorem; & debilior unitus ac incorporatus cum fortiori, virtute, quam recipit à fortiori, tollet à terra & retinebie fortiorem ac majorem admodum firmilongitudinis, conjunge dentes corum, qui ter, licèt sit multò ponderosior pondere,

#### APPLICATIO.

Hoc typo minerali docemur, (mutando | spiritui, factum esse Magnetem usque adeo menfuras ponderum in proportiones in vigore spiritus) congelatum, effusum, ac transportatum sanguineum spiritum obfitum & quafi armatum unguento, cujus natura æqué est propinqua, ac sanguis est

potentem, ut potens fit ad fe attrahere maorem ac robultiorem naturam fanguineam, per applicationem ad ipfum minorem Magnetem Borealis natura, & quafi polum fuum Borealem ad Magnetem majo-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 142.

rem naturæ Auftralis : Nam hifce medijs | probatur hoc problemate. in regno minerali , unio naturalis fit , ut |

# . 8. PROBLEMA.

Est naturalis quadam; & violenta ac depravata unio: Illa verò naturalis est, cùm coitio à polis contrarijs, nimirum polo mat problema.

Boreali & Australi siat: Iterum, quòd fortior attractio sit à polo Boreali, boc confirmat problema.

# 9. PROBLEMA.

Ridle, cap. 6. Polus Borealis est polus ad omnia pro-posita ac intenta Magnetica fortissimus ac quam Australis possidet.

#### APPLICATIO.

Quibus patet, Borealem naturam, quæ | citur esse, ubi concurrentia oppositarum Ride, cap. 6. eft in Magnete unctuolo, ac spiritum ejus influentialem, longé magis attracturum esse ,quam Australis seu calidus Spiritus, aut aquinoctialis attrabere poteft, nifipro ut participat de natura Boreali, naturali quadam ad fuum fimile concurrentia: Atque hæc est ratio, quòd naturalis unio di-

naturarum polarium est facta: Nam ab illis fortior fit attractio, quia natura fola frigorisest contrahere, ut è contra, caloris est dilatare. Vis ista polaris conclusivé sustinetur hoc problemate, cum quo hujus articuli confirmationem concludo.

# PROBLEMA.

Magnetes, ferro armali polum duntaxat I apprehendunt.

Ridle, cap.24-

#### APPLICATIO.

Ac si diceret, Boreslem seu congelatam | dam Mummiam propé Australem & æqui-Mummiam, unguento propriæ naturæ fuæ circundatam & quafi armatam, ac Auctam atque stipatam, sibi invicem Magne- ejus, imbibito. ticé propè polos applicare, nimirum vivi-

noctialem, & debilem ac congelatum, profuz circundatam & quafi armatam, ac Au-ftralem feu vivam Mummiam carne te-festa est à Magnete unctuoso atque agente

Articules 2.

#### Iam ad secundum bujus Membri articulum seu portionem devenio.

#### Demonstrationes confirmantes contenta secundi bujus Membri articuli.

Quod ad fecundum articulum hujus tici ad vulnus, ad quodvis intervallum, di-membri attinet, qui demonstrat, Mum-rectorem & ductorem, indicat, illud hoc miam fanguinis transplantati, Spiritualem | testimonio demonstraturesse virtutis seu vigoris unguenti Magne-

# I. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib, 2, Er Ridle, de traft, Mag.

Magnes conducit ac dirigit res Magne- | prehenditur; Magnetice ad finem ufque ticas, que concipiunt vigorem ac vires ab co non modo in exterioribus; Verèm etiam, in interiori ac venosa medulla: Exempli gratià, ut primum particula ferri ap-

#### APPLICATIO.

. Hoc exemplo probatur, formalem fan- | ritualis Magnetem : Sic etiam post receput ferrum ad Magnetem : Ita, ut, quemad-

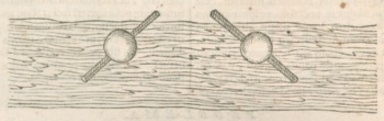
guinis Mummiam fimili plané modo ope-rari cum Vnguento, quod fe habet ad ipfā, | tum redditur Magnes: Quatenus per ejus tum redditur Magnes: Quatenus per ejus totů, vigore quodă Magnetico animatur, modum Magnes per ferri contactum, fa- & virtute anima bujus Mummialis diri-cir illud post imbibitionem vigoris sui spi- git radios suos ac virtutem Balfamicam ad

fontem, à quo Spiritus ille Mummialis ori-ginem fuam ducebat: Directionem autem | hanc effe veram, per ista sequentia proble-mata probamus.

# 2. PROBLEMA.

nit, alter alterum convertit, ac in ordinem fuum reducit & conducit , illumque ad concordantias suas dirigit : & quando convenerunt ac juncti sunt invicem, firmiter fibi cohærent invicem: Exemplum evidens est: Nam, si duo filamenta ferrea unios longitudinis accipiamus, que in extremitatibus per polos contrarios excitantur, eaque per subera rotunda quantitatis

Vnus Magnes alium Magnetem dispo- | nucis avellanæ intrudantur, quæ postmodùm aquæ innatare ac fluctuare imponantur, percipietis illa paulatim se dispusitura atque ordinatura, ac contactum Borealem Spiritualem unius, priùs axem foam directuram, & postmedum attrahere polum Auftralem, dum ambo fibi in morem duorum equitum cum fuis spiculis occurrant & obvient.



# DEMONSTRATIO.

#### APPLICATIO.

Mummia Spiritualis in Sanguine trans- | de virtute ejus vivifica participat, & parplantato est unus Magnes, qui unguentum eum in modum disponit,ut ad Magnetem etiam quadret : Atque hic Magnes dirigi-tor Spiritu Mummia in concordantias Mummiæ Spiritualis, quæ expirat ex vulnerato , quam attrahit & unit , & partim | procedo.

tim communicat cum ipfo de Spiritu fuo Balfamico, qui ratione continuitatis faze cum vulnere facilè, licet invifibiliter, transfert ad vulnus: At jam ad tertium hujus membri Articulum seu particulam

# Demonstrationes contenta bujus membri terty ejusque ultimi articuli confirmantes.

Articulus 3.

hujus membri quod attinet, qui oftendit, quod Spiritus debilisac impotens non nisi debiliter ex se operetur, sed per affistentiam naturæ robustioris recre-

D tertium & ultimum Articulum | etur & fiat vigorofus : Hoc totum est percomplures coclusiones problematicas confirmatum, quæ ex Magnetis proprietatihus producuntur.

# I. PROBLEMA.

Magnes amittit virtutem suam attra- | to diu exponatur, nec servetur ac obreatur Gilbert lib, I. ctivam, & quasi deficit attate, si aeti aper- | limatura seu scorijs serri.

#### APPLICATIO.

quasi mortuus, nisi cum carne, & teload j muniendam,inservit.

Similiter fanguis vivus, ubi primumex fibi appropriatum unguentum transferavenis fuis mineralibus calidis eft effufus & de aere frigido gustavit, suam activam virtutem amitti & deveniet gelidus & Mummiam spiritualem defendendam ac

#### 2. PROBLEMA.

Baptista Porta Magnetem in limatura attractiva, quam antea. Similiter Paracel-Chalybis servabat bono temporis spatio, ac postmodum reperit illum multo vigo-oleo Martis, ejus vigorem multis gradibus rosiorem ac efficaciotem in virtute ejus

MPPLI-

#### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 140.

#### APPLICATIO.

guida, servetur ad tempus in unguento l tum.

Simili modò, fi Mummia Spiritualis animali , reddetur Magis vigorofa in tantum , ut animaverit totum unguen-

#### 3. PROBLEMA.

Ridlin that. Imponatur Magnes nullarum virium de Magnes, cui unide Magnes on feu roboris , quod facilé percipi queat, Magnetieximij roboris ac vigoris , potifimum polis, & exhibebit vigorem , ac de debilis ac anteà , nifi fæpiùs repetatur.

#### APPLICATIO.

plantentur, colligent vires: At, fi unguen- 1 iterum, ut anteà. Prætereà hoc etiam Protum vel abitergatur, vel ignis calore de-fluat ab arnis, confestim amittet vim su-est tale.

Sic etiam si Spiritus transplantati cum am: Atque iterum, si recens inungatur, Sanguine, un guento sano ac Balsamico im- & calide obvolvatur, è vestigo recreabitur

# 4. PROBLEMA.

Si Magnes debilior perfricetur ad po- | indevirtute ac vigore suo, si non augeatur Ridlers, thid. los fuos Magnete fortiore, meliorabitur inde.

# S. PROBLEMA.

Validior, isque major Magnes, abget | majoris illius: Nam tunc polus ejus Borea-Ridleus, Ibid- virtutem minoris, si ille imponatur polo | liserie vigorossor,

#### APPLICATIO.

Validus fanguis ac fpiritus in vulnerato re fpiritum unguenti ad illum fortiter, afpectu, facit fanguinem debilem ac fpiritum , qui in unguentum transplantatus est, qui of fonte habet, qui est vividior, agi-Magnetice operari, & applicare ac dirige- lior ac robustior.

### 8. Membrum propofitionis cum probationibus fuis.

Octavum membrum hujus propofitio-s est, quòd in omnibus operationibus (agneticis: Necesse est, ut sit applicatio efficaciter concupiscit & radios formales nis est, quòd in omnibus operationibus Magneticis Necesse est, ut sit applicatio reciproca feu aspectus factus inter amato-rem & amatum, ut inter materiam seu formininum, quod concupifcit, & formam feu marem , qui concupifcitur : & per fimilitudinem feu continuationem

& æquinoctiales seuemanantem spiritum ex vulnere appetit, Magnetemque unctuofum, ad effectus fuæ concupifcentiæ producendos dirigit, quod facilé perficitur, modo fi continuatio fuerit inter spiritus ipirituum formalium suo simili, quod agit | corum. Sed ad probationes nostras.

# Demonstrationes quadam problematica ad confirmandum boc problema.

# I. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib, 2,

Oitio Magnetica est'actus Magnetis | instar viri & mulieris. & ferrri,non unius , fed arriufque ad

# APPLICATIO.

Borealis naturæ, concupifcit virum, qui est calidioris & Australioris dispositionis : Sic etiam fimilitudine quadam Symparbetica in priusque spiritu coeunt, ac sua dam procreant; Vt filium, qui de utroque semina affectionis uniunt: Consimili pror-

Vermulier, quæ frigidior est & magis fus modo spiritus frigidus in Sanguine congelato, spiritus sanguinis vividi & activicalidioris & Australioris disposicio-vi concupiscit, & postquam unusquisque colerunt, uniunt naturas ac tertium quod-

2. P R.O.

# 2. PROBLEMA.

Prima formæ principalis in ferro vir- 1 tus, in Principio erat distincta : Sed jam quidem fusione seu liquefactione corporis ejus, confula est, cum Magnetica seu ferrea vena igne examinaretur : & tamen nihilominus, postquaminteger & pervalidus Magnes applicatur illi,in pristinum suum

actum ac vigorem revertitur : Name ejus formâ disposită atque ordinată cum Magnete, uterque conjungunt fimul vires fociabiles, confentiuntque fimul fine ullo corporali contactu & per confequens unum redduntur.

# APPLICATIO.

Eadem ipfa est rario contrariorum, ac proinde idem dici potest de frigoris extremitate, quod in problemate allegatum est de illa caloris. Dicimus igitur, fanguinem, qui, quamdiu erat in vena fua naturali, distinctus erat in actione sua, jam effusione ejus in aerem gelidum, factum esse confufum ac omni manifelta formali actione vacuum: Cum verò affistentiaunguenti excitatur, denuò spirituali emanationi sanguinis robusti applicatur, rectificatur iterum, conjungit que naturam foam cum po- effet perlitum.

tentia adaptata, quam ab unguento accepit; Atqueita unio naturarum utriufque conflatur, qua spiritus vulneris participat cum natura Balfamica Mummiæ: Iterum in vera dicti problematis natura fine ulla propolitionis converlione, languineus in unquento Spiritus calore nimio reddebatur confusus, ut apparet M. Iacobi Viroti Pharmacopceæ experimento, in admovendo phlebotonum igni, postquam jam Brachium alterius fauciārat, ac unquento

# 3. PROBLEMA.

Gilbert.

politi, ac ad superficiem aquæ expositi, fi fufficienter intra orbes virtutum fuarum collocentur, fe præparant affectione mutua, ut ad invicem concurrant, & fub finem

mutuò fese amplectantur ac adhærescant, Similiter, si ferrum adaptetur in una fcapha, & Magnes in alia; Ferrum festina-bit eo ipso modo ad Magnetem, & Mag-nes etiam in sua scapha movebitur ad ferrum; Adeò, ut uterque à loco fuo eo mo-

Bini Magnetes in cymbas diversas dis- 1 do ferantur, ut postmodèm sibi invicem jungantur, atque ut probé fatis facti ac contenti in amore fui conquiescant.

Simile efficietur, fi duo filamenta ferrea Ridleus. 629. à Magnete excitata, per fimilia fubera tran-14feant ac ad natandum aquæ imponantur: Nam videbitis, ease mutuò amore ampleeti, movendoque gradatim fenfibiliter coitura, & extremitatibus fuis percuffura, atque contrect atura fe invicem.

#### APPLICATIO.

Simili ratione fanguis Borealis seu congelatus, seu Mummia sanguinea transportata, conducto vehiculi fui unctuofi, quod etiam præsentia ejus factum est Magneticum, unionem Australem vividorum ac mobilium fanguineorum Spirituum vulnerati, ut materia formam, feu fœmina l'folutivæ discuffivæ, & mobilis seu agilis: marem concupiscit : & quoniam Spiritus | Ideò facilé concurrunt, fibique invicem continuatus est inter utrumque, quemad- amplexu Sympathetico obviant.

modum aër continuatus est inter polum Borealem & aquinoctialem Australem, in macrocofino, licét unaquaque extremitas fit diversæ naturæ , nimirum altera frigidæ ac ficcæ, congelativæ, attræctivæ ac immobilis; Altera calidæ ac humidæ, dif-

# 4. PROBLEMA.

Ridleus cap.

Vnio naturalis Spirituum Magnetico- rias, uti per polos, Borealem & Austra-rum est, com coitio fit per partes contra- lem.

#### APPLICATIO.

Sic fanguis Borealis seu Spiritus in fan- 1 guine transportato, qui congelati funt, Borealem proprietatem assumpserunt, facilè concurrent cum Spiritibus Australis aut æquinoctialis naturæ, nimirum cum illis fontis viventis, unde proveniunt. Cum fimile fuo fimili gaudeat naturaliter ; Potiffimum cum aere frigido ac crudo cir-

cundatur, atque ita cogitur fe ipfum contrahere cum aereo suo vehiculo à frigido fuo adversario: Nam, Spiritus ab æquinoctio derivati instinctu quodam naturali, gelidam terræ & septentrionis dispositio-nem evitat: Ac proince profugus seu contractus, in centrum attrahit ad se vivos radios sanguinis Australis : Hæc est ratio in

# DEPHILOSOPHIA MOISAICA. Fol. 144.

orum formalium, & Æquinoctialium feu radiorum Aftralium, in aere condenfentur, ob rationem fæpiùs observetur, quòd in [stum.

Macrocosmo, quòd, cùm Boreas Spirat | fulgura ac coruscationes erumpat : Hæc fortiter, nec Auster usque adeò valide, aer etiam contractio in aere incluso, cùm externus aer friget, facilé in effectu per viternus aer friget. ternus aer friget, facilé in effectu per vitrum calendarium, seu instrumentum no-(trum experimentale discernitur, nimirum qui ob frigus externum fugit ab aeriscir- | cum aqua elevata est & aer inclusus , concumferentia ad centrum; Adeò, ut hanc tractus feu coarctatus in spatium angu-

# Nonun membrum propositionis cum probationibus suis.

IVI quòd valida attractiva cujuslibet Magnetis facultas fit conditionis Borealis feu Septentrionalis proprietatis, ac per confequens præcipuam fuam facultatem attractivam à Stella Polari habeat, ac proinde juxta morem Magnetis attrahità circumferentia ad centrum: Iterum, omnia defiderata atque adamata, quatenus formalia funt, de æquinoctiali facultate participant, cujus est radios per dilatatio-

Embrum nonum propolitionis eft, I nem à centro emittere; Ac proinde corum per applicationem unio facit temperamenti mixtionem, quæ est inter polum Borealem atque æquinoctialem,id eft.partimattractivam, & partim dilatativam: Quemadmodum est vitalis hominis Spiritus, qui agit in systole & Diastole, vel contractione & dilatatione: Eodem prorfus modo fe habet coitionis Magneticæ

# Nonnulla demonstrationes problematica ad confirmandum membrum hoc.

tractionemesse à polo Boreali, & conse-quenter, quòd necesse sit, ut sanguis, in-duendo Borealem ac congelativam facul-mus.

N primis probatum vobis dabo demon-(trativé, idque relatione facta ad Mag-& contractivus fui fimilis, pro ut mobi-& contractivus fui fimilis, pro ut mobinetem , efficacissimam Magneticam at- lem ac tenuem expansum aerem, in ni-

### I. PROBLE MA.

22. Bidle. cap. 6.

Polus Borealis femper est ad omnia | stior, si quantitatem habeat, quam habet Magnetica propofita vigorofior & robu- Auftralis-

#### APPLICATIO.

Qua propter Spiritus Sanguineus, in- | est ad operandum in naturam Australem, duendo naturam Borealem, efficacissimus | Magnetice vel attractivé.

#### 2. PROBLEMA.

Magnes attrahit ferrum validiùs à polo | Boreali, quàmulla alia ejus dem portio.

#### Bilbert. de Mag, lib,I.

#### APPLICATIO.

Borealis causa est plantationis plurium I tione sua.

Hoc confirmat antedictum problema: | Spirituum confimilium, Magnete undenique attractio Magnetica Sanguinis | cluoso, quo reddetur robustior in opera-

### 3. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib, 2. Magnes possidet punctus suos , id est, que parte: Atque et iam subjectum Mag-veros suos polos , in quibus major ejus vis neticum non movetur nec sluit, ad quamrefidet : Atque hanc ob caufam non at- vis Magnetis partem. trahit ferrum æquali virtute ab unaqua-

#### 4. PROBLEMA.

Ridle, &

Partes polo Boreali viciniores fortiores | infirmiores in virtutibus suis attractivis in attractione, & remotiores, debiliores ac | esse observantur.

LI4 DE-

# DEMONSTRATIO.

Iam verò varijs demonstratur modis, I Stellamaximam attrabendi virtutem effe à Septentrione: Ac primò quidem, fi suspendamus longam quandam ferri portionem per filum, (ut dictum anté) pars mundi Septentrionalis attrahet ad se extremita-tem ejus; Ita, ut directé ad Septentrionem ac Meridiem spectet.

Secundò, fi filamentum ferreum longitudinis quatuor digitorum transeat per fuber, ac postmodum Magnete excitetur, fuberque aquæ imponatur, Stella Polaris extremitatem ferriad se alliciet.

Tertiò fi oblongum ferrum Septentrio-Ridl, cap. 17. naliter ac Meridionaliter fabricetur, atque ita collocetur, ut in eadem positione refrigefcat, tune animabitur atque induetur virtute poli, ac movebitur in aere fufpensum ex filo, vel cymbæ impositum super aquam, & trahetur à Septentrione, ac | habebit quali contionem cum Boreali tentrionis,

Quartò, si oblonga portio luti seu argillærecens exultæ, versus Septentrionem ie Meridiem refrigeret, tune recipiet po-

tentiam Magneticam à terra & polo. Quintò constituite duos Magnetes cum polis eorum unius denominationis, nimitum polum Septentrionalem aut Meridionalem utriusque, ad extremitatem utramque ex portinucula argillæ igne candelcentis, dum refrigescit, & utraque extremiras unius erit naturæ.

Sextò imponatur portio luti oblonga: formæigni,ac postmodum Septentrionaliter ac Meridionaliter refrigefcat, & accipiet polarem virtutem: Ex hinc, ure denuò igne, & illa extremitas, quæ refrigerabat prius Septentrionaliter, jam refrigerat Meridionaliter & commutabitur in naturam Meridiei , & altera in naturam Sep-

#### APPLICATIO.

Ex primo igitur horum Problematum | ut videmus Septentrionalem ac Australem atque experimentorum apparet, fontem attractionis vigorofa effe à polo, eo quod proprietas frigoris Borealisest attrabere, ac proinde Spiritus Sanguineus, induendo naturam Borealem, redditur Magneticus, aequè ac ille è luto feu ferro.

Procedam igitur jam tune ad demonstrandum effectum, quem hic Septen-trionalis ac Meridionalis Spiritus concurfu fuo mutuo atque unione producunt, pro

polam,concursu suo immediato proferre æquinoctialem, quæ est vernalis ac temperata, id est, calida ac humida, qualis est fanguis vivens : Ita, ut media natura , quæ de utroque participat extremo, producatur inter confluentiam afpectus eorum, seu applicationem, quæ recipit ab uno & communicat illam cum alio : Probationes meæ Magneticae funt hat.

#### S. PROBLEMA.

Ridle, 042.19.

Ridleitt. esp.

RadLibad.

Binis corporibus Magneticis invicem torisfeu æquinoctialis,nec excitabunt aut in polis fuis junctis, poli illi duo fe invicem contingentes, naturam habent æqua-

#### APPLICATIO.

Borealis seu contractus sanguineus Spi- | ad quamlibet extremitatem habet , nimiritus, junctus applicatione quadam cum æquinoctiali Australi aut vivos aut dilatato , alter induct per hanc conjunctionem ; cé vulneri. sturam æquinoctialem, quæ relationem

rum recipiendo à Spiritibus unquenti & dando seu impertiendo illos Sympatheti-

# Membrum decimum propofitionis cum fuis probationibus.

M Embrum propositionis dicimum quadam Sympathetica seri una homoge-est, quòd per Spiritum viventem nea, cum vivo sanguineo Setting Auftralem (portione fui fimilis per effusionem ejus in apertum ac frigidum aërem debili, languida, Septentrionali seu conge-lata sacta ) potest post transplantationem revivificari, vegetari ac corroborari, atque ita revertendo ad naturam fuam Auftralem seu aquinoctialem, potest unione

nea, cum vivo fanguineo Spiritu, natura, transferens fecum paulatim naturam plantæ feu maffæ animalis, cui implantatus est, atque ita potest efficere, ut qualibet natura extrema participet cum Symptomatibus alterius, five bona illa fint ac falutaria, sive maligna ac dolorosa,

Non-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 145.

Nonnulla demonstrationes Problematica ad confirmandum hoc membrum.

#### 1. Problema anteà recitatum.

validioris imponatur, oftendet vigorem, ac l'ac erat anteà, niss repetatur hoc sapius.

Si Magnes nullarum virium ac roboris, si esse aquè fortis ac ille, cui unita esta qued facile discerni potest, polo Magnetis sed postqua ablatus est, aquè debilis erit,

#### APPLICATIO.

netem uncluofum, animat eum, atque animando vivificat illum , & tam Spiritum transplantatum ab externi aeris inclementia præfervans, quam illum per naturam fuam attractam Australem calefaciens, Spiritus emortuos languentis fanguinis ita transporta, tivivificat, pro ut Spiritus, in grano mortuo tritici terræ in humato, terram cum radijs Solaribus vivificatam, denuo quafi à morte ad vitam animari cernimus. Quòd si verò unguenti portio, auferatur à loco teli five armorum , quibus fanguis adhæret, vel ubi Spiritus San-

Sanguis Australis penetrans per Mag- | guinei penetrabant, Spiritus revivificati langnescent denuo, & vulnus dolorofum erit , prout erat, antequam fanguis unguento inhumaretur : Similiter etiam, ut, si terra removeatur à Spiritibus vigorofis in grano mortuo , langnescent, nec planta crescet nec multiplicabitur: Verùm fi unguentum,ut anteà,animatum reapplicetur, vulnus profperabitur ac confanelcet fine dolore, non aliter, quam fi terra, quæ removebatur à Spiritu revivificato in grano, reapplicetur illi confestim, ille Spiritus crefcet iterum.

#### 2. PROBLEMA.

Si Magnes debilis ad unum polorum | tur, exinde virtute ac vigore Emeliorabi-fuorum cum Magnete validiore perfrice- tur, fi in ea non augeatur inde.

#### Demonstratio: Ad hoc confirmandum.

tua & nullius vigoris, imponatur cervifiæ

Expertum est quotidie abijs qui cervi- | novæ & recenter operantis, vertetur in cer-fram faciunt, quod si cervisia plane mor- | visiam optimam & summæ virtutis.

#### APPLICATIO.

Probatio hac typica etiam exacté con-firmat idem membrum , nimirum, quòd tes.

#### 3. PROBLEMA.

Gifbert, de Mag. lib. 2. Magnes aliquid de virtute sua attracti- | si diu aëri aperto exponatur, & in liniatura va amittet, & senectute quasi languescet, | ferri non reponaturaut recondatur.

#### APPLICATIO.

Sic etiam sanguis humanus, ex sua mine-ra estusus aerique aperto expositus, languet rio, quod est de natura ejus, reservetur.

#### 4. PROBLEMA.

Galb. Mag.lib. Vnum ferrum à Magnete excitatum | Magneticas instruit, Et lib. 1. cop. recreat alterum , illudque ad motiones

# APPLICATIO.

Sic Mummiale unquentum, per radios | in sanguine transportatos recreat, incitat emissos Sanguinis vivi animatum, Spiritus | & animat.

#### Membrum Vndecimum hujus propofitionis cum probationibus fuis.

V Ndecimum Membrů est, quòd altera-tio aëris operatur æqualiter super utrů

paffione intéperatus ac inclemens aer ope-V tio aeris operatur æqualiter super utru ratur in uno, illa persentitur ab altero: Haud secus ac si filum ad utramque processi je excotinuatae unitatis inspiritu, inter languine | tremitate, extendatur & ligetur altera extransplantatu in ungueto & vulnus ut, qua | tremitate, altera extremitas Sympathizat

aut agit similiter per consensum : Quod | Septentrionalem seu Australem; Ac proinargumentum est evidens, aerem este medium seu vehiculum, per quod influentia spiritualis transit, dictumque formalem cœlestem seu influentialem spiritum, qui in eo ferter per contactum immediatum communicare cu intemperie vehiculi ejus acrei, & per confequens hoc medio mutatur per vices ac portiones in dispositionem | auferatur, ut est anteà dictum.

de per frigus externi acris, spiritus à vulnerefugit, illudque relinquit malé affectum ac dolorofum, cum hac attractionis specie, naturali quodam calore privetur ; Ita, ut Sympathia in Antipathiam convertatur, ut apparet, cum unquentum à loco vulnerante armorum, vel totaliter, vel ex parte

Demonstrationes nonnulla problematica adconfirmandum boc membrum.

# 1. PROBLEMA.

N vitro calendario feu experimentali, cujus tam fæpe facta est mentio , inter ejus caput feu matratium fuperius, & aquam inferius, aërem quendam continuatum in vitri collo deprehendetis, & imagi-nemini oportet, acrem istum inclusum non esse sine spiritibus suis sulphureis, qui dilatatione fui, dilatant etiam aëreum, cui infunt, vehiculum, & cum vehiculo dilatato aqua præcipitatur, & contractione spirituum eorum, aereum vehiculum contrahitur pariter, & aqua exfugitur : & tamen videmus, aerem, qui est inter utrumque extremum, esse unum aerem ab uno extremo ad alterum continuatum; Atque ideò multò magis occultum ac cœlestem Sulphureum spiritum, qui habitat atque agit in eo, estque instar animæ in corpore, in toto & in qualibet parte : Idque indivifibiliter, ac minime in partes divifus: Cumque hic inclusus agens spiritus, unus exi-

stens numero, derivetur ab anima mundi, Vt universalis spiritus operatur in majore mundo, nimirum à Septentrione aut à Meridie: Pari modo etiam hoc membrum univerfalis illius spiritus operatur in aere fuo incluso: Nam, si Catholicus mundi spiritus agit aut spirat à Septentrione, ac producit in aëre effectus congelativos & contractivos, tunc quidem centralis in vitro spiritus similiter operatur, juxta eundem modum: Nam contrahit vehiculum fuum & exfugit aquas : Sed , fi Catholicus mundi spiritus spirat ab Austro, tunc aër anteà contractus, jam iterum dilatatur, & tunc etiam spiritus inclusi formales in vitro,operabuntur juxta eundem morem, ac diffipabunt & extendent vehiculum foum aëreum in proportione seu modo amplio-resutoculari demonstratione in dicto instrumento discernere licet.

# 2. PROBLEMA.

Boreas flans in Macrocofmo continuat | essentiam flatus sui à Septentrione ad Meridiem: Sed, quò magis lineæ æquinoctiali appropinquar, eò debilior est ejus in contractione & congelatione effectus, in hoc cum Magnete conveniendo, cujus partes; Quò polo funt viciniores, eò exiftunt in facultate fua operativa feu attractiva potentiores, & quò longiùs abfunt, eò funt infirmiores ac debiliores : Sed hic spiritus emanans à Septentrione ad æquinoctialem, est unusidemque spiritus in essentia, licét in proprietate variet in suis partibus. Similiter aufter prædominans, ab æquinoctiali ad Septentrionem, fuum flatum fine ulla effentiæ fuæ difcontinuatione emittit & tamen, quò magis appro-

pinquat Septentrioni, eò debilior est vis ejus in dilatatione ac disfolutione : & tamen spiritus est unus idemque in essentia cum illo Septentrionis: Est enim una tantùm anima mundi, seu spiritus vivificans mundum, quem Platonici existimant habere habitaculum in fole : & David ait: Pofuit Tabernaculum fuum in fole : Ac proinde venti à quibusdam vocantur filij Titanei: & Propheta æque arguit unitatem & omnipotentiam ipiritus hujus vivificantis, ubi inquit : Veni (piritus à quatuor ventis & infuffla interfectos iftos, ut Sap.t.124 reviviscant : Vbi arguit , non esse , nisi unum spiritum essentialem , qui (ut Salomon refert ) implet mundum , estque in omni re mundi, fed multiplici proprietate.

# Applicatio conclusiva.

Concludimus igitur , spiritum in vul- ! nerati fanguine non exhaulti,& in fanguine exhaulto unum effe spiritum in esfentia, licét variet in proprietate : Ac proinde, cum fit continuatus ac indivifibilis in efentia; Mirum non est, quòd ab uno extremo ad aliud diversimode, nimirum Mag-

neticé & attractivé ab unguento agar: Nam ratione effentiæ fuæ ab Australi feu vivo fanguine in corpore, induit naturaBoreale & ad fe fugitatque attrabit fuum fimile, poltquam in aerem emanarit,& Polus Aultralis feu punctus æquinoctialis,per dilatationem emittit spiritum suum attar-

# DEPHILOSOPHIA MOYSAICA, Fol. 146

hendum, atqueita facta est communicatio 1 internaturam Baliamicam & vulneratum, co ipfo spiritu diversimode operante. Et ego infigne exemplum in macrocofmo vobis referam, quando Sol est ultra æquinoctialem Auftrum verfus, ( quod hyeme accidit) tune natura Borealis potentiffima elt in attractione, congelatione, infpillatione, citra acquinoctialem : Vtè contra natura Australis maxime viget ac efficax est in dilatatione; diffolutione ac subtiliatione;& tamen clarè difcernatis, quomodò unus idemque spiritus, in mundo operetur, ab uno extremo ad aliud: Nam, cum Sol aerem in Auftro & aquas ibidem dilatat, quas hyems antecedens per attractio-nem frigoris infpiffavit; & dilatatione cas diffipat, tune aer ille ac aqua ita diffipata reperir locum ampliorem, ac fugit à folis aspectu Septentrionem versus: Atque iterum proprietas Borealis ejusdem spiritus, hyemali tempore maxime potens existens, per attractionem sugitac dirigit Magneticè hos spiritus, qui fugati sunt ab Austro, & quò propiùs attrahit eos ad polos, eò citiùs condensat eos in nubes, quæ ob naturam Sulphuream , quam affert ab æftate feu æquinoctiali , immediate refolvuntur in pluvias: Atque hæç est ratio, quòd venti Auftrales sunt usque aded frequentes inter nos hyemali tempore; & confequenter, quòd pluviæ abundant in illo tempore: Ita, ut videre liceat, quomodò deplicata proprietas unius ejuidemque ipiritus, operetur in uno eodemque tempore circa effectum unius ejusdemque rei in uno codemque aere Catholico mundi, ut dixi anteà in Philosophia mea Moyfaica: Veetiam | fecunda propositione attingam, ac proinde in afcentione ac descentione fontium in hoc caput finiam.

quovishamifphario fimile efficient Qua omnia vivaciter ac dilucide expedita funt in vitro Calendario, ut expressi ante. Ex quibus convincitur, quod, cum spiritus microcofmicus unicus fit in conditione cumillo macrocolmico : Sequitur, quòd, licer corpus ejus dividatur, tamen fpiritus manet indivisibilis, seque potest dilatare ae contrahere ad illam extensionem , ut probatum est proprietatibus ventorum duorum contrariorum, quorum spiritus continuatur ab utroque extremo & per minutulas Magnetis particulas, quæ completos fuos polos æqué ac integer poffidente Similiter ex his videre licer , hujus spiritus operationem non esle ulla Peripateticorum imaginaria activitatis fphæra limitandam, & confequenter operari poffe ad ullam diftantiam, fi à vero ac homogeneo Magnete dirigatur & conducatur, hocest, Magnete consentiente ad minus in specialitate, finon in individualitate, vel utraque: Vt fanguis vulnerati, qui transplantatus eft, & ille in corpore qui uterque est identitas in natura, & similiter, ut est uínea & Mummia in unquento, quæ est de eodem specifico, licet non individuo.

Vides igitur (lector judiciose) quam plané hoc negotium, feu antedicta propo-fitio demonstrata fuerit, tamper Magnetem & praxin naturalem in majori mundo, quam in praxi vitri Calendarij, quod nuncupo instrumentum demonstrativum meum experimentale, fed, cum tot peregrina accidentia, quæincidunt in haccuratione, cafu & ex improvifo, quorum ratio hactenus dari nondum potuit; Paucis illa in

# Propositio (ecunda.

In curatione vulnerum per unguentum armarium observatum suit, quòd, si tem-pore curationis hamorrhagia incidat, ab alia quadam vulnetati parte, ut fluxus fanguinisnarium, mictusfanguinis; Vel ab alio quodam vulnere; Vel fi rem habeat cum moliere menstruosa interea temporis, virtus un guenti divertetur, ejusque efficacia nullius erit momenti: & ratio quidem, quam reddere queam, est, quoniam spiritus

Auftralis fanguineus, qui regnans in venis, emittebat ac dirigebat radios fuos ad unguentum quod faciléattrahebat, alia via deducitut, attrahiturque à subjecto Magnetico contrario, divortium qualifiet per fecundum Magnetem, inter spiritumemanantem & attractivum in unquento : Et fustinebo, demonstraboque, hoc verum effe experimento hoc Magnetico.

# Problema ad confirmandam propositionem

Ciber, lib. 2. Magn,

rité cohærentia, alteriùs Magnetis, aut ferramenti exciti robultioris adventu, divortium faciunt : Quòd recens adveniens fa-

Duo Magnetes feu Ferramenta excita, cie averfa fugat alterum, & illi imperat & duorum anteà junctorum conatus definit

#### APPLICATIO.

actus animalis, cum illis mineralium; Finio hoc caput hac affertione : Spiritus, qui

Sic videtis, quam apré hi duo Magne- | naturali recipiunt, vivacitet agunt, quam tes concurrant , nimirum anté allegatus diu existunt , intra sensibilem orbem radiorum lucis calefacientium, excitatorum à centro ad circumferentiam : At verò, fi subtiliationem ac actionem fuam à calore | dicti spiritus discedant aut exeant ex orbe

Mm 2

#### SECTIONIS SECVNDE. LIB. III. Memb. I.

lucis, & actu tenebrarum frigido circum | cingantur, se ipsos contrahunt à circumferentia ad centrum, atque ita quiescentes in centro, ceifant agere, nifi incitentur aut provocentur virture caloris, qui fubtiliat, & fubriliatione reddit utrumque extremum fimile; Vt probatum est per vitrum calendarium & per hæmorrhagiam vul-neris &c. Ve dictum anté. Quare audacter concludam, spiritus in sanguine vel corpore Sanguinis translatos vel ab armis vulnerantibus, vel in Bacillo aut acu textoria exfuctos, aut proba, aut fimilibus, pof. fe evocari, extrahi, revivificari ac uniri ad fontem fuam, partim præfervando illum ab externi aeris inclementia, dum denucleatur calore confortabili speciei sua, & partim viva coitione feu concurrentia ac conjunctione fui fimilis, afpectu favorabili ac falutari. Fui (vereor) nimis rædiofus in hoc capite, & tamen non prolixior, quam materia recté postular, conside-

rando, quomodò mondus fuerit perturbatus, & omnes Philosophi scopo ingenij sui mandent, de vera ac debita hujus cutationis modi inquisitione, ut pote, qui in conclusione tam parum proferre & minus demonstrare poterant, modum istiusmodi curandi esse naturalem, quòd viam darent fine contradictione, censuris præposteris ac temerarijs hominum sibi sapientium, ut qui sanè constituere vellent, hunc curandi modum prorfus Cacomagicum & Diabolicum, quod ipfi infultanter ideò mo-liuntur fuftinere, quoniam Philofophi apparenter præcellentes, qui in defensionem hujus unguenti calamum stringebant, tam patum dicere ac profetre poterant, caque ad tam leve intentum & tam levis momenti, ad intentum pro contrario: Iam dicam pauca de alijs Historijs, quæ referri potiunt ad eandem curandi ratio-

#### CAPVT. VII.

Quomodo sit possibile operatione naturali ac Sympathetica, ut morbus in Sanguine, curetur saltem transplantatione excrementorum ejus ad longinquam distantiam in terram vegetabilem, non vegetantem, sed corborantem naturam infe-Etam morbi mortificatione.

Poffibile est, ut morbus contagiosus in cineribus cujusdam vegetabilis, quod aptume & corpore curetur seriexcretum est ad confortandam naturam & ad mentitij Sanguinis, nimirum urinæ ægroti translatione ad remotam distantiam, in quae debilitat eam-

tum est ad confortandam naturam & ad tollendam ac destruendam infectionem,

## Historia experimentalis ad confirmandum hoc.

Est comes quidam nobilis , hand inferioris apud nos Anglos notæ, jíque vir prudens, religiofus, & optimæ reputatio-nis,qui communiter folet curare icterum ad distantiam, quandoque (ut mihi retulit) 100 milliarium, idque folummodò mediante ægri urina translata ad se : Et modus hic est, cineres arboris fraxini admiscet urinæægri, atque inde in pastam redigit, indeque in globulos numero 3. 7. vel 9. & in fummitate cujufvis dictorum rotundorum,facto foramine, indit Croci filamentum, atque ita replet illud cum urinæ residuo, ac tum posteà collocat seu disponit hisce globos in locum aliquem secretum, ubi nullus violet eos: & immediaté icterus in patiente, five longiùs five proprius abfit à medico, decrescet, atque hoc experimentum probatum est in pluribus centum, & pauperibus & divitibus, & complures corum tales erant, de quibus medici desperarant: Hoc non ipfe folum, verum etiam nobilissimæ Dominæ filiæ, quæ gratisin Dei gratiam benefecit pluribus pauperibus, affirmant verum effe : & tantum ipfe affirmare pofium, quòd vocatus ad uxorem Chirurgi Anno 1632. Postquam alij

Doctores dereliquissent eam, quæ fædissimé infecta erat dicto morbo arquato , & usa etiam Pharmacis, sed in vanum: Ad ipfius petitum, ablegabam famulum ejus rus, cum literis ad dictam nobilem, ad implorandum ejus axilium, fed intereà temporis,quo mittitur urina,persuadebatur dicta fœmina à quibufdam fatùis mulierculis, fieri altu & Magià: Quod admodum perturbabat ipfam, ut duriter etiam famulum fuum tractaret in reditu : Hino expedio nuntium è vestigio, expetens, ut ejus Amplitudo destruat , quod fieri fecerat ab in-gratitudinem dictae feeminæ: Renunciat mihi, se velle, sed replicabat simul fore in vanem; Nam fanitati restituet eam jam, faciam quicquid velim : & fané convaluit ipfa immediatè Similiter erat quadam nobilis foemina Baronis filia , uxorque Equitis aurati nobiliffimi, Guilhelmi Brooke, qua turpiter defœdabatur dicto mor-bo deprehenden que, remedia ufualia in medicina parum aut nihil conferre fibi. urinam ipfius mittebam ad dictum Comitem nobilem, qui faciebat, quod in se erat: Cùm verò deprehenderem, morbum femper adhærescere ipsi, licet urinæ quidem

#### DEPHILOSOPHIA MOISAICA. Fol. 147.

colorem mutaret, conscenso equo, certifi-cabam nobilem illum de modico effectu nitati restituta. Est & alius, qui ad cognimedicinæ habito; Petebat is , ut mitterem urinam denuò: Atque ita infecta illa Domina fecunda vice urinam mittebat, & incipiebat confestim conturalescere & intra gé absunt vel à superstitione velveneficio.

Demonstrationes quadam problematica ad confirmandam probabilitatem bujus propositionis.

# 1. PROBLEMA. COMMENTAL CONTRA

V Ngues & piliagri foramini quercus | luto oblinendo , curant membra Atro-paxillo feu clavo ejusdem ligni , illudque | phiâ laborantia , ut probatum est an-teà.

dita , quimes , que mani-nta fentui humano : Chur-

#### APPLICATIO.

fa , que à sanguine separata est , quia sal essentialis, vegetabilis sanguinis in specifico , in quo funt scintillæ quædam spiritoum vitalium, miscetur cumed, & virtute eorum est Sympathia seu respectus continuus inter sal & sulphur, inter globos & fanguinem infectum: Nam (ut probatum dedi in præcedenti capite) spiritus urinæ æqué continuatus est cum illo in fanguine, ac erat spiritus vulnerati & unguenti; Ita, ut continuitate aliqua atque unione consensus, facultas curativa cinerum vegetabilium operatur spiritualiter, tam super infectum sanguinem in corpo-

Ac proinde multò magis materià sero- re,quam super urinam; Ac proptereà hoc caufæ est, quod, ut sal in cineribus operatur, in falem in urina ; Sic uterque eorum communicant virtutes fuas concentu mutuo, ratione ejufdem continuitatis fanguini; Ita, ut, quemadmodum virtus plantæ cum croco tollit ac intoxicat infectionem in urina; Sic etiam confensu mutuo, qui est inter duo inficientia extrema, nimirum fanguinem & urinam, infectio in fanguine observetur paulatim deficere, languescere ac perire : Sed, producam vobis Problema Magneticum ad confirmandam posibilitatem hujus propositionis.

#### 2. PROBLEMA.

Duo Magnetes apté cohærentes ad po-los oppositos, accessione validioris Magne-tis seu ferri incitati abortum faciunt , & recens accedens, facile depeller alterum,

## APPLICATIO.

infectum cum corrupto humore & fanouine corrupto separatur, atque innatura-lis, cogitur aufugere ac discedere à naturali ad minic ulo alterius, qui potentior est innaturali, qui est minus homogeneus & aptus ad rectificandum & purificandum per unionem fui spiritus impuritatem in fanguine naturali , & ad tollendum ac mortificandum corruptorem in urina. Non opus,ut de his plura ad eorum pro-

bationem proferam , cum caput præcedens hoc plenè confirmet ; Idque relatione ad Magnetem habità, & ad vitrum Calendarium in quavis particula hujus propositionis. Siquidem, ut sanguis trans-

diediction mans con pervenires

Sie unio illa , qua fiebat inter spiritum | plantatur à fonte sanguinis vulnerati , & quafi implantatur & inferitur unquento: Sic etiam urina cum fanguineis spiritibus transfertur à fonte Sanguineo icterici,&c plantatur feu collocatur in aream cinerum falutarium; Vndè, non aliter in vivo fanguine operatur, quam fanguis aut spiritus in unguento in venis vulnerati.

Iam verò procedam ad Magnetem Microcosmicum, qui exemptus est ex vivo homine; & in animo meo est vobispaucis, & tamen generaliter, effectus in Sympathia mirabiles, delineare, quos ipfe, fua Mummiæ Spiritualis ex corpore humano extractione ac transplantatione veraque applicatione, producit.

E m M of the control of the control of the design of the control o CAPYT.

### SECTIONIS SECVNDE, LIB. III. Memb. I.

#### CAPVT. VIII.

In quo secretus Magnes, qui ex Microcosmo seu bomine vivente extras bitur, umversaliter und cum modo attractionis ejus, seu extrachionis Mummia Spiritualis ex homine, & applicatione Soperatione ejus tam Antipathetica, quam Sympathetica explicatur.

Am verò Abstrusam, per transplanta-tionem curandi rationem, paneis aperiam, que si probè consideretur, multis gradibus illam unguenti armarij excedet. Nam,non felum curat ad diftans, ut illad, fed eundem operatur effectum per spiritum vegetativum plantæ; & tamen spero, Hiltoriam hanc meam fapientum auribus minime Cacomagicam vilamiri, fed faltem naturaliter Magicam; Ac proinde ordinatam à Deo, ad operationem, in vero I ejusufus in hominis bonum & beneficium : Nam in eum finem spiritus sapientiæ docebateos, qui prompti erant ad sapientiam (ut Salomon testatur) tam ea, quæ oc-

culta funt & abdita, quam ea, que mani-felta & apparentia fenfui humano: Cumque bonum per se converti possit per abufumin illicita & mala intenta, ut gladius tam ad occidendum, quam ad fervandum, ut vobis in posterum dicetur. Quapropter Dei est voluntas, hæc mysteria ab imperitis occultari, vel ad minus illis vulga-ribus denegari, qui perverfo funt animo, & destinavit, ut ijs detegerentur, qui hone-Iti funt, fapientes ac Deum timentes : Sed, dimittendo omnia problemata, ad rem me accingam, &cea, qua cœpi methodo, pro-

#### Propositio generalis.

Agnes ex homine vivo fine ullo de- 1 transplantata ac reddita vegetativa, opera-M trimento fanitatis ejus extrahi potest, qui diversa quadam ad partes corporis convenientes applicatione, Mummiam Spiritualem, vitalem feu naturalem, pro placito applicatoris ex uno eodemque ho-mine vivente, idque abíque ullo detrimento corporis ejus extrahit feu exfugit, quæ recte cum Magnete, qui imbibebat illam,

bitur, æqué administratione interna, quam ad longum intervallum, vel per Spiritua-lem emanantem relationem, postquam debito modo disposita est & adaptata tam fanitati, ac præfervationi, quam infectioni ac detrimento & destructioni humani ge-

## Explicatio cujufvis Membri bujus propositionis.

Hac propositio consistit ex pluribus ritualis aperit, Tertium aperit modu variae transplantationis Mummia illius sic extragenerationem, conditionem ac præpara-tionem Magnetis: Secundum, modum ap-tionem Magnetis: Secundum, modum applicationis pro extractione Mummiæ spi- seu membris sic ordine.

tum illius : De quibus omnibus particulis

#### De Magnete Microcosmico.

Vncupamus bunc Magnetem Mi-crofinicum, eò quòd proprieta-tem babet Magnetis mineralis; Acobid ad mineram quidem, ex qua extrabitor, facile conijci poterit abijs, qui judiclo pollent; quid fit; Comparando Magnetem animalem cum illo mineralis : Nam, ut mineralis Magnes non est naturalis sed monstrosi partus : Non enim à similibus & aequalibus genitoribus generatur, fed procreatur ad morem Mulæ, fiquidem ejus Mater, seu passiva corporea massa, est vulgaris Saturninus ac faxeus Mercurius, fed ejus genitor seu forma activa est Metallinas, Sulphureus, Martialis spiritus: Sic eriam hic Nofter Magnes Microcofinicus confistit ex Sulphureo, Martiali spiritu, qui elt quali genitor ejus formalis, & depere-grino atque exotico Mercurio, qui nihilominus est proximus vicinus in positione &

est homo vivens, defumiturque ac derivatur ab ipfo fine allo detrimento fanitatis ejus, & post debitam præparationem ejus, redditur Magnes aptissimus ad exsugendam atque attrahendam Mummiam spiritualem ex homine vivo, idque fine omni fanitatis detrimento ac noxa.

Ratio autem, cur Magnetis iftins nomen in publicum viva voce non protuli, in præcedentibus fatis apertè explicui, nimirum, ut ad indiguorum manus non perveniret tale arcanum; Atque de ipío nihilominos hoc in loco feci mentionem : Quoniam(in oblivionem & exilium perpetuum relegato illo malo, quod afferre potest) respecta ufus foi fatotaris, quatenus feilicet converti

mani generis, fic dignum est expressione & citatione in literis aureis, omnibus probis ac pijs, mentis maturæ ac ingeniofæ; Licet sciam à quibusdam scrupulosis crittcis & mucofænaris hominibus, effectus illius falutares, qui inde procedunt, nuncupabuntur Cacomagici & ascribentur actui Diaboli : Licèt audacter affeverare mihi | ne, nativitate & proprietatibus.

potest in sanitatem & præservationem hu- | liceat, me expressisse subjectum Magnetis nostri tam dilucidé ac plané, illudque descripfiffe circumstantijs relativis, tam effe-Ctive , ut Philosophus aut Medicus, nisi sit affininæ capacitatis, facilé expedire & expiscari illud, ac diducere realem materiam ejus possits, allusione typica facta inter illud & mineralem Magnetem, in compositio-

## Actus transplantationis Mummie Spiritualis.

Vòd ad actum feu modum tranfplantationisattinet , Paracelfus inquit, extractam Mummiam Spiritualem non operari ad fanitatem & præfervatione, nifimedijs mineralibus, vegetabilibus ac animalibus: & proinde necessarium est, ut fpiritualisMummia attracta feu extractaex corpore, virtute Magnetis animalis, introducatur in naturam vegetabilem , quæ Mummia dicta, der se existens vegetabilis, per adoptionem quasi in illam introduci potelt, atque vegetativa natura ac conditione indui

Debemus itaque portiunculam Magnetis hujus imbibiti, cum certa proportione terræ ejus materiæ permifcere, & in hac compositione semina talium herbarum serere, quæ ad hunc vel illum morbum expellendum , & hanc velillam malé affecham partem Principalem corporis humani, vel boc aut illud membrum infirmum, quod in regione continetur sua, curare apta funt, ut , Exempli gratia : Pro pulmone in regione, vitali, cum morbus est Phthifis femen lini feu Iuniperi, in regione naturali, cum est hydrops; Pimpenellam seu Abfynthium: In partium contufione & attritione, hypericonem feu Plantaginem; Vt tumoribus seu vulneribus, persicariam, confolidam majorem aut vel minorem; In morbis falfis, ut funt dolor dentium, dolor oculorum, in menstruis fluentibus Persicariam maculatam &c. Herbæ crescant necesse est in terra hac composita, idque in aere aperto : Vtque herba feu planta crefcit, Sympathetice & Magnetice extrahet Spiritus imbibitos Mummiales ex Magnete, atque hoc modo efficiet, ut Mummia ex quovis membro particulari extracta, juxta ejus conditionem apta ad curandas infirmitates membri proprij reddatur.

## De usu ac virtute Mummie transplantata.

Postremò, ad modum quomodò uti debeamus Mummiâ hac transplantata, postquam in naturam seu conditionem vegetabilem mutatur, quod attinet, sciendum eft, quod.

Si morbus humidus sit, comburatur neceffe est herba cum terra Magnetica denuò; Si magis sit morbus temperatus; Nimirum, inter extremitates aquæ & ignis, tune herbam in aere feu fumo ad ficcandum suspendito, & morbus deficiet paulatim, proutherba marcescit; Vbi præbueris ad comedendum herbam illam feu fractum bestiæ, quæ est validioris naturæ, quam ægrotus, bestia inficietur eo morbo, & homo morbidus liberabitur.

Si verò morbus fit ficcus & de natura combustiva, ut est icterus Phthisis &c. & eum in animo est curare, atque ex corpore expellere, tunc accipiens herbam cum terra ejus Magnetica, eamque projicito in aquam currentem, & morbus deficiet & evanefcet paulatim.

Similiter, fi Mummia Spiritualis ita ex quodam membro particulari hominis fani extracta, in vegetatione sua continua conservetur; Si dempto ejus fructu, eum transplantes in quercum solidum, hoc medio membrum, ex quo Mummia erat extracta crescet continuè & continuabitur in naturali fua ac robufta proportione ve-

getationis, absque defectu.

Iuxta eundem modum etiam falices, nifi eò quòd increscant tam subitò, ab id minus aptiores funt ad boc opus; Ne mem-brum nimis festinanter cresceret : Nam; illo modo multa confequi posfunt incommoda, ut exempli gratia: Si juxta dictum modum pili alicujus, falici includantur, crescent tam subitò & usque adeò copiose; Vt, nifi removeantur inde, aut falix igne cremetur, oculi & cerebrum persentiscet inde noxam ac detrimentum, ut fluxiones dolorofas excitet : Nimirum in fubitanea accretione aut nimia humiditate arboris: Ac proinde juxta hominis proportionem, necesse est inveniatur & eligatur arbot proportionata, in quam Mummia est transplantanda: Sed quercus ante alias est eligenda arbores, quòd non nisi temperaté & validé crescit & augetur, & hominis ætas, dies quercus vix exceder per Mysticum hoc attractionis genus, verus ac Sapiens ille Magus (fic enim appellare mihi licet legitimum Philosophum, qui in morem Salomonis, per proprietates rerum naturalium, talia in effectum reducere potest, quæ in admiratione multis (ut dixi) gradibus potentiam seu actum unguenti armarij excellunt : Nam, mediante eo, fapientes amorem induxerunt & familiaritatem inter cos, qui capitali odio inter fe M m 4

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. I.

diffidebant : & multa alia stependa hoc I medio præstari possunt. Paracelsus loquens obscuré de facultate hac Mummiali, oftendir,quomodò fimia & Anguis seuColuber, (inter quos Antipathia naturalis feu conflictus arque odium esse semper observatum fuit) poffint fibi invicem reconciliari: Sed ad rem nostram.

Si membra, ex quibus fecunda Mummiafuit extracta, fint coroboranda, tunc extractam Mummiam vegetare facias, ut anté, per transplantationem temperatam,

& juxta naturalem proportionem in quercu, vel aliqua alia arbore fana confimili. Si verò membra æquo ficciora fint, tunc fac, ut extracta corum Mummia, vegetetur in falice, & inde viciffim transplantetur in aliam quandam arborem temperatam. Si-militer etiam in complexione humida, potest ad tempus transplantari in calida & tardé crescente arbore, qualisest Iuniper, solummodò observando, ut fructus, in quem Mummia est transplantata, præservetur ab omni externo nocumento,

#### DEMONSTRATIO.

nom iltarum, in Spirituali transplantata Mummia, conteram, com ijídem probationibus, quibus modum curationis per unguentum armarium & transplantationem, confirmavi, quod descriptum est in capite libri bujus prædicto, plené ac dilucidè ratione harum occultarum & arcanarum actionum in hoc curandi genere expediti ijs, qui nolunt cum Thoma quicquam credere, nifi quod fenfu confirmetur: Ac proinde pro manifestatione actionis hujus occultæ per naturarum relationem, vos etiam ad illum ipfum locum remitto, ubi unquentum comparatur vegetabili & Magneti; Spiritus fanguinei ad Mummiam Spiritualem: Modus applicationis radiorum à Mummia, ad membrum ægrum, ad applicationem transplantatorum fangueorum Spirituum , ad membrum vulneratum, præfervatio Spiritualiter crescentium Spirituum in unguento, à frigore ad preservationem fructus vegetabilis,in quo plantatur Mummia ab injuria externa,ita,ut eadem fit utriusque ratio; & confequenter eadem fit demonstrationis via in ambobus,

Nimis tædiofum eft hoc loco operationes efficaces hujus fecretæ Mylticæ Mummiæ exprimere; & certum ício, imperitum aliquem Momum, seu ignorantem quendam Cynicum, vel rifurum vel obla-

On est, quòd tempus in ultiore de-monstratione possibilitatis operatio-Nam, quis major scientiæ inimicus quam Nam, quis major scientiæ inimicus quam ignarus? Ac proinde reliqua occultæ hujus Mummiæ proprietates & effectum ejus Sympatheticum, criticis ejulmodi celabo, atque in Thesauro veritatis reponam: Vno verbo dico,nimirum, quòd mediante ea pleuritis, Hydrops, Phthifis, vertigo, Epilepfia, morbus Gallicus, Paralyfis, Cancer, fiftula, ulcera patrida, tumores, vulnera, herniæ, fracturæ, superfluitates, suppreffiones menttruorum in mulieribus, uc & sterilitas in ijs , hectica , Atrophia seu membrorum confumptio, & fimilia,medijs hifce naturalibus Magicis, curari poffint, idque ad diftans & fine ullo immediato contactu: & Paracellus affirmat, hunc Magneticum curandi modum, qui magia narurali efficitur, omnia alia Phytica fecreta, quæ extrahi possunt vel ex herbis, aut radicibus, aut mineralibus, virtute atque operatione excellere. Denique, quoniam de Magneticis Medicamentis in libro illo, Tractatu meo de Medicamentofo Apollinis oraculo descripto, ulteriorem de istis Mysterijs feci mentionem, vos qui estis judiciosi, docti & prudentes ad illum re-

> Iam verò ad secundam hujus libri partem feu membrum proparabo, quod de Antipatheticis experimenti hujus Mummialis effectibus tractat.

## Pars seu Membrum Secundum hujus

Libri, qui praxin Antipathiæ pertractar.

#### CAPVT. I.

In boc capite Author exprimit, quomodo illo ipfo eodemque Spiritu,in creatur, atam Antipathetici , quam Sympathetici , effectus produci poffint : Hicetiam ratio redditur, at que enucleatur, cur Spiritus infectus & conditione venenosa corruptus, maxime sit suo generi venenosus ac contagiosus.

T certum est, simile naturaliter gaude- ! turam suam , si sana sit & Spiritibus vivi-

te fuo fimili : Natura enim lætatur na- ficantibus ac falubribus plena, fic etiam natura , ac natura corrigit & corroborat na- tura , fiintoxicetur & inficiatur à natura

venenofa, femet ipfam fanæ ac falubri na- | turze uniendo , citò corrumpet atque inquinabit illam: Atque ita hoc genere abortivæ ac depravatæ unionis, Antipathia loco Sympathi æ fubítituitur : Iam verò quo-modò hoc in natura fir poffibile, paucis vobis referam. Vt natura Magneticé affectat & allicit ad fe fuum fimile : Ita quidem, si illud simile, quod affugit sibi, cor-ruptione inquinctur, dictus attrabens spiritus, utcunque sit sanus, citò glycipioron, nimirum venenum fapiat, atque ita fimiliter corumpetur æqualiter cum illo fpiritu, qui ipfi cft homogeneus, in quo refidet infectio, coactus ex improviso fovere conflictam diffentionem & Antipathiam, in Tabernaculum fuum recipere, prout videnos, Spirituum fanum in animali, qui ficiens fimile spirituale coeleste pabulum, quod occulte in aere vagatur, ut recreetur inde, ex improvifo infinicum fecum adducere, nimirum fumum peltilentem ac cotruptum, quo opprimitur & incenditur igne putrido : Ita, ut non effet defiderium aut appetitus fani fpiritus, venenum illud introducere, sed spiritum ipsi similem;, qui intoxicabatur : & iterum unufquifque fpirifus, qui gravatur ullo Antipathetico & innaturali accidenti, expetit excusere Antipathiam contentiofam, & reassumere Sympathiam illam pacificam, qua anteà fruebatur : Sed fe ipium ad hoc opus nimis impotentem inveniens, aprus est adhærere fanisac bonis Spiritibus ad fui recreationem, eum quidem visunita fortior, & si plures falubres Spiritus fui fimiles jungerentur fibi , tunc eò faciliùs adversarium form Antipatheticum vinceret & expelleret : Sic etiam videmus, unum lippum, ejaculando radios foos contagiofos in recreationem ad mediocre intervallum, fieri flammatn, que incendit Spiritum fanum, cui applicat : Nam venena spiritualia, sunt fecretæ flammæ ignis maligni fimilia: Quapropter, ut Spiritus unione quadam junguntur invicem & multiplicantur ad initar olei oleoadditi; Sic flamma contagiosa increscit & pascitur æqualiter utroque: Nam, ut sanus Spiritus expetit societatem fui fimilis ad confortandum illud,& corruptus spiritus ita desideratus etiam concupifcit fanum Spiritum, et fibi adver-fus immicum fuum affiltat : Ita corruptio fugitur & attrahitur ab utroque, & Antipathia cogitur inter cos quiescere, nec eos derelinquit, dum penetrarit & corroferit usque adipsa corum viscera, & intoxicarit illa. Et norandem est nobis, non esse Spiritum venenatum, qui citiùs se jungat Spiritui, quam talis, qui specificus est & natura homogenea: Hac enim est ratio, quòd unius hominis Spiritus infectus apidemià, usque adeò multiplicat illam, potiffimum in genere fuo, ut etiam infectio illa maligna , dicta (The Murren ) furit

præcipuæin Spiritu ovium,nec tentat fpiritum aggredi humanum, Nonne communiter videmus, fimilem naturam altera-tam putrefactione maximé effe exittalem foo fimili ? Sic vermes ejecti è corpore & ficci in polverem redacti, interna administratione enecant lumbricos: Sputum rejectum à polmonico post debitam præparationem, curat Phthifin : Splen hominis præparatum inimicum est spleni tumentis. Calculus vesicæ aut renum, per calcinatio= nem curat ac diffolvit calculum : Tactus manus mortui curat tumores scirrhosos: Scotpio contufus, aut corpusejus maceratum oleo, curat vulnera fcorpionum : & oleum viperæ, ut etiam trochifci carnis morfum vipera : Mortuus ac congela-tus fanguis & excrefcentia ex offibus humanis falfa, est Antipathetica hæmorrhagiæ: Tandem nihil eft, quod magis præpotens fit ad corrigendum impedimentum in spiritu quam applicatione spiritus ejusdem specifici alterati à natura sua per ejus contrarietatem : Sic etiam nihil eft, quod citiùs inficiat naturam fanam, quàm naturafibi ipfi homogenea, quæ jam corruptionem induit : Atque hæc est ratio, quod infirma ac corrupta Mummia unius bominis tam apta est putrefacere ac corrumpere illamalterius : Quod etiam non folum Paracelfi verbis hifce discernere poslumus: Corrupta (inquit) Mummia corpus etiam fanum quod attingit, & cum quo unitur corrumpit; Ea autem fani corporis corruptioest corporis alterius, ex quo Mummia Paraceli de fumota est, valetudo & fanitas : Vt exempli gratia; Si vir sit leprosus, egoque extraham Magnete microcossinico Mummiam ex eo, tradamque fano homini, leprofum illum fuæ restituet sanitati ; Sanum verò, qui accipit, turpiter eodem morbo inficier, ut vobis expedietur in posterum latius, Sed, antequam medullam hujus negocij aggrediar, fas erit, ut transgressionem efficiam Apologeticam, ne quidam ex invidia potius & indiferetione, quam in vera Magia naturali profunditate, me Cacomagiæ indigné incufent, idque duntaxat, quia penitus funt in Mysterijs licitarum illarum artium naturahum ignari,quales Salomoni revelabantur, ac sapientibus hujus mundi in bonum ac beneficium humani generis per bonum Dei Spiritum detegebantur: Nec proptereà evirandi sunt, eò quod per homines malignos ad malos effeclus converti queant; Atque ita à veris ufibus, in quem finem Deus illos destinabat diverti : Sed potius peritus naturalis Magus , qualem verum medicum effe convenit, prius scire debet bonos usus mysteriorum ejufmodi occultarum in natura, ut meliori cum effectu, ijs, pro generis humani commodo ac fanitate amilia restaurando, uti ac applicare possit: Ac tum posteà, ut non sit illotum abusus insciens, qui illia pro-

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. HI. Memb. II.

duci possume, ut inde eò commodiùs ante I nes impij vellent illis in damnum ac destruveniant, divertant ac deponant omnes dionem creaturaram profette.

#### CAPVT. II.

Brevis Apologia pro usu mysticæ seu Spiritualis Mummiæ, & ad probamdum, quod tam abusus esusdem Antipathetici, quam usus Sympathetici, atque omnium aliorum naturalium à Magonaturali, seu sapienti medico præventsonis causa sciri atque intelligi debeant: Licét non in actum redactæ, sed saltem, ubi necessitas requirit.

Equidem non ignoro, complures cyni-cos latrantes, Criticosque invehentes, atque Momos Satyricos fore, quorum fola voluptas igne indignationis seu malitiæ foveri affolet, qui suffocati quasi caco ac torpenti ignorantia fumo occoecati, dicent: Quòd, fi effectos Mommiae Spiritualis Sympathetici liciti & concessi fint medico, tamen proprietates ejus Antipatheticæ odiofæ funt ac minimè ferendæ; Imò quidem Cacomagicæ funt, quia Diabolus instruit ministros suos circa abusus, seu malum ufum Microcolmicæ hujus speciei corruptionis; Ac proinde hanc ob caufam vel ipfa scientia ejusmodi rei tolerari non debet &cc. Hasce objectiones (scio) sensus & rationis expers genus Blateratorum, de negotij tam myltici scientia movebit: Verum si dicta illorum inter sapientes locum inveniant, quid obsecto eveniet de arte Salomonis in Magia naturali ,aut cur ipfe (qui fapientiffimus hominum putabatur) ufque adeò deciperetur, ut ad cognitionem omnium aspiraret, & tam naturæ humanæ inimicos, quàm amicos intelligeret ? Nam dicitur de ipfo, illum scivisse naturas creaturarum viventium , ferocitatem bestiarum, cogitationes hominum, differentes plantarum virtutes radicum, atque aliorum omnium, quæ occulta erant & fecreta: Imò,cur diceret, fapientiam artificem omnium docuisse se? An non igitur plantæ, animalia & mineralia, quæ tam valida funt naturæ humanæ venena, quam ei benigna & falutaria ? Sciebat (inquit Textus) naturam omnium creaturarum viventium feu animalium : & cur , si modò illud esset verum-quod convitiatores ita effutiunt ? Cur proprietates corum, quæ venena funt,ac damnofa generi humano cognosceret ac contemplaretur ? Nunquid Aspis, vipera, coluber & putrefaciens ille ac corrumpens vermis, qui Seps vocatur, aut Gallicé Pourriffeun ratione putrefacietis veneni: Serpes dictus Dyplas, qui spiritus siti immensurabiliafficit: Amphifbena, Balilifeus, Draco & Hollio , Salamandra , Cantharides , aliosumque infinitus numerus, tam terrestrium,quam aqueorum animalium: Nunquid (inquam) funt ifta venenofa ac mirum in

modum perniciosa humano generi ? Sciebat etiam differentias ac virtutes plantarum: Sed dicent judices temerarij, quid rationis habebat spiritus sapientiæ, ut detegeret ac demonstraret Salomoni effe-Aus abominabiles herbæ die Aconitum, quæ ufque adeo perniciofa eft & homini & pecudi, ut Pcetæ illam ad ripam fleminis venenofi Acharontis in inferno crescere fingerent. Cicuta, quæ Character erat mortis inter Athenienses (nam succo ejus homines morti condemnatos intoxicabant) Iufquiamus, Papaver, ex cujus fucco fomniferum Opium derivatur, Scammoneum, Euphorbium, Colocynthis, Apium rifus, Tythymallus vel Cataputia , Colchicum, Flammula & multa alia vegetabilia fimilia : Similiter inter Mineralia Antimonium, Argentum vivum, Arlenicu, Rofalgar, æs viride , Lithar gyrium , Ceruffa, Vitriolum aliaque infinita? Ad quæ replico; Om-nia hæc, licèt in fe fint venenola, tamen debito medo tractata & præparata à sapientibus, fiunt medicinalia, eofque feire velim, Deum omnia bona creaffe: Sed est Diabolus, ejusque instrumenta, qua per malum eorum usum seu applicationem illa odiosa ac dereftabilia naturæ homanæ reddont: Nam, ut genuino ac legitimo fuo ufu & applicatione possunt effectus Sympatheticos producere: Ita quidem abufu fuo nihil, nifi Antipatheticas actiones conflictuíque rebelles pariunt in natura homana: Deus (inquam) ca ordinavit ad bonos ufus, nimirum pro fanitate humana, fed Diabolus ea more destructivo & malitiofe applicat : Quod ctiam anté duclus fapiens feu Magus naturalis Salomon hifce in verbis confirmat: Deus (inquit) creavit emnia, ut existerent & effent, facichatque empesterræ rationes fanas ac durabiles, ita, ut non effer in illis medicina destructiva : Similiter Deus creavit hominem inexterminabilem, fed erat malitia Diaboli;ut mors intraret mundum: & maligniac impij imitantur ipfum, funtque ex femine illius: Vnde liquet, fuifle Diabolum & bomines improbos, qui funt mortis & exterminij instrumenta; & fanè veri Diaboli incarnati, qui adaptant illud ufui malo, quod revera bonum ac legiti-

en 7

mum est in se. Quidplura? Anne quoni-am Diabolus bonas res applicat ad usum malom, ideò illud in perpetuum ab horreri debet & evitarià fapientibus? Ac, est ne ob istam causam bonus ejus usus ex humana focierate excemmunicandus, & in æternum pro Cacomagico, damnofo & Dia-bolico habendus? V texempli gratia: Quia Diabolus & ejus adhærentes, intelligo venefices & necromanticos, institutione ac manuductione Diaboli, applicant Mummi-am humanam tam corporalem, quam Spiritualem pro perniciolis ac destructivis suis inventionibus, proptereà omnes, qui utun-tur codem ad intentum bonum ae falutiferum funt pro Cacomagis æftimandi? Anne est indicium, quòd medicus, qui morbos per illud curare folet, ob eam rationem commercium cum Diabolo habeat? Aut necesse est, Christianum medicum, quia notum ipfi cft malum, quod proprietates rerum naturalium innaturali quadam & Antipathetica adaptatione patrare poffunt, ideò illud malum in jacturam fanitatis humanæ debere exequi? Sané fi res, pro ut funt, confiderentur probé, scientia boni & mali in creaturis optime ad medicinæ artem quadrat, medicæque fcientiæ convenit. Nisi notitiam habear tam de malo quam bono, quomodò ei possibile est curare in commoda, quæ à malo efficientur: Siquidem, nisi notà caus à effectus difficilimé aut nunquam curabitur. Exempli gratia-Quomodò perficietur curatio, aut causa extinguetur aut tolletur? Verus Magus non intrat scientiam simplicium venenosæ naturae, ut mediantibus illis noceat, fed, ut discernat Alexipharmacum, quod debebat prævenire malitiam ejus : Vt Scorpio Scorpionis, Vipera Vipera noxas perfanat. Anne est necesse , ut quisque gladiarus suo gladio occidat aut lædat? Nonne desendere potest aliū, ne interficiatur aur lædatur? Sic etianec fequitur, ipfum medicum necessariò debere intoxicare patientem fuum, quia venenum novit.atque etia modu corrigendi & emendandi ejus malignitatem, quod patientem fua fanitate privavit : Nifi enim venenum nofcatur, Alexipharmacum difficulter habebitur : Si Heremita Aquiæ fextenfis ille (de quo anteà dixi) noviflet speciale Antidotum ad cos curandos, quos veneno infecerat & pelte afflixerat, com-plures eorum quospolteà curabat, cecidiffent una cum reliquis: Si incarnati fint Diaboli, quorum voluptas est destruere (ut qui-da homines gladiati voluptatem capiunt in schismaribus, credibus &c.) alij, qui usum ignis noverunt, male illum applicant, ut ille, qui Diana templum Epheli igne de-Atruebat: ablit, ut tales naturales creatura, quales funt ignis, ferrum & fimilia protinus abijciantur, nec in vero corum exerceantur ulu, ed , quod damnum inferunt, com in abufum rapiuntur : Sancti, funt æqué ac

funt Diaboli in terra, qui notis fibi impijs inventioni bus ac machinationibus istorum Diabolorum, cum Archimagistro suo Satana valent se vindicare, eosque armis suis proprijs invadere ac superare. Scholastici discunt ab Aristotele artem Sophisticationum & fallaciarum, non ut decipiant, fed, ut præveniant fallaciam, & fic honestus, artificiofiffimus ac fidelis medicus, myfteria veneni, maximé Spiritualis, scrutatur, non cum intento intoxicandi aut danma inferendi, fed, ut majore cum certitudine & efficacia vigorofa,moliatur curationem morbi, & ut causam, câpriùs notâ, tollat, natura cum venenis probe intellecta, curatio erited certior. Vulnus venenosum viperæ (ut dixi) curatur Antidoto Theriacali, in cujus compositionem caro viperarum ingreditur : Oleum Scorpionum , feu ipfe Scorpio per fe contufus, curat ictum Scorpionis, idque attractione quadam Magnetica fui fimilis. Quòd cum ita fit, cur non prudens medicus intueatur natură venenorum Spiritualiă, æqué ac Spiritualia alexiteria que funt in homine, cum venenu, quod vulnerat, deprehedimus effe ratione suze homogeneitatis in natura Magnete perfectifmum,ad fugendum ad fefuum fimile?Si per fanam Mummia in homine curare pollunt ac tollere corruptionem seu venenum, quod fimilis ejusnatura accidentaliter imbibit, nunquid fas est scire unu æquè acalterum.

Confitendum est mihi (ut dixi) esse Diabolos incarnatos fuper terram, intelligo abominabiles ministros & filios Satanæ, qui traditi fuo magistro ac capiti, committunt (ut vobis dixi antè) varias in solentias ac infidiofa ftratagemata, per fanguinem, pilos, offa, cutim & Memmiatn corporalem corporis humani : Sed, fuper omnes alios malitia quorundam latronum, carnificum, aliorumque factionis illius necromantica, abominanda est coram Deo & lieminibus, & digna int virgis ferreis cædatur, vel igne deleatur & extirpetur ex quavis republica bona, qui Diabolica fua afturia, in ulum adhibent, extremum hominis halitum in expiratione vitæ corum , ut inferviat malignis fuis intentionibus ad voluntates suas: Atque ita disturbant quietem tranquillam Spiritus hominis morientis, de quo genere malig-narum, Paracelfus in hune medum loquitur : Per triplices hasce Mummias multa 3. paffim prættita & commissa sunt ab ijs comprimis, qui illas ipfimet præpararunt, ut funt carnifices, lictores latrones &c. Qui non solum vitam hominibus ademerunt & jugulates iplos Mummiam fecerunt, fed etiam jugulatorum Spiritum, quem Spiritum hominis vocarunt, exceperunt, illumque fibi in extremo mortis momento fubijecerunt seu subjugarunt, ac varijs impositis oneribus exagitarunt. Hinc ars enata est Necromantiae, taliter ab ipsis vocatae: Væ autemhuic arti ac illis universis, qui Nnz

## SECTIONIS SECVNDE. LIB. HI. Memb. II.

tam facilé illa abutuntur-Necromantia quidem & ipla, est seu Diaboli seu à Diabolo instillata, docta & tradita, & ab ipsius instrumentis seu mancipijs in abusum tam grandem conversa:Sunt enim illi homines nocentiffimi, quibus præstaret lapidem molarem de collo suspendi, atque ita in profundum mare eijci.

Relatum est mihi, carnifices Germania: vulgò, artiltas esse in Diabolico hoc genere vocationis, & per illud mirabilia potie efficere, eò magis dolendum acos ferri ac tolerari. Sic itaque quisque discernere potest

differentiam manifestam inter verum ufum & abufum abominabilem rei bonæ, & quomodò (ut dictum anté) sint Diaboli in-carnati, aqué ac Sancti seu pij ac boni super terra, quorum nonnolli, utuntur Dei creaturis ad beneficium hominis, atque alij ad ipfius ruinam ac destructionem; & per consequens, licere medico honesto & pio verfatum effe in utroque extremo, licet fola ejus praxis debet occupari in benefaciendo : Iam ad fubjectum meum descen-

#### CAPVT. III.

Quomodo Sympathia possit per accidens, aut mala dispositione in Antipathiom mutari; Hic etiam demonstrationes quadam Magnetice ad quamlibet hujus Subjecti propositionem probandam exprimuntur.

N hoc capite, quod pertractar effectus Antipathiæ, juxta eandem, quamin difcursu meo præcedenti Sympathiæ Methodum observavi, procedere mihi animusest; modis demonstrare aggrediar.

Quare in primo loco proponam vobis certa fundamenta, quæ eam ob rationem voco Propositiones , ac postmodum eas varijs

#### I. PROPOSITIO.

Vt per Sympathiam in Spiritibus natu-talibus quodvis membrum corroborari po-pi ac inficitest ac fortificari : Sic itidem per Antipa-

## Exemplum experimentale feu Demonstratio,

Si Mummia Spiritualis extracta ex homine, admifceatur rebus venenofis, atque ita permittatur, ut putrefiant fimul, vel mifceantur cum Mummijs infirmorum ac infectorum, vel cum menstruis venenosis mulierculæ, tumque herba plantetur, vel Magnes ita imbibatur & confervetur in vegetatione continua, causa esse potest, ut morbus sit continuus. Similiter, si quis præbeat herbam aut fructum qui sapit Mum-miam ægroti, bestiæ, quæ validioris ac firmioris elt naturæ quam æger; Tum beftia inficietur illo morbo, & æger liberabitur. Ab hoc experimento complutes egregij abulus perficerentur à malignis hominibus,

fi hic modus divertendi virtutem creaturae à bono ad malum notus effet illis: Nam hoc modo disseminare possunt febres & epidemiam : Planta enim exfuget Mummiam Spiritualem eorum , qui infecti funt iftiuf-modi morbis venenosis ratione vegetativæ activitatis fuæ: Similiter, fi Spiritualis Mummia extracta sit mediante Magnete isto Microcosmico ex corpore lepra infecto, appliceturque, vel modo quolibet ad intra administretur alij, qui sanus est ac salubris, inficiet fanum ac falubrem, infectumque liberabit, ut à quibusdam probatum est : Hæc Paracelfus in libro de tem-

#### 2. PROPOSITIO.

Mummia Antipathetica ægri extrahi I nus est. potett ac infici seu in fundi alij , qui sa-

#### Exemplum demonstrativum.

Hoc confirmatum est probationibus præcedentibus; & ulterius hunc in modum itatuminatur.

Si quis ferat femina feu herbas, fpectantes ad tria membra Principalia in Mummia Cadaveris mortui, seu in Mummia ex ægro vel infecto aliquo extracta, fructusque horum vegetabilium dentur feu administren-

tur homini vel bestiæ, tum morbus transferetur in dictum hominem seu bestiam : &c hoc etiam medio improbi ac maligni inficere ac intoxicare poffunt. Cum verò hace facinora horribilia fint spiritei religioso, non autim ulteriùs effectus Antipathiæ in Spiritibus exprimere, qui abulu benedictionum Dei Patrari poffunt, Intrabo igi-

Paracelf, in

### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

tur aliam speciem praxeos Antipatheticæ, | quàm ad ejus destructionem verget, Ibi-quæ potius ad conservationem hominis, | dem.

#### 3. PROPOSITIO.

Si dua carnis particulæ, recens vulne-tæ, fibi mutuò applicentur, Sympathiza-hæc mutuata caro, diffidebit cum carne ratæ, fibi mutuð applicentur, Sympathizabunt ac uniantur, affimilabentur, unaque caro continua reddetur: Ita, ut altera earum prosperat, sic etiam altera faciet; Modò, fi ille, à quo caro illa addita mutuata est, sanus, vivus & in vegetabili sua dispo-sitione maneat. Quòd si verò arbor ani-malis, ex qua surculus erat desumptus (intelligo corpus, ex quo caro mutuata erat feu exfecta) marcefcat aut pereat , ideft,

commodatoris, qui vivit ac vegetatur : &c per confequens, Antipathia ex illa unione proceder, quæ antea erat Sympathetica; Ita, ut non nisi emoriens caro jam amputetur, aut à carne viva, super qua transplantataerat & fixaexscindatur, vivam carnem etiam Gaugrænari ac corrumpi fecum fa-

## Experimentum ad hoc confirmandum.

Hoc rite probatum ac statuminatum est I experimento illo in Italia anté citato. Cùm enim quidam nobilis vulnere nafum ami-fiffet, vulnereque facto in Brachio alicujus mancipij fui, ex confilio medicorum adaptaret illud nafo fuo itidem vulnerato, atque ita caro unius firmiter affigebatur carni al-terius, continuans juxta illum modum, dum agglutinatione ac unione Sympathetica, utraque caro in unum coalesceret, tuncque portio carnis captivi exscindebatur ex Brachio, formabaturque in formam nafi, in Nobili illo, mancipiumque ita manu

mittebatur, cum pecunia fatis ampla pro fuis doloribus perpeffis : Accidit autem quodam tempore post, ut moreretur Mancipium,& licét ex hac vita discederet longé diffitus ab hero suo, tamen caro mutuatitia in nafo heri ejus marcefcebat ac gangrænabatur, eatenus, ut Antipathia inter utramque carnem licet unitam in unam fubitantiam, usque adeò augeretur, ut, nisi confeftim caro illa emortua fuisset excisa, reliquas partes sanas corrupisset ac destruxis-

## Demonstratio Problematica pro Magnete.

Magnes Magnetem trahit in naturali pressa fuit tam per Magnetem in scaphas sua positione, sed innaturaliter dispositus distinctum, quamper duo serrea fila innafugat ac refistit alteri.

Demonstratio hujus Problematis ex-

tantia fuberibus.

#### 2. PROBLEMA.

Si planta exfeindatur, exempli gratia Pro hujus Problematis probatione vide falix, fique regulariter eidem trunco inferatur, crescet; Si verò irregulariter, emorie- ne ad vegetabilia. tur ac peribit. Vbi superius explicatur.

#### APPLICATIO.

Sic, fi Spiritus utriufque carnis, innaturaliter difponantur invicem, removeanturque ab unione Sympathetica ad dualitatem Antipatheticam, vel feparationem aut discordiam innaturalem, tunc tam quidem |

#### 4. PROPOSITIO

Si Mummia Spiritualis ab aliena feu pe- thiæ efficit, & ratio illius tarditatis in reregrina quadam natura corrumpatur, tamen respectu Mummiæ corporis naturalis; Sani ac falubris, quod ita infectum eft, fana ac falubris Mummia corporis non affectaillam Magnetice attrahet , licet non tam affectionate, fed tardius ratione unionis aut adhæsionis veneni exotici, quod mixtionem Antipathiæ cum illa Sympa-

pulfione infultus Antipathetici eft, eò quòd iana ac homogenea Mummia, partim actu fuo concupifcibili fibi fimile fuum Sympatheticum attrahit, & partim diffimile foum proprietate fua irafcibili contaminans expellit. Sed quoniam diffimile hoc Antipatheticum tanı firmiter fimili suo infecto adhærer, ideò accidit, ut refiftentia expul-

Nn3

## SECTIONIS SECVND E. LIB. HI. Mcmb. H.

tiva sit tarda ac debilis saltem: Ac ita Mum-mia Spiritualis æque corrumpatur ac infi-thia convertior in Antipathiam.

### Experimentum ad confirmandum boc.

que argumenta stabilientia hæe, nam cum corrupta Spiritualis Mummia in aère ab aliquofebri pestilentiali seu variolis infecto, feratur; Mummia ita infecta, cum sit Spiritui fani hominis homogenea, se unit ; atque in hoc respectualter alterum amplectitur: Sed Spiritus fanus Mummialis perfentif-cens & quafi degustans naturam heterogeneam feu infectam, quæ fuo fimili adhæret, illam fegniùs ac tardiùs expellit, eive refiitit, cò quòd fuum fimile concupifcit ac proinde attrabit Sympathetice, & viciffim | citur,

Multar ac variae dantur probationes at- 1 odio profequitur fuem diffimile, & proinde illud Antipatheticé non nifilenté & fegniter expellit, quod ob hane rationem efficitur. Atque hac est causa, crisin expulsivam fubité haud fieri, postquam infectio quadam venenosa est recepta, nec sudores, nec hæmorrhagiæ seu eruptiones sanguinis ex naribus, quæ funt refiftentiæ ac facultatis expulfivæ Antipathiæ contagiofæ argumenta, fubitò apparere volunt : Atque hoc quandeque victorià Spirituum fanorum, & quandoque vana corum molitione perfi-

## 1. Demonstratio Problematica derivata à Magnete.

Si exigua ferri portio ponatur in cym-bam com alijs neceffarijs ad navigandam, ut super aquam fluctuer, at que Magnes in aliud vas ad illam ipfam aquam prope alterum collocetur , coitio , quæ fiet inter hæc bina corpora Magnetica, depravabitur de- pathia confentiens oneretur.

bilifque ac innaturalis erit facta, ed quod Magnes affectar, & fibi valide fuum fimile vel maximé adamatum attrahit, fimodò non misceator materijs contrariæ naturæ, & per confequens minimè cum illa in fym-

## APPLICATIO.

Denique, Mummia quæ Antipatheti-caminfedionem fibi junctam habet, & in conjunctione fanæ seurobustæ ac salutaris Mummiæ applicat, in fimili rationese ha-bet ad fragmentum lapidis dicti Theamides (qui Antipatheticus est illi Magnetis; Nam ille, teste Plinic repellit ferrum vel trahit) ac fi jungeretur in Scaphula feu vafculo Magneti vel portioni ferri ita locatæ

in ipfa , & fcapha feu cymba ita onerata, applicetur Magneti peregrino in alia fcapha in pelvi aqua pleno, validior Magnes par-timattraheset iuum fimile, nimitum Magnetern seu ferrum, ac partim refistet atque expellet inimicum foum; Atque ita ratione ejus attractionis expulsio ejus foret segnior Magnetem ipfum, ut Magnes illos ad feat q ac tardior, quare etiam Philosophi Magnetici hoc habent pro Theoremate,

## 2. PROBLEMA.

Coitio feu unio inter Magnetica corpora est vividior ac agilior , quam fuga vel divortium à se invicem. Experientla enim docet, corpora Magnetica fegnins repelli, quam alliciuntur seu attrahuntur sibi invicem: & ratioest, quia est quædam invasio Antipathetica, quæ pregignit illud odium, ac producit illam irascibilem resistentiam inter spiritum homogeneum Mummiæ, & venenum heterogeneum seu insectionem in illo: Nam nobis confiderare incumbit, Magnetica corpora concupifcere unionem Sympatheticam.

## PROPOSITIO.

Duz Mummiæ diversorum corporum, quorum alterum fanum; Alterum infectum est, tametsi in prima sua contione videantur consentire, ratione respectus illius ho mogerei; qui est interillas, cum non fint in carom puritate, nifi unius & ejufdem effentire; Tamen cum altera infecta fit; Ac ob tate defumpta-

eam caufam dispositionem heterogeneam induit, quæ est ad essentiam utriusque contraria; Ob eam(inquam) rationem, secunda Mummia conatur diverti ab utraque, atque hoc probatur ita, demonstratione hac Problematica ex ipsus Magnetis proprie-

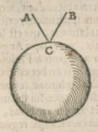
### 3. PROBLEMA.

tilb. de Mag.

Vbi duo fila ferrea tennia ad polos Mag. fuis erunt discordia, atque fibi invicemia extremitate fua fuperiore adversa, ita un furcam juxta hune modum facere observare sua extremitate super puncto poli colia-rescere observabuntur, sed in verticibus

burtur, ac fiuna extremitas evitaret ac fu-

geret confortium feu focietatem alterius,



Vbi A. C. & B. C. funt ambo fila fer-rea, quorumvertices invicem hærentes funt: A. & B. C. autem est punctuspoli Septentrionalis: A. & C. funt Septentrionales fines, qui ferro ad junguntur & detinentur in polo. C. fines funt Meridionales: &c.



Eadem est ratio opposita, si poli fili ferrei Septentrionales A. B. polo Septentrionali C. applicentur : Nam more furcato in hunc modum distabunt.

Ratio est, quoniam polum similem simili applicare, innaturale eft.

### 5. PROPOSITIO.

Mummia Spiritualis de natura Sympathetica, in illam Antipatheticam recta, non modo aërem circum ambientem sed etiam medium, denfius nimirum liquores inficere valet.

#### Demonstratio hoc confirmans.

Historia quæ hoc confirmate potest est hujusmodi The de Bruer : In civitate cantuariensi Comitatus Kantiæ erat vir quidam in allæ confectione magnæ notæ & haud exiguæ illa fua facultate æstimationis. Accidebat multoties causa minime cognita, quod alla quam fecit. Subito de-

veniebat peffima, mortua & quafi nullius valoris: Conquestus est multis ex suis familiaribus de hac re, nec ratione investigare potuit, cur ipfe allam ab omnibus Laudatam alijs temporibus confecerat, jam tam evidenter idque varijs vicibus erraffet? Quodam die à vetula certior erat factus, hoc poste halitu ferido alicujus ex servis in confectione arque decoctione verfatis, idque sua experientia evenire: Examinatis ergo fervis in Allæ confectione laborantibus, unum præ ceteris halitu admodum fcetido affectum, fpiritumque contagiofum invenit, quem per folutis stipendio abire jussit: Iterumque novam allam efficere nicipit, illà fine ullo obstaculo creavit bonam, atque talem affidue fucceffum bonum, abfente halitu corrupto habuit. Post anni spacium iterum experiendi gratia accepit fervum illum halitu corrupto affectum, & in negotijs facultatis fuze ut antea applicuit quo facto allam fuam in Itarum priltinum redactam persentit, unde de hac re certior & securior factus, fervum illum cujus spiritus erat allæ fuæ adeo exitialis, iterum demifit : Hoc pluribus fide dignis est notum.

#### DAPPLICATIO.

Si ergo Spiritus iste sit adeo exitislis spiritui alieno ut eum corrumpere queat, ad diftans, multo magis procul dubio Antipatheticus erat Spiritui fuæ naturæ & speciei, uti in spiritu humano peste infecto videre licet, nam observatum est ultimum viri peste morientis spiraculum, admodum præfentibus effe contagiofum, permitiofum &c adeo lethale ut nihil fupra,

## CONCLVSIO.

Poffernequidem (lector judiciose) volumen integrum congere ex propolitionibus experimentalibus, una cum probationibus earum circa abyffum ac fylvam infinitam effectuum Sympatheticorum ac Antipatheticorum in tribus regnis, nimirum animali, vegetabili ac minerali tam mutuò inter quamlibet speciem, quam ab individualibus ab uno genere ad aliud : Sed meas audaciores ac constantiores de vera Philosophia ejusque appendicibus opiniones, in phrafi ampliori exprimere mihi non propofui, confiderando asperitatem & præcipitantiam calami mei ratione defectus mei ac infufficientiæ in polita ejus natura : Viciffim non ignoro, limata ac phalerata verbaphrasesque non esse, nisi volitantes po-tentis ac opulenti subjecti bullas & quasi umbras,quæ,ut funt Proteoformiter in colores infinitos mutabiles; Sic etiam hominum phantafiæ ac judicia admodùm funt variabilia; Iuxta proverbium: Quot homines, tot sententiæ. Reor equidem, & animus præfagit, quòd, ut cunque in scriptura mea fini curiofus feu exactus, aut in phrafi Nn4

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. II.

expressionis mea laboriosus, tamen cona-sonna mea meliora haud sine culpa seu cri-petuò curribus conatibus sais velo ignomine in oculis curioforum apparebunt, licet forfan fatis grata alijs. Quapropter fufficere arbitror, quòd audeo elle in fubje-do fundamentali Philosophia hujus essentialis confidens, ut pote quæ ipfam veritatem, fine ulla verbort m superficialium a-dornatione ad se defendendam ac vindicandam habeat, ac proinde, ut veritas non quærit angulos, sic etiam expressione vorborum eloquentium, ac sententiarum perpolifarum aut Phrafium ad fe,in oculis fapientem ac eruditorum illustrandam ac perspicuiorem reddendam, opus non habet; Cum neminem latere possit, cam omnia vincere: Lit enim lucidus iplendor seu emanatio, ab emnipotente ac arerna fonte orta qua illuminat omnia, ac se ipsam in effectu emnibus revelat, & preprered ufque aded eft in cmnibus operibus fuis manifesta, ut ullo auratæ linguæ oratore, aut blando Methodico Rhetore, aut eloquenti Philosopho, ad honorem fibi in expressione excellen-tiæ suæ & in relatione per sectionis jucundidatum fuarum, toti mundo revelatæ revelandum, non egeat, licét indigni mundani, nolint cam cum reverentia, uti par eft, ag-

rer quantilett speemen annam an tarto me rer quantilet speemen quantilet speemen at anna e tarto me designe accommence and e tota functione phant amplion deprendent bus equalities in poolis, confidence to appendent anni men propositie, confidence to appendent proposities and anni men proposities and column men anni m

econtofficients to point courtains. Vi-

petuò cimibus conatibus fais velo igno-rantiz obfcurz abfcondunt, atque ita quotidie Christum spiritualem persequi ac crucifigere non abilinent, qui est sola veritas, vera sapientia, verus lapis Angularis ac es-fentiale vera ac legitim a Philosophia subjedum , cujus nom en benedictum fit in fecula, qui folus cœlum ac terram ac omnia in ijs condidit, caque fui spiritus vivificatione sustinet atque præservat, qui operatur omnia in emnibus, ac regnat in gloria & potentia cum Patre in aternum, qui fervos fuos à malè cordatis defendere, ac instar sciti & afyli desensorij ad præservandum præconem viritatis fuæ à linguis viperinis malignorum veteratorum, tergiveriatoris convitiatorum & venenoforum dicteriorem Cynici ac Satyrici Momi tueri dignabitur; Ipie est, qui cultori veritatis sua tradidit: Ego dabo vobis os ac sapienti. Luce, 21.15. am, cui non poterunt refistere ac contradicere omnes adversarij vestri. Itaque cum Propheta Davide concludam : In alasum Phin. 63-8. tuarum umbra canam : Domine, in te confido : Vindica ac præferva me ab inimicis meis juxta mifericordiam tuam. Amon,

FINIS.



Market Contains of an finite mail, vegetable of our call care manual in-PROPOSITIO.

dieden anjum Ambedeticam recipion and her alcore and cotom fed cham

Italiaria cita luce con formate poteti eli umbria quagus farre l'esta formater so eqrealized first definer - Ingivings can be not approximate site. Sic committee in and the public of the definer - Ingivings can be not plantaging at public and the second for the configuration of the

SAP. 7.

